
ՄԱՅՐ ԱԹՈՌ ՍՈՒՐԲ ԷՋՄԻԱԾՆԻ
ԿՐՈՆԱԿԱՆ, ՄՇԱԿՈՒԹԱՅԻՆ, 

ԼՐԱՏՎԱԿԱՆ ԵՐԿՇԱԲԱԹԱԹԵՐԹ

2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Բ, ԹԻՎ 2 (694)

Հանրապետական մաղթանք և այց «Եռաբլուր» զինվորական 
պանթեոն՝ Հայոց բանակի օրվա առիթով

Հ ունվարի 28‑ին՝ Հայոց բանա
կի օրվա կապակցությամբ, 

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Երկրորդ 
Ծայրագույն Պատրիարք և  Ամե
նայն Հայոց Կաթողիկոսի հանդի
սապետությամբ Միածնաէջ Մայր 
Տաճարում կատարվեց Հանրա
պետական մաղթանք, որի ըն
թացքում հոգևոր դասը և  արա
րողությանը ներկա հավատավոր 
ժողովուրդն աղոթք բարձրացրին 
առ Բարձրյալն Աստված՝ հայցե
լով, որ Տերը խաղաղ ու անվտանգ 
ծառայություն շնորհի մեր զին
վորներին ու սպաներին, անսա
սան պահի հայրենի երկիրը և իր 
խնամքի ներքո պահպանի հա
մայն մեր ժողովրդին։

Այնուհետև Ամենայն Հայոց Կա
թողիկոսը հոգևոր դասի ուղեկցու
թյամբ այցելեց «Եռաբլուր» զին
վորական պանթեոն՝ հարգանքի 
տուրք մատուցելու հանուն հայ
րենիքի պաշտպանության նա
հատակված քաջորդիների հիշա
տակին և  աղոթք բարձրացնելու 
նրանց հոգիների հանգստության 
համար։

Նորին Սրբությունն ու եկեղեցա
կաններն առանձնաբար այցելեցին 
նաև ազգի հերոս զավակների շի
րիմներին՝ բերելով իրենց խոնար
հումն ու աղոթքը։

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Բ 
Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի ուղերձը 

Բանակի օրվա առիթով

Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնից Հայրական Մեր սերը և Հայրապե­
տական օրհնությունն ենք բերում Հայոց բանակի սպաներին ու 

զինվորներին և համայն մեր ժողովրդին՝ Բանակի օրվա առիթով։
Նորանկախ մեր պետականության ձևավորման տարիներին ծնունդ 

առած մեր բանակը իր առաքելության մեջ հատկանշվել է արդարու­
թյան ու ազատության համար անվեհեր պայքարով: Հայոց բանակը 
մեր պետականության հիմնասյուներից է՝ կոչված ապահովելու խա­
ղաղությունը մեր երկրի և անվտանգությունը մեր ժողովրդի։ Ադրբե­
ջանի կողմից սանձազերծված Արցախի բռնազավթման պատերազմի 
ընթացքում մեր բանակի մարտիկները անվեհեր պայքար մղեցին, նա­
հատակվեցին բազում հայորդիներ։ Նրանց հերոսական սխրագործու­
թյունները մշտապես ոգեշնչելու են մեր զորականներին իրենց նվիրյալ 
ծառայության մեջ։

Հայրապետիս մաղթանքն է, որ Հայոց բանակը՝ իբրև մշտարթուն 
պաշտպանը մեր երկրի, շարունակի քաջաբար հսկել մեր պետության 
սահմանները՝ իր արիությունն ու տոկունությունը շաղախելով առ 
Աստված հավատքով՝ ըստ առաքյալի խոսքի. «Զորացե՛ք Տիրոջով 
և Նրա զորության կարողությամբ և Աստծու սպառազինությունը հա­
գեք» (Եփ. 6.10)։

Աղոթքով առ Աստված հայցում ենք, որ Տերն Իր Սուրբ Աջով պա­
հապան ու զորակից լինի մեր բանակի սպաներին ու զինվորներին, 
խաղաղություն հաստատվի համայն աշխարհում ու մեր հայրենիքում, 
և հավատավոր մեր ժողովուրդը նորանոր ձեռքբերումներով հարա­
տևի ապահովության ու բարօրության մեջ. ամեն։

Գարեգին Բ Կաթողիկոս. 
«Մեր աղոթքն է, որ բոլոր գերյալները 

շուտափույթ և ապահովաբար 
վերադառնան հայրենիք»

Մխիթարություն և հոգու ուրախություն էր Մեզ համար տեղեկանալ 
Բաքվում շինծու մեղադրանքներով ապօրինաբար պահվող չորս հա

յորդիների՝ հայրենիք վերադարձի մասին։
Մաղթում ենք, որ Տիրոջ օրհնությամբ և համայն մեր ժողովրդի զորակ

ցությամբ նրանք վերականգնեն իրենց կյանքի խաղաղ ու բնականոն 
ընթացքը՝ ընտանյաց ու սիրելիների հետ միասին։

Մեր աղոթքն է, որ բոլոր գերյալները շուտափույթ և ապահովաբար վե
րադառնան հայրենիք։

Թող Աստված խաղաղության շնորհի ներքո պահի աշխարհը համայն, 
մեր հայրենիքն ու մեր ողջ ժողովրդին։

Մայր Աթոռում կատարվեց հոգեհանգստյան կարգ հանուն 
հայրենիքի նահատակված քաջորդիների համար

Հունվարի 27‑ին՝ հանուն հայ
րենիքի զոհվածների հի

շատակի և  խոնարհումի օրը, 
Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Երկրորդ 
Ծայրագույն Պատրիարք և  Ամե

նայն Հայոց Կաթողիկոսի հանդի
սապետությամբ Միածնաէջ Մայր 
Տաճարում կատարվեց հոգե
հանգստյան կարգ։ Եկեղեցակա
նաց դասն ու ներկա հավատացյալ 

ժողովուրդն աղոթք բարձրացրին 
առ Աստված՝ հանուն այրենիքի 
իրենց կյանքն ընծայաբերած քա
ջորդիների հոգիների խաղաղու
թյան ու հանգստության համար։

Գերագույն հոգևոր խորհրդի ժողով 
Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնում

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Երկրորդ 
Ծայրագույն Պատրիարք և  Ամե
նայն Հայոց Կաթողիկոսի նա
խագահությամբ հունվարի 27‑ին 
Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնում տե
ղի ունեցավ Գերագույն հոգևոր 
խորհրդի ժողով։ Նիստը վարեց 
Վանական խորհրդի ատենապետ 
Տ. Նաթան արքեպիսկոպոս Հով
հաննիսյանը։

ԳՀԽ ժողովը բացվեց Տերու
նական աղոթքով, որից հետո Վե
հափառ Հայրապետն իր գնահա
տանքն ու օրհնությունը բերեց 
Գերագույն հոգևոր խորհրդի ան
դամներին։ Ժողովի օրակարգում 
ընդգրկված էին Եկեղեցու կանոնա
կան, վարչական, կարգապահական 
խնդիրներին առնչվող հարցեր։

Ապօրինի ազատազրկված եկեղե
ցականների, ազգային բարերարի 
նկատմամբ նախաձեռնված քրեա
կան վարույթների, դատավարա
կան գործընթացների և կայացված 
դատավճիռների, ինչպես նաև հո
գևորականների նկատմամբ իրա
կանացվող բռնաճնշումների վերա
բերյալ զեկույցներով հանդես եկան 
փաստաբան, ի. գ. թ. Արա Զոհրա
բյանը, փաստաբաններ Արսեն Բա
բայանը և Հովհաննես Խուդոյանը։

Արձանագրվեց, որ եկեղեցա
կանների նկատմամբ առաջադր
ված մեղադրանքները և  կիրառ
ված խափանման միջոցները 
հիմնված են ոչ իրավաչափ փաս
տերի վրա և իրավական առումով 
չեն բխում օրինականության ու ար

դար դատաքննության հիմնարար 
սկզբունքներից, կրում են ընտրովի 
և խտրական բնույթ։

Գերագույն հոգևոր խորհուրդը 
խստորեն դատապարտեց ծառա
յություն իրականացնող հոգևորա
կանների նկատմամբ գործադր
վող ճնշումները, արձանագրեց, 
որ դրանք ՀՀ Սահմանադրության 
և օրենսդրության ակնհայտ խախ
տումներ են, որոնք ունեն շարու
նակվող մտահոգիչ միտումներ։

Ժողովականները մերժելի նկա
տեցին պետական և իրավապահ 
մարմինների ներգրավմամբ իրա
կանացվող ապօրինի գործողու
թյունները և  Եկեղեցու ներքին 
կյանքին հակասահմանադրական 
միջամտությունները։  էջ 2



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Բ, ԹԻՎ 2 (694), ԷՋ 2

 էջ 1
Գերագույն հոգևոր խորհուրդն իր գնահա

տանքը հայտնեց փաստաբաններին՝ նրանց 
հետևողական աշխատանքի՝ եկեղեցական
ների ու ազատազրկված հայորդիների իրա
վունքների պաշտպանության գործում ներդ
րած կարևոր ջանքերի համար։

Գերագույն հոգևոր խորհուրդը քննության 
առավ Մասյացոտնի թեմի նախկին առաջ
նորդ Տ. Գևորգ եպս. Սարոյանի կարգազանց 
ընթացքը։

Արձանագրվեց, որ վերջինս, վիճարկելով 
թեմակալ առաջնորդի պաշտոնից ազատվե
լու և Մայրավանք վերադառնալու Հայրապե
տական տնօրինությունը, փաստացի դրժել է 
հնազանդության իր ուխտը և դատական 
հայց ներկայացրել ընդդեմ Սուրբ Էջմիած
նի՝ պահանջելով վերականգնել առաջնոր
դական իր հանգամանքը։

Գերագույն հոգևոր խորհուրդը անդրա
դարձ կատարեց նաև Գևորգ եպիսկոպոսի 
հրապարակային ելույթներում և  հայտա
րարություններում Մայր Աթոռ Սուրբ Էջ
միածնի, իր ծառայակից եկեղեցականների 
և Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի հասցեին 
հնչեցրած զրպարտիչ մեղադրանքներին, 
խստորեն դատապարտեց նման վարքագի

ծը՝ այն գնահատելով եկեղեցական կարգի, 
կանոնական հնազանդության ու եկեղեցա
կան միաբանության սկզբունքների կոպիտ 
խախտում, և առաջարկ ներկայացրեց Ամե
նայն Հայոց Կաթողիկոսին՝ Տ. Գևորգ եպս. 
Սարոյանին հռչակելու կարգալույծ։

Ազգային ժողովում եկեղեցուն առնչ
վող օրինագծերի մասին զեկույցով հան
դես եկավ ի. գ. դ., պրոֆեսոր տիար Գևորգ 

Դանիել յանը։ Մասնավորապես, անդրա
դարձ կատարվեց հողային և  պատմամ
շակութային հուշարձանների վերաբերյալ 
օրենսդրական նախաձեռնություններին, 
որոնք հակասում են գործող քաղաքացիա
կան և ոլորտային օրենսդրության հիմնադ
րույթներին, խախտում  են սեփականու
թյան իրավունքի հիմնարար սկզբունքները 
և ստեղծում են անհիմն ենթադրություններ՝ 

իբր Հայ Եկեղեցու կողմից պաշտամուն
քային հուշարձանների օտարման վտան
գի մասին։ Զեկույցում ընդգծվեց, որ հիշյալ 
օրենսդրական նախաձեռնությունները, 
որոնք չունեն իրական իրավակարգավորիչ 
անհրաժեշտություն, ուղղված չեն սրբավայ
րերի և հոգևոր‑մշակութային հուշարձան
ների անաղարտ պահպանության խնդիրնե
րին, չեն լուծում որևէ շոշափելի հանրային 
խնդիր և հիմնականում ծառայում են հա
կաեկեղեցական տրամադրությունների 
ձևավորմանն ու խորացմանը։ ԳՀԽ դիրքո
րոշումն է, որ ընդհանրապես արգելվի պաշ
տամունքային հուշարձանների օտարումը՝ 
անկախ սեփականության ձևից։

Ժողովի ընթացքում անդրադարձ կատար
վեց նաև Ավստրիայի Սանկտ Փյոլթըն քաղա
քում Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի կողմից 
հրավիրված Եպիսկոպոսաց ժողովի կազ
մակերպման հարցերին։ Որոշվեց ձևավորել 
կազմակերպիչ հանձնախումբ՝ ժողովի նա
խապատրաստական և կազմակերպչական 
աշխատանքները համակարգելու նպատակով։

Գերագույն հոգևոր խորհրդի ժողովն 
ավարտվեց Ամենայն Հայոց Կաթողիկո
սի օրհնության խոսքով և  «Պահպանիչ» 
աղոթքով:

Հայտարարություն

Հունվարի 21‑ին Հայ Եկեղեցու, այսպես կոչված, բա
րենորոգման շարժման ինքնահռչակ համակարգող 

խորհրդի անունից տարածվեց հայտարարություն, որով 
հերթական անգամ խեղաթյուրվում են իրողությունները, 
և փորձ արվում մոլորեցնել հավատավոր մեր ժողովրդին։

Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածինը խորապես ցավում է հա
կաեկեղեցական արշավին ու դրանում ներգրավված կար
գալույծներին համախորհուրդ տասը եպիսկոպոսների որ
դեգրած պառակտիչ ընթացքի համար։

Իրականությունն այն է, որ Հայաստանի վարչապետի 
նախաձեռնած շարժմանը հարող եպիսկոպոսներին Մայր 
Աթոռ Սուրբ Էջմիածնից ուղղված հորդորներն ու հրավեր
ները ցայսօր մնացել են անպատասխան, և անտեսվել են 
կանոնական դաշտ վերադառնալու, խնդիրները եկեղե
ցական ատյաններում քննելու առաջարկները։ Միևնույն 
ժամանակ թե՛ անցյալում, թե՛ առավել ևս այսօր հիշյալ 
եպիսկոպոսների կողմից որևէ կերպ չեն մատնանշվել 
իրատեսական ճանապարհները Եկեղեցու և իշխանու
թյունների միջև հարաբերությունների կարգավորման ուղ
ղությամբ, ընդհակառակը՝ ակնհայտ ազդեցության ներքո 
շարունակ փորձեր են կատարում խնդիրները հանգուցա
լուծելու ոչ կանոնական դատապարտելի ուղիներով։

Անընդունելի է կասկածի տակ դնել եկեղեցական մար
մինների իրավազորությունը, որոնց աշխատանքներին 
տասնամյակներ շարունակ հիշյալ եպիսկոպոսներից 
շատերը իրենց մասնակցությունն են բերել, որոշումներ 
ընդունել և պատասխանատվություն ստանձնել՝ Եկեղե

ցու գործունեության հետ առնչված։ Այս կապակցությամբ 
անհրաժեշտ պարզաբանումներ արդեն իսկ պաշտոնա
պես տրվել են։

Իշխանությունների հակասահմանադրական քայլերի 
հետևանքով ստեղծված մտահոգիչ իրավիճակի հաղթա
հարման ճանապարհներից է նաև հրավիրյալ Եպիսկոպո
սաց ժողովը, որի կանոնականությունը որևէ կերպ չի պայ
մանավորվում գումարման վայրով։ Եկեղեցական կյանքը 
հուզող կարևորագույն հարցերը, այդ թվում՝ բարձրաձայն
վող խնդիրները, պետք է քննության առնվեն և պատշաճ 
լուծումներ գտնեն Եկեղեցու ընկալ յալ կարգի համաձայն, 
բացառապես եկեղեցական ժողովական մարմիններում։ 
Հարկ չկա կանխակալ տրամադրություններ ձևավորել 
և հիմնազուրկ պատճառաբանություններով ու կեղծ մե
ղադրանքներով փորձել ձախողել ժողովի գումարումն ար
տերկրում, երբ ակնհայտ են եկեղեցականության հանդեպ 
Հայաստանում տարատեսակ բռնաճնշումները։

Եկեղեցական կյանքի վերանորոգումը և զորացումը շա
րունակական գործընթաց են, որ պահանջում են աղոթա
կան միություն, տևական ու միասնական աշխատանք և 
ուխտապահություն։

Հավատարիմ իր Տերունաշնորհ առաքելությանը՝ Մայր 
Աթոռ Սուրբ Էջմիածինը ինչպես անցյալում, այնպես էլ 
այսօր, եկեղեցական աշխարհասփյուռ կառույցներով իր 
ջանքերն է բերելու՝ ի նպաստ հայոց անկախ պետականու
թյան զորացման, մեր ժողովրդի խաղաղ, բարօր ու առա
ջընթաց կյանքի։

Հայտարարություն

Մայր Աթոռը խստորեն դատապարտում է ՀՀ Սահմանադրու
թյան և օրենքների բացահայտ խախտումներով իշխանու

թյունների հերթական միջամտությունը Եկեղեցու ներքին գոր
ծերին, որով քրեական վարույթ է նախաձեռնվել և քրեական 
հետապնդում է հարուցվել Գերագույն հոգևոր խորհրդի հոգևո
րական անդամների նկատմամբ՝ դատական ակտի կատարմա
նը խոչընդոտելու մեղադրանքով։

Հունվարի 31‑ին Գերագույն հոգևոր խորհրդի հոգևորական 
անդամներին ծանուցագրեր են հղել և պահանջել՝ որպես մե
ղադրյալ ներկայանալ Քննչական կոմիտե, ինչը վերստին ակն
հայտ վկայություն է Հայաստանյայց Առաքելական Սուրբ Եկեղե
ցու դեմ ձեռնարկված արշավի և հոգևորականների նկատմամբ 
իրականացվող բռնաճնշումների։

Քրեական հետապնդման շրջանակներում արգելափակվել է 
Գերագույն հոգևոր խորհրդի եպիսկոպոս անդամների ելքը երկ
րից։ Այս դատապարտելի գործընթացը մեր պետության օրենք
ներով և միջազգային պայմանագրերով ամրագրված մարդու 
հիմնարար իրավունքների կոպտագույն խախտում է, որի նպա
տակն է խաթարել Հայ Առաքելական Եկեղեցու բնականոն գոր
ծունեությունը, մասնավորաբար առաջիկայում Ավստրիայում 
գումարվելիք եպիսկոպոսական ժողովի աշխատանքները։

Մայր Աթոռը կոչ է անում Հայաստանի Հանրապետության 
իշխանությանը և իրավապահ համակարգին գործել բացառա
պես ՀՀ Սահմանադրության և օրենքի շրջանակներում, ար
դարության և ճշմարտության բարձրագույն սկզբունքներին 
հավատարմությամբ և  հարգել Եկեղեցու ինքնավարության 
իրավունքը։

Գերագույն հոգևոր խորհրդի ժողով Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնում

Քրիստոնեական միասնության աղոթք 
Միածնաէջ Մայր Տաճարում

Հունվարի 25‑ին Միածնաէջ Մայր 
Տաճարում, Ն.  Ս.  Օ.  Տ.  Տ.  Գարե

գին Երկրորդ Ծայրագույն Պատրիարք 
և Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի նախա
գահությամբ, մատուցվեց Սուրբ և Ան
մահ Պատարագ։ Պատարագիչն  էր 
ՀՀ ԶՈՒ հոգևոր առաջնորդ Հոգեշնորհ 
Տ. Մովսես վարդապետ Սարգսյանը։

Սրբազան արարողության ավարտին, 
հանդիսապետությամբ Ամենայն Հայոց 
Հայրապետի, Մայր Տաճարի Իջման 
Սուրբ Սեղանի առջև կատարվեց քրիս
տոնեական միասնության աղոթք՝ որպես 
ամփոփում հունվարի 18—25‑ին Վատի
կանի և ԵՀԽ‑ի կողմից կազմակերպված 
ամենամյա քրիստոնեական միասնու

թյան աղոթքի շաբաթվա, որն այս տարի 
նվիրված էր Հայաստանին։ Աղոթքի շա
բաթվա նյութերը պատրաստվել էին Հայ 
Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու կողմից, 
որոնք կազմվել էին Սուրբ Ներսես Շնոր
հալու Արևագալի ժամերգության հիման 
վրա։ Անցնող շաբաթ ողջ քրիստոնյա 
աշխարհն աղոթեց տասնյակ լեզուներով 
թարգմանված հայկական աղոթքներով։

Քրիստոնեական միասնության աղոթ
քի շաբաթվա՝ այս տարվա խորագիրն էր 
«Մեկ մարմին և մեկ հոգի», որի ընթաց
քում աշխարհի քրիստոնյաներն աղոթք 
բարձրացրին հայ ժողովրդի ու Հայոց Եկե
ղեցու, ինչպես և քրիստոնեական միաս
նության և համերաշխության համար։

Կարգալույծ է հռչակվել Տ. Գևորգ եպիսկոպոս Սարոյանը

Սույն թվականի հունվարի 27‑ին Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. 
Գարեգին Երկրորդ Ծայրագույն Պատրիարք 
և Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը, ընդառաջ Գերա
գույն Հոգևոր Խորհրդի 27. 01. 2026 թ. որոշման, 
հայրապետական տնօրինությամբ կարգալույծ է 
հռչակել Տ. Գևորգ եպիսկոպոս Սարոյանին։

Կարգալուծության համար ի մասնավորի 
հիմք է ծառայել, որ նա վիճարկել է Մասյացոտ
նի թեմի առաջնորդի պաշտոնից ազատվելու 
և Մայրավանք վերադառնալու վերաբերյալ Հայ
րապետական տնօրինությունը՝ խոչընդոտելով 

Մասյացոտնի թեմի բնականոն գործունեությու
նը, և դատական իր հայցով առիթ ու պայման 
ստեղծել՝ իշխանության պատկան կառույցների 
կողմից ներեկեղեցական կյանքին միջամտելու 
համար։

Գևորգ եպս. Սարոյանը կանոնական շեղում
ներով և  կարգազանց գործողություններով 
դրժել է հնազանդության ուխտը։

Կարգալույծ եկեղեցականն այսուհետ կդաս
վի աշխարհականների շարքին՝ Արման Սարոյան 
ավազանի անունով։

Կարգալույծ է հռչակվել Տ. Շահե ծայրագույն վարդապետ Անանյանը

Սույն թվականի հունվարի 23‑ին Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. 
Գարեգին Երկրորդ Ծայրագույն Պատրիարք 
և Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի Հայրապետական 
տնօրինությամբ, իր դիմումի համաձայն, կար
գալույծ է հռչակվել Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի 

միաբան Հոգեշնորհ Տ. Շահե ծայրագույն վար
դապետ Անանյանը։

Կարգալույծ եկեղեցականն այսուհետ կդասվի 
աշխարհականների շարքին՝ Արտյոմ Անանյան 
ավազանի անունով:

Նոր նշանակումներ

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Երկրորդ Ծայրագույն 
Պատրիարք և Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի Հայրա
պետական տնօրինությամբ Գերաշնորհ Տ. Պարթև 
եպիսկոպոս Բարսեղյանը, ազատվելով Գեղարքու
նյաց թեմի առաջնորդի պաշտոնից, նշանակվել է 
Շվեյցարիայի հայոց թեմի առաջնորդ։

Շվեյցարիայի հայոց թեմի առաջնորդական 
տեղապահ Հոգեշնորհ Տ. Գուսան ծայրագույն 
վարդապետ Ալճանյանը Հայրապետական տնօ
րինությամբ ազատվել է իր պաշտոնից:

Մեկ այլ տնօրինությամբ քրեակատարողա

կան հիմնարկների հոգևոր տեսուչ Հոգեշնորհ 
Տ. Իսահակ վարդապետ Պողոսյանը համատե
ղության կարգով նշանակվել է Գեղարքունյաց 
թեմի առաջնորդական տեղապահ:

Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի Հայրապետա
կան տնօրինությամբ Հոգեշնորհ Տ. Հուսիկ աբե
ղա Սմբատյանը սույն թվականի հունվարի 23‑ից 
նշանակվել  է Գևորգյան հոգևոր ճեմարանի, 
Սևանի Վազգենյան դպրանոցի և Քահանայից 
պատրաստման լսարանի տեսուչ:

Լրատվական նյութերը՝ Մայր Աթոռ Սուրբ 
Էջմիածնի տեղեկատվական համակարգի



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Բ, ԹԻՎ 2 (694), ԷՋ 3

«Ուժեղ բանակն սկսվում է ուժեղ հոգուց»
Հարցազրույց ՀՀ ԶՈՒ Հոգևոր առաջնորդության գնդերեց Տեր Պսակ քահանա Մկրտչյանի հետ

— Տե՛ր Հայր, ի՞նչ նպատակ ունի հոգևոր 
սպասավորությունը բանակում։

— Հոգևոր սպասավորությունը բանակում 
նախապատմություն ունի։ Դեռևս Արցախյան 
առաջին ազատամարտի տարիներին մի 
շարք հոգևորականներ, որոնք սպասավո
րում էին Արցախի թեմում, կամավորաբար 
ստաձնեցին հոգևոր խնամք ազատագրա
կան պայքարի ջոկատների համար։ Այնու
հետև հետագա տարիներին կարիք առաջա
ցավ էլ ավելի կուռ և համակարգված տեսք 
տալու հոգևոր ծառայությանը, կարևորվեց 
հոգևորականի մշտամնա ներկայությու
նը բանակում՝ զինվորի և սպայի կողքին։ 
1997 թ. ՀՀ պաշտպանության նախարար 
Վազգեն Սարգսյանի և Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարե
գին Ա Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի միջև 
ստորագրվեց հուշագիր, որով այլևս հիմք 
դրվեց հոգևորականների համակարգված 
ծառայությանը Հայոց բանակում։

Հիմա, ավելի որոշակի պատասխանելով 
Ձեր հարցին, նշեմ, որ հոգևոր սպասավորու
թյունը բանակում ունի խոր և բազմաշերտ 
նպատակ. այն միայն կրոնական ծեսերի կա
տարում չէ, այլև զինվորի հոգու, խղճի և մտքի 
կոփման ծառայություն։ Բանակը մարդուն 
կանգնեցնում է կյանքի ու մահվան, վախի ու 
պատասխանատվության ընտրության սահմա
նագծին, և այդտեղ հատկապես անհրաժեշտ է 
հոգևոր առաջնորդությունը։ Զինվորն ամեն 
օր առերեսվում է վտանգի, սթրեսի, երբեմն 
նաև կորուստների հետ, և հոգևոր սպասա
վորությունն օգնում է նրան՝ հաղթահարելու 
վախը, ձեռք բերելու ներքին խաղաղություն, 
ապավինելու Աստծուն։

Ինչպես ասում է սաղմոսերգուն. «Տերն իմ 
ապավենն է, չեմ երկնչի» (Սաղմ. 26:1)։

Հավատքը զինվորին տալիս է ոչ միայն 
ֆիզիկական, այլև հոգևոր քաջություն։ Բա
նակում կարևոր է ոչ միայն ուժը, այլև բարո
յական կերպարը։ Հոգևոր սպասավորը կամ, 
ինչպես ընդունված է նրան անվանել, գնդե
րեցը, սովորեցնում է՝ խիղճ ունենալ, արդար 
լինել, հարգել մարդու արժանապատվությու
նը, զսպել բարկությունն ու ատելությունը։

Հոգևոր սպասավորությունն ապացու
ցում է, որ հայրենիքի պաշտպանությունը 
պարզապես պարտք չէ, այլև սրբազան ծա
ռայություն։ Գնդերեցի ներկայությունը զին
ծառայողի կյանքում հավաստիքն  է նրա, 
որ զինվորը մենակ չէ, Եկեղեցին նրա կող
քին է, Աստված նրա հետ է նույնիսկ անելա
նելի թվացող իրավիճակներում։ Մեր նպա
տակն է զինվորին դարձնել ոչ միայն ոգով 
ուժեղ մարտիկ, այլև հոգով առողջ, հավատ
քով հաստատ և խղճով մաքուր մարդ, քանի 
որ ուժեղ բանակն սկսվում է ուժեղ հոգուց։

Մյուս կողմից՝ քրիստոնեական ուսուցումը 
զինվորին հիշեցնում է, որ ինքը պարզապես 
մարտիկ չէ, այլև Աստծո պատկերով ստեղծ
ված մարդ։ Շատ զինվորներ ունեն տագնապ
ներ, ընտանիքից հեռու լինելու խնդիրներ, կա
րոտ, մեղքի կամ կորուստի ծանր զգացում։ 
Գնդերեցն այդ պարագայում դառնում է լսող, 
մխիթարող, խոստովանություն ընդունող, 
աղոթքով զորացնող։ Սա հոգևոր իրական 
թերապիա է, որը բուժում է սրտի վերքերը։

— Ինչպե՞ս է քրիստոնեական հավատքը 
ձևավորում զինվորի գիտակցությունն ու 
վարքը։

— Քրիստոնեական հավատքը զինվորի 
կյանքում միայն աղոթքին կամ ծիսակատա
րություններին նրան մասնակից դարձնելու 
հարցը չէ, այլև, որ ամենակարևորն է, նրա 
մեջ հոգևոր գիտակցության ձևավորումը, 
որը փոխում է թե՛ մտածելակերպը, թե՛ վար
քը։ Եթե զենքը պաշտպանում է մարմինը, 
ապա հավատքը պաշտպանում  է հոգին։ 
Այս գիտակցությունը բարձրացնում է զինվո
րի արժանապատվությունը, կարևորում նրա 
անհատականությունը. զինվորն սկսում է 
իրեն տեսնել որպես սրբազան պատաս
խանատվություն կրող անձի։ Նաև օգնում է՝ 
չընկրկելու դժվարությունների առաջ՝ ավելի 
իմաստավորելով զինծառայությունը։

«Դուք Աստծո տաճար  եք» (Ա Կորնթ. 
3:16),— ասում է Պողոս առաքյալը։ Ես հա
ճախակի պիտի մեջբերումներ անեմ Սուրբ 
Գրքից, որովհետև Սուրբ Գիրքն է հոգևորա
կանի ամենաազդեցիկ միջոցը։

Վախը բնական երևույթ է մարդու կյանքում, 

բայց հավատքը չի թողնում, որ վախն 
իշխի մեզ վրա։ Զինծառայողները մար
դիկ են, որոնք առավել, քան ուրիշները, 
իրենց ծառայության մեջ ենթակա են դեմ 
առ դեմ կանգնելու վտանգի առաջ, ուստի 
հավատի ամրությունը նրանց օգնում է՝ 
վստահելու Աստծուն, իսկ քրիստոնեական 
վստահությունը սովորեցնում է, որ մեր բո
լորիս կյանքը Աստծո ձեռքում է, մահն էլ 
վախճանը չէ ամեն ինչի. Տերը մեզ հետ է 
ամեն տեղ։ Նա հասկանում է, որ իր առա
քելությունը ոչ թե սպանելն է, այլ կյանքը 
և արդարությունը պաշտպանելը։

«Եթե Աստված մեզ հետ է, ո՞վ մեզ դեմ 
կլինի» (Հռոմ. 8:31). ահա քրիստոնյայի 
վարքի և գիտակցության ձևավորման 
իրական բանաձևը։

— Հավատքը կարո՞ղ է զորացնել սերը 
հայրենիքի հանդեպ։ Հայրենիքի պաշտ­
պանությունը կարելի՞ է դիտարկել որպես 
հոգևոր առաքելություն։

— Քրիստոնեության հիմքում սերն է, իսկ 
հայրենիքի հանդեպ սերը նույն սիրո բնական 
շարունակությունն է։ Մենք սիրում ենք մեր 
հողը, մեր ժողովրդին, մեր ընտանիքը, մեր 
տունը։ Սա Աստծուց տրված բնական և ար
դար զգացում է։ Սուրբ Գիրքն ասում է. «Ով իր 
ընտանիքի մասին հոգ չի տանում, հավատից 
ուրացած է» (Ա Տիմ. 5:8)։ Եթե մարդը պար
տավոր է հոգալ իր ընտանիքի մասին, ապա 
առավել ևս՝ իր ժողովրդի և հայրենիքի մա
սին։ Հավատքը սովորեցնում է, որ հայրենիքը 
պարզապես տարածք չէ, այլև Աստծո կողմից 
մեզ վստահված ժառանգություն։

Աստված ազգերին պարգևել է հայրենիք 
և ինքնություն։ Հայ ժողովրդի համար հա
վատքն ու հայրենիքը դարերով միաձուլ
ված են եղել, ինչը վկայում է, որ հավատքը 
պահպանել է հայրենիքը, իսկ հայրենիքը՝ 
հավատքը։ Ուստի՝ հայրենիքի հանդեպ սերը 
դառնում է նաև երախտագիտություն՝ ուղղ
ված առ Աստված։

Քրիստոս ասում է. «Չկա առավել մեծ սեր, 
քան որ մարդ իր կյանքը տա իր բարեկամ
ների համար» (Հովհ. 15:13)։ Զինվորը հենց 
սա է անում. նա իր կյանքը վտանգում է՝ հա
նուն ուրիշների կյանքի։ Սա արդեն ոչ միայն 
պարտք է, այլև սիրո միջոցով զոհողության 
դրսևորում, իսկ դա Ավետարանի սիրտն է։ 
Այս իմաստով հայրենիքի պաշտպանությու
նը կարող ենք դիտարկել որպես ծառայու
թյուն Աստծուն՝ մարդկանց միջոցով։

Այսպես՝ հավատքը զորացնում  է հայ
րենիքի հանդեպ սերը, քանի որ սովորեց
նում է սիրել, զոհվել և պատասխանատվու
թյուն կրել։ Հայրենիքի պաշտպանությունը 
կարող է և պետք է դիտվի որպես հոգևոր 
առաքելություն, քանի որ այն գիտակցված 
անձնազոհություն է, զրկանք կրելու պատ
րաստակամություն՝ հանուն աստվածա
յին ժառանգության և արդարության։ Կարճ 
ասած՝ զինվորը, որ հավատքով է ծառայում, 
դառնում է ոչ միայն մարտիկ, այլ նաև պա
հապան և վկա Աստծո սիրո։

— Բանակային կյանքն ինչպե՞ս է ձևավո­
րում զինվորի բնավորությունը, բացահայ­
տում նրա իրական ես‑ը։ Բանակը կարո՞ղ է 
դառնալ Աստծուն փնտրելու և հոգևոր ճա­
նապարհի վերագտնման վայր։

— Բանակը յուրահատուկ դպրոց է։ Այն 
ոչ միայն ռազմական պատրաստության, 
այլև զինվորի բնավորության վերակերտ
ման և ներուժի բացահայտման դարբնոց է։ 
Զինվորական կյանքը՝ իր խստապահան
ջությամբ, կարգապահությամբ և սահմա
նափակ հնարավորություններով, կարող է 
դառնալ մարդու ներքին աշխարհի կոփման 
հզոր գործոն։ Այնտեղ մարդը հարմարավե
տությունից դուրս է, և հենց այդտեղ է երևում 
նրա իսկական «ես»‑ը։

Բանակում զինվորները սովորում են են
թարկվել կանոններին, հարգել ժամանակը, 
կատարել պարտականությունները՝ անկախ 
անձնական ցանկություններից։ Սա ձևավո
րում է ուժեղ կամք և ինքնակառավարում։ 
Զինվորական կյանքում անհատը դառ
նում է խմբի մի մաս, սովորում է վստահել, 
աջակցել և կիսել դժվարությունները։ Այո՛, 
ես կարծում եմ, որ շատերը Աստծո հետ ան
միջական հանդիպում ունեցել են բանակա
յին ծառայության ընթացքում։ Երբ մարդը 

զրկված է հարմարավետությունից, ընտա
նեկան միջավայրից և առօրյա շփումներից, 
նա սկսում է լսել իր ներքին ձայնը։ Դժվա
րությունների մեջ է՛լ առավել է լսելի Աստծո 
կանչը։ Տղաները, որոնք մանավանդ իրա
կանացնում են մարտական հերթապահու
թյուն, ավելի աղոթասեր են, ավելի հավատ
քով՝ առ Աստված։ Ամբողջացնելով ասածս՝ 
բանակում երիտասարդը ոչ միայն բացա
հայտում է իր «ես»‑ը, այլ նաև գտնում է իր 
անհատականությունը։

— Որո՞նք  են պատերազմի թողած հո­
գեկան ամենախոր վերքերը, ինչպե՞ս վե­
րագտնել Աստծուն պատերազմից հետո։ 
Հավատքը կարո՞ղ է բուժել պատերազմի 
պատճառած հոգեբանական վնասվածք­
ները։ Ի՞նչ պատգամ ունեք պատերազմին 
մասնակցած զինվորներին։

— Պատերազմը ոչ միայն մարմնի, այլև 
հոգու վրա է խոր հետքեր թողնում։ Դրանք 
հաճախ անտեսանելի են, բայց կարող են 
տևել ամբողջ կյանքի ընթացքում։ Պատե
րազմի բովով անցած զինծառայողների 
հետ իմ հանդիպումների ժամանակ նկա
տել եմ, որ պատերազմի մղձավանջը մշտա
պես ուղեկցում է շատերին։ Սթրեսը, մեղքի 
զգացումը հետպատերազմյան ամենահա
ճախ հանդիպող խնդիրներն են։ Այդ տա
ռապանքը կրում են ոչ միայն ռազմական 
գործողություններ տեսած ու մասնակից 
անձինք, այլև նրանց ընտանիքի անդամ
ները։ 2020 թ. պատերազմից հետո և առ 
այսօր մենք՝ գնդերեցներս, մշտապես այցե
լել ու հոգևոր խնամք ենք տարել այդպիսի 
զինծառայողների ու նրանց ընտանիքների 
հանդեպ։ Հոգևոր ծառայությանս ընթացքում 
ընտանիքները, որոնք զավակ են կորցրել, 
մեր միջոցով գտել են Աստծուն, դարձել եկե
ղեցականացված, մկրտվել ու կապել իրենց 
կյանքը Քրիստոսի հետ։

— Ինչպե՞ս է քրիստոնեությունը ներկա­
յացնում զոհաբերության գաղափարը պա­
տերազմում։ Հայրենիքի համար կյանքը 
զոհելու սխրանքը ինչպե՞ս եք բացատրում 
հոգևոր տեսանկյունից

— Քրիստոնեական վարդապետության 
լույսի ներքո դիտարկելով՝ հայրենիքի 
պաշտպանության համար կյանքը զոհաբե
րելը սիրո և անձնազոհության բարձրագույն 
դրսևորում  է։ Այս ընկալման հիմքում ըն
կած է մեր Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի խոսքը. 
«Ոչ ոք ավելի մեծ սեր չունի, քան նա, ով իր 
կյանքն է տալիս իր բարեկամների համար» 
(Հովհ. 15։13)։ Զինվորը՝ պատերազմի դաշտ 
գնալով, գիտակցում է մահվան վտանգը, 
և այդ քայլը անում է ոչ թե ինքնանպատակ, 
այլ սիրուց դրդված՝ հանուն իր հավատի ու 
հայրենիքի, հանուն իր ընտանիքի։ Կյանքը 
զոհաբերել բարձր գաղափարների համար 
նշանակում է կրկնել Քրիստոսի ինքնազո
հության սխրանքը։ Պատերազմում հայրե
նիքի պաշտպանությունը պայքար է չարիքի, 
բռնության և անարդարության դեմ։ Այս պա
րագայում զինվորը դառնում է արդարության 
պաշտպան։ Սխրանքը մարտի դաշտում 
այն է, երբ զինվորը հաղթահարում է մահ
վան բնական վախը՝ հանուն բարձր արժեքի։ 
Սա հոգու հաղթանակն է՝ հանդեպ մարմնի 
տկարությունների։

Քրիստոնեական հավատքը մահը չի հա
մարում ավարտ, վերջակետ ամեն ինչի։ 
Հայրենիքի, հավատքի համար իրենց կյան

քը զոհաբերածներին Սուրբ Եկեղեցին 
համարում  է նահատակ, մարտիրոս։ 
Մեր հավատքը սովորեցնում է, որ ովքեր 
իրենց կյանքը տվեցին հանուն սրբու
թյունների, չեն մահանում, այլ դառ
նում են ժառանգորդը հավիտենական 
կյանքի։ Զոհաբերության գաղափարը 
սերտորեն կապված է Հարության հույսի 
հետ, նահատակվելով՝ մեր քաջորդինե
րը հոգևոր հաղթանակ տարան մահ
վան հանդեպ։ Հայ Առաքելական Սուրբ 
Եկեղեցին դարեր շարունակ սրբացրել է 
«վասն հայրենեաց և վասն հավատոյ» 
նահատակվածների հիշատակը։ Այս 
սրբադասման պատգամը հստակ է. հայ
րենիքը Աստծո կողմից տրված սրբազան 
ավանդ է, որի պաշտպանության համար 
նահատակությունը Հարության հաղթա
նակի սկիզբ է այս կյանքի մեջ։

Ամփոփելով՝ կարող ենք արձանագրել հե
տևյալ ճշմարտությունը. քրիստոնեության 
մեջ հայրենիքի և  հավատի համար պա
տերազմում զոհաբերությունը ոչ թե մահ
վան փառաբանումն է, այլ անսահման սի
րո և հավատարմության հաղթանակը, որը 
զինվորին դասում է սրբերի և հերոսների 
շարքին։ Քրիստոնեությունը չի քարոզում 
անտարբերություն չարի հանդեպ։

— Ի՞նչ պատգամ ունեք այսօր ծառայող 
զինվորներին և նրանց ընտանիքներին։

— Իմ պատգամն է բոլոր այն տղաներին, 
որոնք անցել են պատերազմի մղձավանջի 
միջով ու կենդանի վերադարձել. դուք միայն 
մարտից վերադարձած զինվորներ չեք, դուք 
խաչակիրներ եք, որոնք անցել են կրակի 
միջով։ Աստված ձեզ չի լքել և հիմա էլ ձեր 
կողքին է։ Մի՛ ամաչեք ձեր արցունքներից, 
մի՛ փակվեք ձեր ցավի մեջ, մի՛ կարծեք, թե 
Աստված ձեզ մոռացել է, ձեր վերքերն ամոթ 
չեն, այլ վկայությունն են ձեր զոհաբերության։ 
Չէ՞ որ Քրիստոս Ինքն էլ հարություն առավ վեր
քերով։ Պատերազմը կոտրում է մեր սրտերը, 
բայց Աստված կարող է այդ կոտրված սրտե
րից նոր մարդ ստեղծել։ Ինչպես Սաղմոսում է 
ասված. «Կոտրված և խոնարհ սիրտը Աստ
ված չի անարգի» (Սաղմ. 50:19)։ Եվ հենց 
այդպիսի սրտերն են Աստծուն ամենամոտ։

Պատգամս ոչ միայն խոսք է, այլև աղոթք, 
սրտի հորդոր՝ ուղղված մեր զինվորնե
րին։ Ուզում եմ՝ մեր բոլոր զինվորները գի
տակցեն, որ պարտադիր զինվորական ծա
ռայությունը կարևոր առաքելություն է, որ 
զինվորական համազգեստը ոչ միայն պե
տության ու բանակի խորհրդանիշ է, այլև 
պատասխանատվության, արիության ու սի
րո պարտավորություն։ Աղոթքը թող լինի մեր 
զինվորների ամենօրյա զենքը, խաչակնքվե
լը՝ փրկության վահանը, Աստծո ներկայու
թյան զգացումը՝ խաղաղությունը։

Ծնողներին պատգամում եմ, որ մշտապես 
աղոթեն իրենց զինվոր զավակների համար, 
հպարտանան, որ հայրենյաց պաշտպան են 
ծնել, դաստիարակեն քաջորդիների, որոնք 
պատրաստ կլինեն առյուծաբար պաշտպա
նելու իրենց սրբությունները։

Ուզում եմ՝ բոլորս հիշենք ու գիտակցենք, 
որ հայրենիքի պաշտպանությունը միայն 
սրբազան պարտականություն չէ, այլև հո
գևոր ծառայություն։ Երբ ծառայում ենք ար
դարությամբ, հավատով և սիրով, մենք ոչ 
միայն մեր հողն ենք պահում, այլև պահպա
նում ենք Աստծո ավանդը։

Թո՛ղ Տերը անսասան պահի մեր հայրե
նյաց սահմանները, զորացնի մեր զինվոր
ներին ու սպաներին, և թո՛ղ ամենակարող 
Բարձրյալի երկնառաք խաղաղությունը տի
րի Հայոց աշխարհում հավիտենապես։

Հարցազրույցը՝ Անի ՆԱԶԱՐՅԱՆԻ

Խմբագրության կողմից. Բանակի տոնին 
նվիրված այս հարցազրույցը տեղի է ունե
ցել հունվարի 28‑ին։ Հաջորդ օրը՝ հունվա
րի 29‑ին, հրապարակվեց ՀՀ պաշտպանու
թյան նախարար Ս. Պապիկյանի հրամանը, 
որով 2026 թ. փետրվարի 1‑ից դադարեցվեց 
ՀՀ ԶՈՒ Հոգևոր ծառայության առաջնորդի 
և Հայաստանյայց Առաքելական Սուրբ Եկե
ղեցու կողմից նշանակված գնդերեցների 
գործունեությունը ՀՀ պաշտպանության նա
խարարության համակարգում։



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Բ, ԹԻՎ 2 (694), ԷՋ 4

Սուրբ Հովհաննես Մկրտիչ՝ 
ճշմարտության ձայնը և նահատակների նախակարապետը

Հովհաննես Մկրտիչը  Նոր 
Կտակարանի կենտրոնական 

և խորհրդանիշ կերպարներից է։ 
Նրա անձի մեջ ամփոփված  են 
Հին Կտակարանի մարգարեա
կան սպասումը և  Նոր Կտակա
րանի մեսիական հայտնության 
կանխորոշումը։ Հիրավի, նա 
կանգնած է երկու Ուխտերի սահ
մանագծին՝ որպես վերջին մարգա
րեն Հին Ուխտի և առաջին վկան 
Նոր Ուխտի։ Այդ կիզակետային 
դիրքն է, որ Հովհաննեսի կերպա
րին տալիս  է բացառիկ աստվա
ծաբանական խորություն։ Հիսուս 
Քրիստոսը նրան այսպես է բնորո
շում. «Կանանցից ծնվածների մեջ 
Հովհաննես Մկրտչից ավելի մեծը 
չի եղել» (Մատթ. ԺԱ 11)։ Հովհան
նեսը վերջինն է, որը կանգնած է 
սպասման ժամանակում, բայց 
առաջինն է, որը տեսնում է կատա
րումն ու լրումը։

Ղուկասը, ի տարբերություն մյուս 
ավետարանիչների, մանրամասն 
ներկայացնում  է Հովհաննեսի 
նախածննդյան և ծննդյան պատ
մությունը՝ որպես աստվածային 
միջամտություն, որը հիշեցնում է 
Հին Կտակարանի մեծագույն կեր
պարների ծնունդները՝ Իսահակ, 
Սամսոն, Սամուել։ Ավետարանի
չը հատուկ ընդգծում  է, որ նրա 
ծնողները՝ Զաքարիա քահանան 
և Եղիսաբեթը, «....որդի չունեին, 
և երկուսն էլ արդեն առաջացած 
տարիքում էին» (Ղուկ. Ա 7), ինչը 
հրեական միջավայրում մեծ ան
պատվություն էր համարվում։

Սակայն Աստծո փրկագործա
կան ծրագիրը չի հապաղում, 
և Զաքարիայի՝ Տաճարում ծիսա
կան խնկարկություն կատարելու 
ժամանակ Գաբրիել հրեշտակա

պետը հայտնում է մանուկ Հովհան
նեսի ծնվելու լուրն ու կոչումը. «Նա 
Տիրոջ առաջ մեծ կլինի, գինի և օղի 
չի խմի ու մոր որովայնից սկսած՝ 
Սուրբ Հոգով կլցվի, Իսրայելի որդի
ներից շատերին էլ կդարձնի դեպի 
իրենց Տիրոջը՝ Աստծուն» (Ղուկ. Ա 
15—16)։ Ըստ այս ավետաբեր խոս
քի՝ Հովհաննեսը սրբացված անձ է, 
որի կյանքը պատկանում է ոչ թե 
իրեն, այլ Աստծուն։

Հովհաննեսի՝ Աստծո ընտրյալ 
լինելու հանգամանքը հատկապես 
երևում է նրա՝ դեռևս Եղիսաբեթի 
որովայնում եղած ժամանակ. երբ 
Եղիասաբեթը հանդիպում  է Մա
րիամ Կույսին, որն արդեն հղի էր 
Հիսուսով, մանուկը նրա որովայ
նում սկսում է խաղալ (Ղուկ. Ա 35—
45)։ Մկրտչի ծննդյան տոնին նվիր
ված շարականում Գ. Սկևռացին 
Հովհաննեսին կոչում է «Առաքյալ»։ 
Զաքարիայի մարգարեական օրհ

ներգությունում նրա առաքելությու
նը հստակ ձևակերպվում  է. «Եվ 
դու, ո՛վ մանուկ, Բարձրյալի մար
գարեն պիտի կոչվես, որովհետև 
պիտի գնաս Տիրոջ առաջից՝ պատ
րաստելու Նրա ճանապարհները, 
տալու Նրա ժողովրդին փրկության 
գիտությունը՝ նրանց մեղքերի թո
ղության համար» (Ղուկ. Ա 75—76)։

Ղուկասը հակիրճ և իմասատա
լից նշում է. «Եվ մանուկն աճում 
ու զորանում էր հոգով։ Ապրում էր 
անապատներում մինչև Իսրայե
լում իր երևալու օրը» (Ղուկ. Ա 80)։ 
Անապատը Սուրբ Գրքում մշտա
պես հանդես է գալիս իբրև փորձու
թյան, մաքրագործման և Աստծու 
հետ հանդիպման վայր։ Հովհան
նեսի համար այն դառնում  է ոչ 
թե փախուստ աշխարհից, այլ սե
փական առաքելության պատրաս
տություն։ Այն, որ նա «հագնում էր 
ուղտի բրդից հագուստ և կաշվե 

գոտի՝ իր մեջքին» (Մատթ. Գ 4), 
ակնհայտորեն հիշեցնում է Եղիա 
մարգարեին (Դ Թագ. Ա 8), որով 
նա դառնում  է մարգարեական 
ավանդույթի կենդանի շարունա
կողը։ Իրապես, առանց Հովհան
նես Մկրտչի կերպարի՝ Քրիստոսի 
հայտնությունն Ավետարաններում 
կկորցներ իր մարգարեական նա
խապատմությունը, իսկ ապաշ
խարության թեման՝ իր խիստ ու 
մաքուր հնչողությունը։

Հովհաննես Մկրտչի հրապարա
կային գործունեությունն սկսվում է 
որոշակի պատմական համա
տեքստում։ Ղուկասը մանրամասն 
թվագրում է նրա քարոզչությունը՝ 
հիշատակելով Տիբերիոս կայս
րին, ժամանակի քաղաքական ու 
կրոնական իշխաններին (Ղուկ. Գ 
1—2)։ Այս կերպ նա ընդգծում է, որ 
մարգարեական խոսքը դուրս չէ 
պատմությունից, ընդհակառակը՝ 
դրա բեմում է։

Դարեր շարունակ կենդանի մար
գարե չունեցած Իսրայելում Հով
հաննեսի ձայնը հնչում  է որպես 
սթափեցնող կանչ. «Ապաշխարե՛ք, 
որովհետև մոտեցել է երկնքի ար
քայությունը» (Մատթ. Գ 2)։ Նրա 
քարոզում ապաշխարությունը 
ոչ միայն ներքին զղջում  է, այլև 
գիտակցության փոփոխություն։ 
Մկրտիչը պահանջում է «ապաշ
խարության արժանի պտուղներ» 
(Մատթ. Գ 8), այսինքն՝ իրական 
բարոյական դարձ։ Ավետարան
ները նրան չեն ներկայացնում լոկ 
որպես պատմական դեմքի, այլև 
իբրև դերակատարի աստվածային 
տնտեսության մեջ, որի բովանդակ 
առաքելությունը միտված  է մեկ 
նպատակի՝ մատնանշել Քրիստո
սին։ Հովհաննեսը չի քարոզում 

ինքն իրեն, այլ սոսկ մնում է «անա
պատում կանչողի ձայն» (Մատթ. Գ 
3)։ Նա ճանապարհ է բացում Աստ
ծո Խոսքի համար։ Չորրորդ Ավե
տարանում պարզորոշ կերպով 
Մկրտիչը նույնացվում է ձայնի հետ 
(Հովհ. Ա 23)։ Օգոստինոս Երանելին 
գրում է. «Ձայնը անցնում է, բայց 
Խոսքը մնում է»։ Այսու՝ Հովհաննեսի 
հոգևոր կենսագրության բանալին է 
դառնում իր խոստովանությունը. 
«Նրա (Հիսուսի) գործը պետք է մե
ծանա, իսկ իմը՝ նվազի» (Հովհ. Գ 
30)։ Սրանով Մկրտիչը նաև բանա
ձևում է քրիստոնեական ծառայու
թյան սկզբունքը՝ հաստատելով, որ 
սրբությունը ինքնադրսևորում չէ, 
այլ ինքնանվիրում։

Հովհաննեսի մկրտությունը 
ջրով է և ունի խորհրդանշական 
բնույթ։ Այն մաքրում  է, բայց չի 
փրկում. «Ես ձեզ մկրտում եմ ջրով՝ 
ապաշխարության մկրտությամբ, 
բայց Նա, Ով գալիս է ինձնից հե
տո, ինձնից ավելի հզոր է, և ես ար
ժանի չեմ Նրա կոշիկներն անգամ 
տանելու։ Նա կմկրտի ձեզ Սուրբ 
Հոգով և հրով» (Մատթ. Գ 11)։ Այս
պես՝ մկրտության տարբերության 
մեջ է, որ ակնհայտ է դառնում Հով
հաննեսի խոր ինքնագիտակցու
թյունը՝ իբրև միջնորդի և ոչ երբեք 
Փրկչի, քանի որ բուն գործը՝ դատն 
ու դատաստանը, վերապահված է 
իր հետևից Եկողին։ Մատթեոսի 
համար Հովհաննեսը կամուրջ  է 
Հին և Նոր Կտակարանների միջև. 
նրա և Հիսուսի գործի միջև գոյու
թյուն ունի մի անբաժանելի շա
րունակականություն, և  Հիսուսն 
Ինքն էլ ընդունում է այն եզակի դե
րը, որ Հովհաննեսը կատարում է 
Աստծո քավիչ ծրագրերի ներսում 
(Մատթ. ԺԱ 13)։  էջ 6

Տինտորետտո. «Հովհաննես Մկրտչի ծնունդը», 1549 թ.

Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածինը

«Քառակուսի է ձև Սրբոյ Տաճարին,
Չափ չառնելովս՝ չկարեմ ասել ճիշտ նորին
Բայց որչափ որ մինչև հիմայ Հայաստան,
Վանք տեսեր եմ, այս մեծ է քան զամենայն»:

Տասնիններորդ դարի նշանավոր հոգևո
րական Ղևոնդ վրդ. Փիրղալեմյանցը 

(Տոսպեցի) առաջին անգամ այցելել է Մայր 
Աթոռ Սուրբ Էջմիածին 1860 թ., Մատթեոս 
Կաթողիկոսի հրավերով, Մկրտիչ արք. Խրի
մյանի (այդ օրերին Կ. Պոլսի Հայոց Պատ
րիարքն էր), Երեմիա և Իգնատիոս արքե
պիսկոպոսների և ուրիշների հետ, երկրորդ 
անգամ՝ 1864 թ.: Երկրորդ ճանապարհոր
դության ողջ մանրամասնությունները Ղևոնդ 
վարդապետը շարադրել և հրատարակել է 

1871 թ. Կ. Պոլսում: Հեղինակն այն գրել է չա
փածո, բաղկացած է երկու մասից, որոնք էլ 
իրենց հերթին բաժանված են գլուխների: 
Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի և միաբանա
կան կյանքի մասին տեղեկություններն ամ
փոփված են ուղեգրության առաջին մասի 
14—18‑րդ գլուխներում: Ուղեգրությունը կա
րևոր աղբյուր է նաև ճանապարհորդության 
վայրերում բնակվող մարդկանց բարքերի ու 
սովորույթների ուսումնասիրության համար. 
«….Ուստի ես յետինս ի վարդապետաց, երբ 
մեր քաղցր և դժբախտ Հայաստանի շատ 
կողմեր յայց ելանելու սկսայ, ձեռն ի գործ 
արկի մեր տեսած վայրաց՝ գիւղից և քաղա
քաց տեղագրութիւնս և տեղացի ժողովրդոց 
բարք և սովորութիւնս՝ դրոշմել ի գիր, ընթեր
ցասէր Ազգայնոց իղձ և փափագ գոհ կացու
ցանելու յուսով» (տե՛ս Ղևոնդ վրդ. Փիրղալէ
մեանց Տոսպեցի, Ճանապարհորդութիւն ի 
Մայր Աթոռն Արարատեան և անտի ի Կ. Պօ
լիս, Կ. Պոլիս, 1871, էջ Գ):

Կ. Պոլսից Սուրբ Էջմիածին երկրորդ ճա
նապարհորդությունը տևում  է մեկ ամիս. 
1864 թ. մարտի 8‑ին Ղևոնդ վրդ. Տոսպեցին 
և նրա երկու ընկերները՝ Գրիգորն ու Ոսկա
նը, ուղևորվում են Կ. Պոլսից և ապրիլի 8‑ին 
հասնում Մայր Աթոռ: Հասնելուն պես՝ նրանց 
Ղազարապատում սենյակ են տրամադրում, 
ապա առիթ է ընձեռվում հանդիպելու Ամե
նայն Հայոց Կաթողիկոս Մատթեոս Ա Կոս
տանդնուպոլսեցու հետ: Հանդիպման ժա
մանակ Հայոց Հայրապետը նրանց հարցեր է 
ուղղում Կ. Պոլսում կատարվող դեպքերի, 
անցուդարձի մասին, և նրանք ներկայաց
նում են իրավիճակը: Հանդիպման վերջում 
Մատթեոս Կաթողիկոսը Ղևոնդ վարդապե
տին առաջարկում  է մնալ Մայր Աթոռում 
մինչև Սուրբ Հարության տոնը: Միաժամա
նակ Վեհափառը հոգ է տանում, որ նա Մայր 
Աթոռում եղած ժամանակ միաբանների հետ 
ճաշի առավոտյան և երեկոյան, ինչպես նաև 

հորդորում է. «Թէյի ատէն ևս չանցուցես լե՛ր 
ներկայ, խմի՛ր տաք‑տաք որչափ հոգիդ սի
րէ նա» (էջ 64): Նույն օրը՝ երեկոյան, միա
բաններն այցելում են վարդապետին, ինչ
պես նա է գրում. «Այժմ չորս բոլորս եկեր 
լեցուեր են ցնծութիւն, եւ հալածուեր երեկո
յեան դառնութիւն» (էջ 65):

Մի քանի օր անց Վեհափառ Հայրապետը 
Ղևոնդ վարդապետին նորից հրավիրում է 
Վեհարան, ջերմ վերաբերմունքի արժա
նացնում և զրույցի բռնվում: Այս անգամ ևս 
նրանց խոսակցության թեման Կ. Պոլսում 
տեղի ունեցող անցուդարձն  էր. «Ճառեմ 
զարարս տաճկաստանցի Ազգայնոց, թէ ո՞նց 
նոքա նոր կանոնօք Պատրիարգ դրին՝ և ճիկ 
չհանին երբէք ամիրայք: Զերիցփոխանս 
հաստատեցին քուէով, ինչպէս նաև Վարչու
թիւն իւր ճիւղերով եկեղեցեաց թաղականներ 
կարգեցին» (էջ 65): Վարդապետը հայտ
նում է, որ Վարչությունն ակնկալում է Հայրա
պետի սուրբ օրհնությունը և առաջարկում, 
որ Մատթեոս Կաթողիկոսը կոնդակով քաջա
լերի Կ. Պոլսի Պատրիարքին, որ ժողովներում 
արագ լուծում տան ժողովրդի առաջ ծառա
ցած խնդիրներին, առավելաբար նրանց, ով
քեր գավառներում են բնակվում:

Զրույցի ժամանակ խոր մտահոգության 
առիթ է եղել նաև կաթոլիկ վարդապետու
թյանը հարող հայերի հարցը: Վարդապետի 
համոզմամբ՝ նրանք աներկբա վերադառնա
լու են Հայոց Եկեղեցու գիրկը, և «Անմիջա
պէս պատռի պիտի այն ուռկան, և ճիզվիթաց 
ձգելով ջանս ընդունայն» (էջ 66): Արևմտա
հայերի հոգևոր կյանքը խաթարողներից էին 
Ամերիկայից ընտանիքներով ժամանած բո
ղոքական միսիոներները: Այս բոլոր մտահո
գությունները կիսելով՝ Հայոց Հայրապետը 
տեղեկացնում է, որ իր նախորդ գրության 
պատասխանը դեռ չի ստացել և այն ստա
նալուց հետո բոլոր հարցերի առնչությամբ 
կոնդակ կգրի և կուղարկի Կ. Պոլիս:

Ուղեգրության մեջ այնուհետև ուխտավոր 
վարդապետը մեկ առ մեկ թվարկում է այդ 
օրերին Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնում բնակ
վող և սպասավորող միաբաններին, նրանց 
մասին հաղորդում համառոտ տեղեկություն
ներ. «Միայն կուզեմ միաբան հարց մի առ 
մի կարգաւ գրել զանունս ի սոյն տետրակի, 
որ կարդացողք հասկնան թէ քանի հատ րա
բունի կան ի Մայր Աթոռն Այրարատ» (էջ 79): 
Ըստ բերված անունների՝ վանաբնակ միա
բանները քսանյոթն էին՝ իրենց գլուխ ունե
նալով Վեհափառ Հայրապետին. «Ի սոցանէ 
զատ շատ րաբունք յԱթոռէն, այժմ վիճակ
ներ խրկուած են Սինոդէն: Ոմն առաջնորդ՝ 
և ոմն գործովք Սուրբ Գահին, քաղաքաց 
մէջ՝ կամ թէ վանքերն զբաղին: Մենք ներկայ 
հարց միայն զանունս գրեցինք, բացակա
յիցն՝ որ չեմ ծանօթ լռեցինք» (էջ 79): Հիշա
տակելով Մատթեոս Ա Կոստանդնուպոլսե
ցուն՝ գրում է. «Հայոց մեծաց ընդհանրական 
հովուապետ, որ բազմելով ի գահ մեծին Թա
դէի, օտարաց դէմն՝ զայն պաշտպանէ ըստ 
կարի» (էջ 79): Հայոց Հայրապետից հետո 
հիշատակում է այդ օրերին Մայր Աթոռում 
բնակվող հինգ եպիսկոպոսների: Եղիազար 
եպիսկոպոսը Մայր Տաճարի լուսարարա
պետն էր՝ Սինոդի անդամ: Սինոդի անդամ էր 
նաև Հոբյանց տոհմից Գրիգոր սրբազանը: 
Մայր Աթոռում էին նաև Գևորգ արքեպիսկո
պոս Մկրտիչյանը, Ճգնավոր մականվամբ 
հայտնի Գևորգ արքեպիսկոպոս Բզնունին 
և Ղազար արքեպիսկոպոսը, որ Ղևոնդ վար
դապետի՝ Մայր Աթոռում եղած ժամանակ 
վախճանվում է. «Հանդիսատես եղէ թաղման 
մեծ արհւոյն, ո՛հ, ո՞նց պատեր ուղարկաւորք 
տխրութիւն» (էջ 79):

Եպիսկոպոսներից հետո հիշատակում է 
քսաներկու վարդապետների ու աբեղաների: 
Ուղեգրությունը պարունակում է ուշագրավ 
տեղեկություններ Մայր Աթոռի ներքին կյան
քի և  միաբանների՝ հոգևոր աղոթական 

Ղևոնդ վարդապետ Փիրղալեմյանց



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Բ, ԹԻՎ 2 (694), ԷՋ 5

Անունը՝ որպես գոյաբանական և աստվածաբանական խորհրդանիշ

կյանքից դուրս զբաղվածության մասին: 
Մայր Աթոռի գանձապետն էր հայր Թադեոս 
Ձյունականը. «Այր հիւրասէր՝ և ըստ չափու 
գիտնական» (էջ 75): Շտեմարանի կառա
վարիչը հայր Ադամն էր, նա նաև միաբանա
կան սեղանատան պատասխանատուն էր: 
Իսկ զվարճախոս Ռափայել վարդապետն 
զբաղեցնում  էր գոմապետի պաշտոնը: 
Վարդապետների մեջ աչքի էր ընկնում հայր 
Գրիգոր Աղափիրյանը, որ տիրապետում էր 
եվրոպական մի քանի լեզուների. «Իւր պէս 
հմուտ կարծեմ Սուրբ Գահն թէ չկայ» (էջ 80): 
Ծերունազարդ հայր Հովսեփ Բժիշկյանի 
մասին գրում է. «Է այր ընտիր՝ և երաժիշտ 
քաղցրաբան» (էջ 80), իսկ Հարություն վար
դապետ Վարդազարյանը «....ժամ օրհնողի 
պաշտօն վարէ հոգւով սերտ» (էջ 80): Հայր 
Հովհաննես Արշարունու մասին գրում է, որ 
ծախսարար էր:

Այս ուղեգրությունը նաև կարևոր տեղե
կություններ է հաղորդում Մայր Աթոռ Սուրբ 
Էջմիածնի մի քանի շենքերի ու շինություն
ների մասին: Տեղագրությունն ու նկա
րագրությունն ամբողջական չեն. հեղինակը 
նշում է, որ ժամանակը սուղ էր՝ մի առ մի 
բոլորի մասին հիշատակելու, սակայն հոր
դորում է Մայր Աթոռի վանաբնակ միաբան
ներին՝ հանձն առնել այդ կարևոր և պա
տասխանատու գործը. «Եւ չեմ լինիր տէր 
իրաւանց ուրիշի, այս իրաւունք է Սուրբ Գա
հի րաբունեաց, թէ կամք անեն՝ յինէն գրեն 
գերազանց» (էջ 78):

Մայր Տաճարը վանքի կենտրոնում  էր 
և «իւր կից չունի այլ շինութիւն» (էջ 74): Տա
ճարի հիմնադրման ու կառուցման պատ
մությունը շարադրելիս մեծ ոգևորությամբ 
ի լուր ամենքի գրում է. «Երկրիս վրան չկայ 
Աթոռ մ՚իւր նման, որ Տէրն լինի ճարտարա
պետ իւր շինման: Թող համարձակ պար
ծենայ Հայն այս մասին» (էջ 68): Տաճարի 
զանգակատունն իր շքեղությամբ զարմաց

րել ու հիացրել էր ուխտավոր վարդապետին. 
«Զանգակատան նման պարթև շէնք իսկի, 
դեռ կենացս մէջ ուրիշ մի վանք չտեսի: Քա
նի դար է անցեր վրան, գիտես, թէ վարպետ 
մէջէն նոր աւարտեալ ելեր է» (էջ 69): Տա
ճարը չորս կողմից շրջապատված էր ծաղիկ
ներով ու ծառերով, որ ջրվում էին Տաճարի 
արևմտյան կողմից բխող աղբյուրից:

Տաճարի արևմտյան կողմում էր Հայոց 
Հայրապետի կեցավայրը՝ Վեհարանը: Այն 
կառուցել էր Ղազար Ա Ջահկեցի Կաթողի
կոսը. «….շինութիւն է քարուկիր տաշածու, 
բայց ճաշակաւ Պարսից կերտեալ» (էջ 74): 
Հեղինակը Վեհարանի սենյակների զարդե
րի ու հարդարանքի մասին գրում է, որ հյուր 
լինելով՝ մի առ մի չի կարող ներկայացնել. 
«Մեր գովեստէն գեր ի վերոյ կտեսնանք» 
(էջ 75):

Պարտեզի արևմտյան կողմում  էր 
գտնվում Սինոդի նորակառույց շենքը, որ
տեղ էլ գավառներից առաջադրված խնդիր
ներն ըստ կարգի լուծում էին գտնում: Սինո
դի շենքում Ռուսաց կայսեր պատկերը կար. 
«Հոն ներս մտնող պէտք է կարծէ կայսր ներ
կայ» (էջ 75): Վեհարանի հարևանությամբ էր 
գտնվում այն շենքը, որտեղ նստում էր գան
ձապահը:

Ապա հեղինակը մեծ ոգևորությամբ ներ
կայացնում  է Մայր Աթոռի թանգարանը. 
«Սորա նման ճոխ թանգարան ինձ թուի, 
ո՛չ Վենետիկ և ո՛չ Սաղիմ գտանի» (էջ 76): 
Թանգարանի հիմնադրման գործում մեծ 
ներդրում էր ունեցել հանգուցյալ Շահխա
թունյան սրբազանը, նրան հաջորդել է Շահ
նազարյան րաբունին, իսկ թանգարանի 
պատասխանատուն էր ուսումնասեր հայր 
Վրթանես Մանուկյանը: Մայր Աթոռում այդ 
օրերին պահվում էին երեք հազարից ավելի 
ձեռագիր մատյաններ, ինչպես նաև տպա
գիր գրքեր՝ «հայ և օտար լեզուաւ ամէնքը 
հատընտիր» (էջ 76):

Մայր Աթոռում պահվող գանձերի մասին 
Ղևոնդ վարդապետը խուսափում է մանրա
մասն տեղեկություններ հաղորդելուց՝ պատ
ճառաբանելով, որ իրեն մի մեծ մատյան էր 
պետք՝ այդ բոլորի մասին գրելու: Գանձե
րի ու սրբությունների վերաբերյալ տալիս է 
կարճ, բայց հիացական տեղեկություն. 
«Յոյժ թանկագին ոսկիահիւս նոր շուրջառք, 
տեսի կան շատ սկիհ՝ մասունք և բուրվառք, 
այն հատընտիր անօթեղէնք Տաճարին, ըս
տոյգ աչկունք կշրտեցնեն աշողին» (էջ 72):

Վանքի արևել յան կողմում  էր գտնվում 
Ժառանգավորաց դպրոցը, ուր ուսա
նում էին շուրջ հիսուն աշակերտներ: Սանե
րի հոգևոր հայրն ու ուսուցչապետը Գրիգոր 
վարդապետ Գառնակերյանն  էր. «Սինօ
թէն զատ իշխել չկարէ վրան ոք» (էջ 76): 
Նա էր դպրոցի կարգ ու կանոնի պատաս
խանատուն: Սաները, հայերենից զատ, 
սովորում էին նաև ռուսերեն: Նրանք մաս
նակցում էին ժամերգություններին, ապա 
գնում  էին սեղանատուն և  միաբանների 
հետ հացի սեղան նստում: Հացից հետո վե
րադառնում են դպրոց, և  յուրաքանչյուրն 
անցնում էր դասերը սերտելուն, որից հե
տո էլ գնում էին ննջարան՝ քնելու: Հեղինա
կը գրում  է, որ աշակերտների մեծ մասը 
խեղճ էր, իսկ առաջադեմ և աշխույժ աշա
կերտները քիչ էին:

Շտեմարանն ու տպարանը գտնվում էին 
վանքի հարավային կողմում: Վանքի տա
րածքում կար երկու ճաշարան. մեկը՝ 
ձմեռվա համար, մյուսը՝ տաք օրերի: Միա
բանները, դեմ դիմաց նստելով, լռակյաց 
վայելում էին իրենց մատուցված ուտելիքը: 
Նրանց ընկերակից էին դառնում նաև տար
բեր վայրերից Մայր Աթոռ եկած ուխտավոր
ները:

Վանքի հյուսիսային կողմում էին գտնվում 
միաբանական խցերը՝ վարդապետների ու 
աբեղաների համար: Խցերը միահարկ էին 

ու խոնավ. «Խեղճ միաբանք վիշտ կրեն 
մէջ ոչ սակաւ» (էջ 78): Սրբազան հայրերի 
սենյակներն ավելի բարվոք վիճակում էին. 
նրանք բնակվում էին վերնահարկերում: Այ
նուհետև ներկայացնում է Ղազար Ջահկեցի 
Կաթողիկոսի կառուցած շենքը ուխտավոր
ների համար, որը նրա անունով կոչվում էր 
Ղազարապատ: Այն երկհարկանի շենք էր՝ 
մոտ քսան սենյակով: Այդ օրերին հյուրընկա
լի պաշտոնը վարում էր Եղիշե վարդապետ 
Ամատունին, սակայն վերջինիս հիվանդու
թյան պատճառով հետո այդ պաշտոնը 
վստահվեց հայր Հակոբոսին:

Ղևոնդ Տոսպեցին հիշատակում  է նաև 
Սուրբ Շողակաթ, Սուրբ Հռիփսիմե և Սուրբ 
Գայանե վանքերը՝ տալով վանահայրերի 
անունները՝ Գևորգ, Ստեփան և  Ղազար: 
Թվարկում է Սուրբ Գայանե վանքի գավթում 
ամփոփված Հայրապետներին՝ Ղուկաս Ա 
Կարնեցի, Մինաս Ա Ակնեցի, Դավիթ Ե Էնե
գեթցի Ղորղանյան, Սիմեոն Ա Երևանցի, 
Հակոբ Ե Շամախեցի, Ղազար Ա Ջահկեցի, 
ինչպես նաև ընտրված, բայց չօծված Հով
սեփ արքեպիսկոպոս Արղությանին: Գայա
նե վանքին կից էին Ներսես Ե Աշտարակե
ցու օրոք տնկված արհեստական անտառն 
ու լիճը. «Զորս շիներ է հանգուցեալ Մեծ Վե
հափառ, սոքօք անմահ մնայ Ներսէս Հինգե
րորդ» (էջ 82): Գայանե վանքին մոտ էր նաև 
միաբանական գերեզմանատունը. «Ուր կան 
ի քուն շատ կղեր և միաբան, եպիսկոպոսք՝ 
ճոխ, վարդապետք՝ հատընտիր» (էջ 82): 
Այստեղ են ամփոփված պատմագիր Առաքել 
վարդապետ Դավրիժեցին և Ամենայն Հա
յոց Կաթողիկոս Եփրեմ Ա Ձորագեղցին, որի 
գերեզմանի վրա «….կայ այժմ գմբէթ պա
տուական» (էջ 82):

Ղևոնդ վարդապետի ուղեգրությունը հե
տաքրքիր հիշատակարան է 19‑րդ դարում 
Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի մասին որոշակի 
պատկերացում կազմելու համար։

Արամայիս սրկ. ԱԶԻԶՅԱՆ
Մարիամ ՀԱՐՈՒԹՅՈՒՆՅԱՆ

Ղևոնդ վրդ. Փիրղալեմյանցի ուղեգրության մեջ

Սկիզբը՝ թիվ 1
Արարման և անկման լեզուն՝ ըստ որոշ 
անունների

ԱԴԱՄ — «ՄԱՐԴ», «ՀՈՂԵՂԵՆ»
«Եվ Տեր Աստված մարդ ստեղծեց երկրի 

հողից» (Ծննդ. Բ 7)։ «Ադամ» բառը կապ
վում  է եբրայերեն «ադամա»՝ հող բառի 
հետ։ Մարդու անունը բացահայտում է նրա 
երկակի բնույթը՝ հողեղեն, բայց Աստծո շնչով 
կենդանացած։ Փիլիսոփայական մեկնաբա
նությամբ՝ Ադամ անունն անգամ հակադրու
թյուն է՝ փոշի և փառք, մահկանացու և հավի
տենական կոչում ունեցող։

ԵՎԱ — «ԿՅԱՆՔ ՏՎՈՂ»
«Եվ մարդը կնոջը կոչեց Եվա, որովհետև 

նա բոլոր կենդանիների մայրն էր» (Ծննդ. 
Գ 20)։ Եվա նշանակում է «կյանք», «կյանք 
տվող»։ Այստեղ անունը կանխորոշում  է 
առաքելությունը։ Թեպետ Եվան անկման 
մասնակից  է, նա դառնում  է փրկության 
խոստման կրողը. «....նրա սերմը կջախջա
խի քո գլուխը» (Ծննդ. Գ 15)։

ԿԱՅԵՆ — «ՍՏԱՑՎԱԾՔ», «ԱՐԴՅՈՒՆՔ»
«Եվ Եվան ասաց. մարդ ծնեցի Տիրոջով» 

(Ծննդ. Դ 1)։ Կայեն նշանակում է «ստաց
վածք», «արդյունք»։ Տիպաբանորեն սա 
մարդկային հպարտության առաջին լեզվա
կան դրսևորումն է. Եվան իր ծննդաբերու
թյունն ընկալում է որպես ձեռքբերում։ Սա
կայն նույն անունը դառնում է ողբերգության 
նշան. արդյունքը, որ ծնվեց հույսով, դար
ձավ եղբայրասպան։

ԱԲԵԼ  — «ՇՈՒՆՉ», «ԱՆՑՈՂԱԿԱՆՈՒ
ԹՅՈՒՆ», «ՈՒՆԱՅՆՈՒԹՅՈՒՆ», «ՍՈՒԳ»

Աբելի կարճ կյանքն ու մահը նրա անվան 
կատարյալ իրագործումն են։ «Նրա արյունը 
խոսում է» (Եբր. ԺԲ 24). անցողիկ անունը 
դառնում է հավիտենական վկայություն։

Խոստում և ուղի պարունակող 
անուններ

ՆՈՅ — «ՀԱՆԳԻՍՏ», «ՄԽԻԹԱՐՈՒԹՅՈՒՆ»

«Սա մեզ կմխիթարի մեր գործերից» 
(Ծննդ. Ե 29)։ Նոյ նշանակում է «հանգիստ»։ 
Նա դառնում  է հանգրվան դատաստանի 
և նոր արարման միջև։ Տապանը՝ որպես 
շարժական աշխարհ, Նոյի անվան նյութա
կանացումն է։

ԱԲՐԱՄ/ԱԲՐԱՀԱՄ — «ԲԱՐՁՐ ՀԱՅՐ»/«ԲԱԶ
ՄՈՒԹՅԱՆ ՀԱՅՐ»

Աբրամը դառնում է Աբրահամ (Ծննդ. ԺԶ 
5)։ Անվան փոփոխությունն աստվածաբա
նական վճիռ է։ «Քո անունը այլևս Աբրամ չի 
լինի»։ Անունը փոխել նշանակում է ճակա
տագիր փոխել։

ԻՍԱՀԱԿ — «ԾԻԾԱՂ»
«Աստված ինձ ծիծաղ տվեց» (Ծննդ. ԻԱ 6)։ 

Ծիծաղը դառնում է խոստման իրականա
ցում։ Անունը վկայում է անհավատությունից 
դեպի հավատ ճանապարհը։

Պայքար և իշխանություն ենթադրող 
անուններ

ՀԱԿՈԲ → ԻՍՐԱՅԵԼ — «ԱՍՏԾՈ ՀԵՏ ՊԱՅ
ՔԱՐՈՂ»

«Դու մարդկանց հետ և Աստծո հետ պայ
քարեցիր և հաղթեցիր» (Ծննդ. ԼԲ 28)։ Իս
րայել անունն Աստծո ժողովրդի ինքնության 
բանալին է՝ մշտական պայքար՝ աստվածա
յին օրհնությամբ։

ՄՈՎՍԵՍ — «ՋՐԻՑ ՀԱՆՎԱԾ»
«Որովհետև ջրից հանեցի նրան» (Ելք 

Բ 10)։ Մովսես անունը նախանշում է նրա 
առաքելությունը՝ ժողովրդին դուրս հանել 
մեղքի և գերության ջրերից։

Աշխարհագրությունը խոսում է

Սուրբ Գրքում տեղանունները երբեք զուտ 
աշխարհագրական նշումներ չեն։ Դրանք 
գրեթե միշտ կրում են աստվածաբանական 
իմաստ՝ հաճախ դառնալով մի ամբողջ հո
գևոր իրականության, պատմական շրջանի 
կամ մարդկային վիճակի խորհրդանիշ։ Ինչ

պես անձնանունը մեկ բառով բնութագրում է 
մարդուն, այնպես էլ տեղանունը մեկ բառով 
հատկորոշում է այն, ինչ այնտեղ տեղի է 
ունենում, կամ ինչպիսի հոգևոր մթնոլորտ է 
տիրում։ Այդ պատճառով Աստվածաշնչում 
տեղանունը հաճախ հանդես է գալիս որ
պես հոգևոր քարտեզ, որի միջոցով բա
ցահայտվում է մարդու հարաբերությունն 
Աստծո հետ։ Շատ դեպքերում տեղանունը 
դառնում է պատմության մեկնաբանական 
բանալի՝ բացատրելով ոչ միայն «որտեղ»-ը, 
այլև հատկապես «ինչու»-ն։

Եդեմ — Աստծո ներկայության և մարդու 
սկզբնական կոչման վայրը

Եդեմ անունը նշանակում է «վայելչություն», 
«բերկրանք», «հաճույք»։ Սա արդեն ինքնին 
ցույց է տալիս, որ Եդեմը պարզապես պար
տեզ չէր, այլ մարդու և Աստծո կենդանի հա
ղորդակցության տարածք։ «Եվ Տեր Աստված 
Եդեմում դրեց մարդուն» (Ծննդ. Բ 8) խոսքը 
ցույց է տալիս, որ մարդու կոչումն սկզբնապես 
կապված էր Աստծո ներկայության հետ։ Սա
կայն Եդեմը նաև դառնում է մարդու անկման 
վայրը, երբ նույն այդ բերկրանքի տեղը վերած
վում է արտաքսման հիշողության. «Ուստի Տեր 
Աստված դուրս արեց նրան Եդեմի պարտեզից, 
որպեսզի մշակի հողը, որտեղից առնվել էր։ 
Եվ արտաքսեց Ադամին և Եդեմի պարտե
զի դիմացը դրեց Քերովբեներին....» (Ծննդ. 
Գ 23—24)։ Այսպիսով՝ Եդեմը տիպաբանորեն 
նկարագրում է մարդու ազատ կամքի փորձու
թյունը. նույն տեղը կարող է լինել թե՛ դրախտ, 
թե՛ կորուստ։ Եդեմը չի պարտադրում մեղք, 
այլ բացահայտում է մարդու ընտրությունը։

Բաբելոն — խառնակության և աստվածա
զուրկ միավորման խորհրդանիշ

Բաբելոն անունը Սուրբ Գրքում ստա
նում է խիստ տիպաբանական նշանակու
թյուն։ «Այնտեղ Տերը խառնեց մարդկանց 
լեզուները» (Ծննդ. ԺԱ 9), և հենց այդտե
ղից էլ բխում է անվան խորհրդանշական 
իմաստը՝ խառնակություն։ Սակայն Բաբե
լոնը պարզապես լեզվական խառնաշփոթ 
չէ։ Այն դառնում է մարդու փորձը՝ Աստծուց 

անկախ՝ բարձրանալու և ինքն իրեն աստ
վածացնելու։ Այդ պատճառով Հայտնության 
գրքում Բաբելոնը կրկին հայտնվում է որպես 
ամբողջ համակարգ՝ հակադրված Աստծո 
թագավորությանը (Հայտն. ԺԶ—ԺԷ)։ Այստեղ 
տեղանունը վերածվում է հոգևոր վիճակի 
անվան, որը կարող է կրկնվել ցանկացած 
ժամանակ և վայրում։

Եգիպտոս — գերության, բայց նաև ձևա
վորման վայրը

Եգիպտոսը Սուրբ Գրքում ներկայացվում է 
երկակի կերպով։ Մի կողմից այն ապաս
տան է սովի ժամանակ (Ծննդ. ԽԱ 57), մյուս 
կողմից՝ դաժան գերության վայր (Ելք Ա 13—
14)։ «Եգիպտոսից դուրս բերեցի իմ որդուն» 
(Օսեե ԺԱ 1) խոսքը հետագայում տիպաբա
նորեն կիրառվում է Քրիստոսի դեպքում. «Նա 
այնտեղ մնաց մինչև Հերովդեսի վախճանը, 
որպեսզի իրականանար Տիրոջ կողմից մար
գարեի միջոցով ասվածը. Եգիպտոսից իմ 
որդուն կանչեցի» (Մատթ. Բ 15, հմմտ. Օսեե 
ԺԱ 1)։ Այսպիսով՝ Եգիպտոսը դառնում է մար
դու կյանքի այն փուլը, երբ նա կա՛մ կախվա
ծության մեջ է ընկնում, կա՛մ պատրաստվում 
ազատությանը։ Տեղանունը չի դատապար
տում, այլ բացահայտում է ճանապարհի մի 
հանգրվան։ Եգիպտոսը չի սահմանում վերջ
նական վիճակ, այլ անցումային փուլ է դեպի 
խոստում։

Սիոն և Երուսաղեմ — Աստծո բնակության 
և ժողովրդի ինքնության խորհրդանիշը

Սիոնը և Երուսաղեմը Աստվածաշնչում 
քաղաքից վեր են ածվում շատ ավելի մեծ 
իրականության։ «Սիոնից օրենք պիտի ել
նի» (Ես. Բ 3) խոսքը ցույց է տալիս, որ սա 
Աստծո հայտնության կենտրոնն է։ Սակայն 
նույն Երուսաղեմն է, որ մերժում է մարգա
րեներին. «Երուսաղե՜մ, Երուսաղե՜մ, որ կո
տորում ես մարգարեներին, քարկոծում քեզ 
մոտ ուղարկվածներին....» (Մատթ. ԻԳ 37)։ 
Այս երկակիությունը կարևոր է. տեղանունը 
սուրբ է իր կոչմամբ, բայց կարող է դառնալ 
դատաստանի վայր՝ ժողովրդի ընտրության 
պատճառով։  էջ 8



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Բ, ԹԻՎ 2 (694), ԷՋ 6

Աստծունն է զորությունը, Քոնն է, Տե՛ր, 
ողորմությունը,

Դու ես հատուցում յուրաքանչ յուրին՝ 
ըստ իր գործերի

(Սաղմ. 61.13 )։

Պատմության խորհուրդ կամ իմաստ ասե
լով՝ նկատի ունենք մարդկության պատ

մության կամ մի առանձին ժողովրդի բախ
տորոշ իրադարձությունների էությունը, այդ 
իրադարձությունների պատճառահետևան
քային կապերը՝ պարզելու՝ արդյո՞ք տրա
մաբանական է այդ ամենը, արդյո՞ք դրանք 
անհրաժեշտաբար են իրականացվում, թե՞ 
պատահականության քմահաճույքին  են 
մատնված:

Ժամանակի ընթացքում ստեղծվել  են 
պատմագիտական տարբեր դպրոցներ, 
որոնք լուսաբանել են մարդկության պատ
մությունն էվոլ յուցիոն, հոգևոր, մատերիա
լիստական, տեխնոլոգիական, դետերմինիս
տական և այլ ուսմունքների տեսանկյունից: 
Դրանք բոլորն էլ, սակայն, որքան էլ գրավիչ 
լինեն, ի զորու չեն մարդկության պատմու
թյան ամբողջական պատկերը տալու, բա
ցատրելու նրա անսպասելի վերելքների 
և անկումների խորհուրդը, զարգացման օրի
նաչափություններն ու տրամաբանությունը:

Քրիստոնեական‑հայրաբանական, ինչ
պես նաև հրեական և մահմեդական պատ
մագիտության ուսմունքների համաձայն՝ 
պատմությունը դիտարկվում է աստվածա
յին նախախնամության տեսակետի ներքո, 
ընդգծվում Աստծո անմիջական և մշտա
կան մասնակցությունը պատմական իրա
դարձություններին, Նրա՝ մարդկության 
նկատմամբ հոգատարությունն ու տիեզեր
քի պահպանությունը, այնպես որ Աստված, 
ըստ դրանց, ոչ միայն բացարձակ իմաս
տով տիեզերքի, մարդկության, այլև պատ
մության Տերն է: Պողոս առաքյալն ասում է. 
«Աստված, որ ստեղծեց այս աշխարհը և այն 
ամենը, որ նրա մեջ կա, Նա՛ է Տերը երկնքի 
և երկրի... Նա՛ է տալիս ամեն բանի կյանք 
և շունչ և ամեն ինչ: Մեկ արյունից ստեղծեց 
մարդկանց բոլոր ազգերը, որ բնակվեն ամ
բողջ երկրի վրա, հաստատեց նախակար
գյալ ժամանակները և դրեց նրանց բնակու
թյան սահմանները, որ փնտրեն Աստծուն 
ու խարխափելով թերևս գտնեն Նրան. թեև 
Նա մեզնից յուրաքանչյուրիցս հեռու չէ, քա
նի որ նրանով ապրում ենք և շարժվում ենք 
և կանք» (Գործք 17.24—28):

Մենք պատմության իմաստը լիարժեք 
և  սպառիչ կերպով կգտնենք Աստվածա
շունչ մատյանում՝ մասնավորապես «Երկ
րորդ օրինաց» գրքում։ Ըստ այս աստվա
ծային գրքի՝ մեր կյանքը կայանում է մեր 
ազատ կամքի ընտրությամբ. «Այսօր, ահա, 
քո առջևն եմ դնում կյանքն ու մահը, բարին 
ու չարը: Եթե լսես մեր Տեր Աստծո պատվի
րանները, որ ես այսօր պատգամում եմ քեզ, 
սիրես քո Տեր Աստծուն, ընթանաս Նրա ճա
նապարհներով, պահես Նրա օրենքները, 
Նրա պատվիրաններն ու Նրա կանոնները, 
կապրեք և բազմամարդ կլինեք, և քո Տեր 
Աստվածը քեզ կօրհնի ամբողջ երկրում, 
ուր կմտնես այն ժառանգելու համար: Երդ
վում  եմ ձեզ երկնքով ու երկրով, որ ձեր 
առջևն եմ դնում կյանքն ու մահը, օրհնու
թյուններն ու անեծքները: Ընտրի՛ր կյանքը, 

որպեսզի ապրեք դու և քո սերունդը» (Բ Օր. 
30.15,16, 19):

Մարդու առաջ բացված  են երկու հա
կոտնյա՝ բարօրության ու երջանկության 
և ըմբոստության ու անվերջանալի դժբախ
տությունների ճանապարհներ: Մարդը կամ 
հասարակությունը և կամ ազգը սերնդեսե
րունդ իր իսկ ազատ կամքով պիտի ընտ
րություն կատարի և ըստ այդմ էլ՝ կերտի իր 
ճակատագիրը:

Սինա լեռից՝ մարդկության բարոյականու
թյան և արժանապատվության բնօրրանից, 
որտեղ Մովսես մարգարեն Աստծուց ստացավ 
օրենքները, հնչեցին նաև բոլոր ժամանակ
ներին ուղղված օրհնություններ՝ այդ արդար 
օրենքներով ընթացողների, և անեծքներ՝ օրի
նազանցների և ըմբոստների համար. «Եթե 
ենթարկվես այս բոլոր օրենքներին և պահես 
ու գործադրես դրանք, ապա Տեր Աստվածը 
կկատարի Իր արած ուխտն ու ողորմածու
թյունը» (Բ Օր. 7.12): «Հողն իր բերքը կտա, 
իսկ դաշտերի ծառերը կտան իրենց պտուղ
ները: Դուք կուշտ հաց կուտեք և ձեր երկրում 
անհոգ կապրեք: Ձեր երկրին խաղաղություն 
կպարգևեմ, և ձեր երկրում պատերազմ չի 
լինի: Կքնեք, և չի լինի մեկը, որ ձեզ վախեց
նի: Ես բարի աչքով կնայեմ ձեզ, կաճեցնեմ 
և կբազմացնեմ ձեզ (Ղևտ. 26.4, 5, 6, 9): 
«Պաշտի՛ր քո Տեր Աստծուն, և Ես կօրհնեմ 
քո հացն ու ջուրը և ձեզանից կվանեմ հիվան
դությունները» (Ելք 23.25): «Եթե լսես քո Տեր 
Աստծո պատվիրանները, որ պահելու և կա
տարելու համար հաղորդում եմ քեզ այսօր, 
ապա բազում ազգերի վրա կիշխես, բայց քեզ 
վրա չեն իշխի: Քո Տեր Աստվածը քեղ կդարձ
նի գլուխ, բայց ոչ պոչ, բարձր կլինես և ոչ թե՝ 
ցած» (Բ Օր. 28.13):

«Բ Օրինաց» և  «Ղևտական» գրքերում 
անեծքների մի քանի ցանկեր կան, որոնք 
վերաբերում են կռապաշտության ամենայն 
դրսևորմանը, հայր և մայր անարգողներին, 
այրու, որբի, անպաշտպան խավի իրավունք
ները խախտողներին, անբնական սեռական 
կապերին, նենգաբար անմեղ արյուն թա
փողներին (Բ Օր. 27.11—26): Մյուս ցանկե
րը (Ղևտ. 26.14—26, Բ Օր. 28.15—68) Աստծո 
սուրբ պատվիրանները (Ելք 20—31) կա
տարելու մերժմանն են վերաբերում և բնո
րոշվում որպես անհնազանդություն կամ 
ըմբոստություն Արարչի դեմ: Այդ անեծքնե
րը, ինչպես օրհնությունների պարագայում, 
նույնպես կարելի է խմբավորել՝ ամլություն, 
հիվանդություններ, աղքատություն, անհա
ջողություն, ռազմական պարտություն և այլն: 
Ընդ որում՝ այս արդար պատիժները, որոնք 
սթափեցնելու խորհուրդ ունեն, անտեսվե
լիս էլ ավելի կխստացվեն, այն էլ՝ կրկնվելու 
հեռանկարով. «Եթե նման պատիժներից հե
տո էլ Ինձ չլսեք, ձեր գործած մեղքերի հա
մար յոթնապատիկ ավելի պիտի պատժեմ: 
Ես պիտի խորտակեմ ձեր ամբարտավան 
պարծենկոտությունը, երկինքը ձեզ վրա եր
կաթի պես ծանր պիտի դարձնեմ, իսկ ձեր 
հողը՝ պղնձի պես կարծր: Ձեր քաղաքները 
ավերակ պիտի դարձնեմ, պիտի ամայացնեմ 
ձեր սրբարանները և ձեր զոհաբերություննե
րի անուշ բույրը այլևս չպիտի հոտոտեմ: Ձեզ 
պիտի ցրեմ տարբեր ժողովուրդների մեջ... 
Ձեր երկիրը ավերակ պիտի դառնա, իսկ ձեր 
քաղաքները՝ ամայի: Դուք պիտի կորչեք ժո
ղովուրդների մեջ, և ձեր թշնամիների երկիրը 

ձեզ կուլ պիտի տա» (Ղևտ.26.19, 23—24, 27, 
31, 33, 38, տե՛ս նաև Բ Օր.15—68): «Տերը քեզ 
աղքատ ու կարիքավոր կդարձնի և ձեռնար
կած ու ձեռնարկելիք բոլոր գործերդ անհա
ջողության կմատնի» (Բ Օր. 28.20, տե՛ս նաև 
Սաղմ. 1.3): Ի դեպ, այստեղից էլ աշխարհի 
բոլոր լեզուներում տարածված «անհաջո
ղակ» կամ «ձախորդ» բառերի բուն կրոնա
կան իմաստը:

Բացի վերոբերյալ գրքերից՝ Սուրբ Գրքում 
բազում այլ նույնաբնույթ նախազգուշա
ցումներ էլ կան: Այսպես՝ անեծքի ենթակա է 
այն մարդը, որ «Իր հույսը կդնի մարդու 
վրա՝ ապավինելով նրա մարմնին և բազ
կին, իսկ նրա սիրտը կապստամբի Տիրոջ 
դեմ» (Երեմ. 17.5): «Հո՛ւյս մի դրեք իշխան
ների՝ մարդկանց որդիների վրա, որովհե
տև նրանցից փրկություն չկա: Երբ դուրս 
գա նրանց հոգին, նրանք կրկին հող կդառ
նան, և նույն օրը նրանց բոլոր մտածումները 
կանհետանան» (Սաղմ. 145.4): «Ահավասիկ 
Զորությունների Տեր Աստվածը Հրեաստա
նից և Երուսաղեմից պիտի վերացնի հզոր 
տղամարդուն և զորավոր կնոջը, հացի զո
րությունը և ջրի զորությունը, հսկային, զորե
ղին և քաջամարտիկին, դատավորին, մար
գարեին, քննիչին և ծերին, հիսնապետին 
և  սքանչելի խորհրդականին, իմաստուն 
ճարտարապետին և  խելամիտ ատենա
կալին: Նրանց վրա իշխան պիտի կարգեմ 
մանուկներին, խաբեբաները պիտի տիրեն 
նրանց» (Ես. 3.1—4):

Զաքարիա մարգարեին երևացած թռչող 
գերանդու տեսիլ քի խորհուրդն այսպես է 
բացատրում հրեշտակը. «Դա այն անեծքն է, 
որ տարածվում է ամբողջ երկրի երեսին, 
որովհետև ամեն գողի մահացու պատիժը 
դրանով պիտի իրագործվի, և դրանով պիտի 
լինի բոլոր նրանց մահացու վրեժը, ովքեր 
սուտ են երդվում»: «Ես պիտի հանեմ դա,— 
ասում  է ամենակալ Տերը,— և  այն պիտի 
մտնի գողերի տունը և նրանց տունը, որոնք 
սուտ երդում են անում Իմ անունով. պիտի 
մնա նրանց տանը և պիտի սպառի այն, նրա 
փայտն ու քարերը» (Զաք. 5.3—4):

Աստվածաշնչի առաջին հինգ՝ օրենսդրա
կան կոչվող գրքերին հաջորդում են պատմա
կան 18 գրքերը՝ ժամանակագրորեն ընդգր
կելով մի մեծ ժամանակահատված՝ Ք. ա. մոտ 
1500 թ. Հեսու Նավեի գլխավորությամբ Պա
ղեստինի գրավումից հասնելով մինչև Ք. ա. 
2‑րդ դարը՝ մակաբայեցիների հերոսական 
պայքարը՝ հանուն հավատի և հայրենիքի: 
Եթե օրենսդրական գրքերի խնդրո առար
կան օրենքն է (թվով 613, ընդ որում՝ 365‑ը 
հանձնառական, իսկ 248‑ը՝ հրաժարական՝ 
«մի՛» ժխտական մասնիկի գործածմամբ), 
Աստծո կոչն առ հնազանդություն և ի սրտե 
պատվիրանապահություն, ապա պատմական
ները պարունակում են բովանդակ ժողովրդի՝ 
այդ կոչի արձագանքը իրական դեպքերի 
և անցքերի մեջ՝ հետևանքներով հանդերձ: 
Այդ գրքերի արժանահավատությունը, հավաս
տիությունն ու հարազատությունը կասկածի 
տեղիք չեն տալիս, ինչպես փաստում է հնագի
տությունը՝ Իսրայելի և դրացի ժողովուրդների 
պեղումներից կորզած նյութական հետքերի 
և պեղածո վիմագիր արձանագրությունների 
հիմամբ: Պատմական գրքերը կարդացվում են 
մի շնչով և դաս ու խրատ քաղելու անսպառ 
աղբյուր են նրանց համար, ովքեր ուզում են 

Իսրայելի օրինակով տեսնել Աստծո և մարդ
կության միջև այդ՝ երկուստեք պարտավորու
թյուններով Ուխտի կատարումը պատմության 
մեջ, որը տարածվում է բոլոր ժողովուրդների, 
սերունդների և ժամանակների վրա:

Դեպքերի, իրադարձությունների և առ
հասարակ սուրբգրային եղելությունների 
անըստգյուտ նկարագրություններից ոչ պա
կաս կարևոր է, ըստ սրբազան հեղինակնե
րի, դրանց խորհրդի բացահայտումը, որն էլ 
հենց պատմության իմաստն է, իսկ մերօրյա 
եզրաբանությամբ՝ պատմության փիլիսո
փայությունը կամ աստվածաբանությունը: 
Դրանք, իբրև այդպիսիք, որքան էլ Աստվա
ծաշնչում ազգային և տեղական գունավո
րում ունենան, սահմանափակված չեն ո՛չ 
տեղով, ո՛չ ժամանակով և խորհուրդ ունեն 
բոլոր դարերի համար: Պողոս առաքյալը 
հանրագումարային իմաստ է հաղորդում 
հինկտակարանյան բոլոր եղելություննե
րին՝ ասելով. «Որպես խրատ գրվեցին մեզ 
համար»: Հետևաբար՝ մեզ համար էլ նշա
նակալիցը Աստծո՝ պատմության Տիրոջ ան
վերջանալի միջամտությունների ընկալումն 
ու գիտակցումն են, ինչպես վկայում է 66‑րդ 
սաղմոսը.

«Դու արդարությամբ ես դատում ժողո
վուրդներին

և երկրի ազգերին Դու ես առաջնորդում:
Թող ժողովուրդները Քեզ օրհնաբանեն, 

Աստվա՛ծ,
թող գոհություն մատուցեն Քեզ բոլոր ժո

ղովուրդները:
Եկիրը տվեց իր պտուղը,
և Աստված, Աստվածը մեր, օրհնեց մեզ:
Մեր Աստվածը պիտի օրհնի մեզ,
և երկրի բոլոր ծագերում պիտի
սոսկան Նրանից»:
Հաճախ կարելի  է հանդիպել հրեանե

րի և հայերի պատմությունների միջև զու
գահեռներ անցկացնելու կամ դրանք նույ
նացնելու իրողությանը։ Ժամանակակից 
հրեությունն սկսել է ձևավորվել բաբելոնյան 
70‑ամյա գերությունից հետո, երբ, ինչպես 
վկայում է Սուրբ Գիրքը, իրենց նախնիների 
և իրենց իսկ մեղքերի հետևանքով մատն
վեցին ազգային աղետալի կացության, 
խռովահույզ և փոթորկոտ շրջանների՝ սուր 
և  անկեղծ ապրումներով, գիտակցմամբ 
և ապաշխարությամբ ուղեկցվող:

Այսօր մեզ՝ հայերիս, առավել, քան երբևէ, 
կարևոր է հասկանալ այն իրողությունները, 
որոնք՝ իբրև ամենայնի նախապատճառ, 
թեև տեսանելի չեն, բայց, անտարակույս, 
պատմության ընթացքը ղեկավարող ներ
գործություններ են։ Քիչ չեն նրանք, ովքեր 
համարում են, որ մեր երկրի քաղաքական, 
տնտեսական և բարոյահոգեբանական խոր 
ճգնաժամի բուն պատճառը աշխարհագրա
կան դիրքն է, մեր՝ անբարենպաստ քաղա
քակրթությունների խաչմերուկում լինելը, 
սխալ դիվանագիտությունը, մեր վաղեմի 
բարեկամները, բայց ոչ բնավ մարդը, Եկե
ղեցու և Աստծո դեմ գործած մեղքերը, ոչ սե
փական անձը, արծաթասիրությունը, կյանքի 
իմաստը վայելքներով անցկացնելը, առանց 
Աստծո առաջնորդությունը փնտրելու, իրենց 
խելքին ու կամքին ապավինած՝ կարևորա
գույն, բախտորոշ հարցեր լուծելու փորձերը՝ 
նորից ու կրկին սխալվելով և կրկին ու նորից 
հետևություններ չանելով:  էջ 8

 էջ 4
Փրկչի մասին վկայություն տալուց հե

տո Հովհաննես Մկրտչին բանտարկում են. 
«Բայց Հերովդես չորրորդապետը, հան
դիմանված լինելով Հովհաննեսի կողմից, 
իր եղբոր կնոջ՝ Հերովդիայի պատճառով 
և այն բոլոր չարիքների համար, որ Հերով
դեսը գործել էր, այդ բոլորի վրա ավելացրեց 
և այն, որ Հովհաննեսին բանտարկեց» (Ղուկ. 
Գ 19—20)։ Թեև Ավետարանները չեն նշում 
բանտարկության վայրը, բայց Հովսեփոս 
պատմիչը հստակ տալիս է սահմանամերձ 
Մաքերոն ամրոցի անունը։

Մկրտչի ճշմարտախոս ընթացքը ոխով է 
լցնում Հերովդիայի սիրտը, և  նա ճանա
պարհներ  է որոնում՝ սպանելու մարգա
րեին։ Ի վերջո, հարմար առիթն ընձեռ

վում է. «Սակայն մի հարմար օր եկավ, երբ 
Հերովդեսն իր ծննդյան տարեդարձի առթիվ 
ընթրիք էր տալիս իր նախարարներին, հա
զարապետներին և Գալիլեայի մեծամեծնե
րին։ Երբ Հերովդիայի դուստրը ներս մտավ 
և  սկսեց պարել, դուր եկավ Հերովդեսին 
ու սեղանակիցներին։ Թագավորն աղջ
կան ասաց. «Ուզի՛ր ինձնից, ինչ որ կամե
նում ես, և կտամ քեզ»։ Եվ երդվեց նրան 
շատ անգամ, թե՝ «Դու ինչ էլ ուզես ինձնից, 
կտամ քեզ, մինչև իսկ իմ թագավորության 
կեսը»։ Աղջիկը դուրս ելավ և իր մորը հարց
րեց. «Ի՞նչ ուզեմ»։ Մայրն ասաց. «Հովհան
նես Մկրտչի գլուխը»։ Շուտափույթ կրկին 
թագավորի մոտ մտնելով՝ աղջիկն ասաց. 
«Ուզում եմ, որ հիմա սկուտեղի վրա ան
միջապես ինձ տաս Հովհաննես Մկրտչի 

գլուխը»։ Թագավորը սաստիկ տրտմեց, 
բայց հրավիրվածների առջև տրված իր եր
դումների պատճառով չկարողացավ նրան 
մերժել։ Թագավորն իսկույն դահիճ ուղար
կեց և հրամայեց բերել Հովհաննեսի գլու
խը։ Դահիճը գնաց, բանտում գլխատեց 
Հովհաննեսին և նրա գլուխն սկուտեղի վրա 
բերեց ու տվեց աղջկան, իսկ աղջիկն էլ տա
րավ տվեց իր մորը։ Երբ Հովհաննեսի աշա
կերտները լսեցին, եկան վերցրին նրա մար
մինը և դրեցին մի գերեզմանի մեջ» (Մարկ. 
Զ 21—29)։ Այսպես՝ Մարկոսի Ավետարանում 
Հովհաննես Մկրտիչը ներկայացվում է որ
պես ծածուկ կերպով գործող Եղիա, որի 
տառապանքները նախապատրաստում են 
Տիրոջ ճանապարհը և իբրև օրինակ են ծա
ռայում հալածյալ քրիստոնյաների համար։ 

Արդարև, նրա նահատակությունը վկա
յում  է, որ ճշմարտությունը սոսկ արտա
բերված քարոզ չէ, այլ կյանքի գին։ Ի վերջո 
նա մնում է ոչ միայն մարգարե և վկա, այլև 
նախակարապետ նահատակների։ Պատա
հական չէ, որ Ատոմ Անձևացին Մկրտչին կո
չում է «Նահատակների պետ»։

Հովհաննես Մկրտչի օրինակը քրիստո
նյաներին մշտամնա հիշեցնում է, որ աստ
վածահաճո կյանքն սկսվում է ապաշխա
րությունից, շարունակվում խոնարհությամբ 
և ավարտվում ճշմարտության վկայությամբ։ 
Դրա համար էլ շարականագիրը նրան բնո
րոշում է «ճշմարտության ճրագ» կոչմամբ։ 
Մկրտչի ձայնը մինչև այսօր հնչում է եկեղե
ցում՝ ոչ որպես ինքնաբացահայտող ելևէջ, 
այլ աղաղակ. «Ահա՛ Նա»։

Հայկ սրկ. ՍԱՐԳՍՅԱՆ
Ելենա ԱՂԱԽԱՆՅԱՆ

Սուրբ Հովհաննես Մկրտիչ...

Պատմության խորհուրդը



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Բ, ԹԻՎ 2 (694), ԷՋ 7

Յակոբ Պատրիարք Նալեան. Դրոշմի Խորհուրդի մասին
Դրոշմը մկրտուողներուն հաստա

տութեան կնինքն է, որ սրբալոյս 
Միւռոնով կը կնքուի մկրտուողին 
ճակատը՝ նշանաւոր զինուոր ըլլալու 
համար Քրիստոսի եւ զանազանուե
լու անհաւատներէն: Քանի որ այս 
խորհուրդը ճակատին կը տրուի, որ 
ամօթխածութեան տեղն է: Տակաւին, 
այս խորհուրդը կը վերցնէ ամօթը, 
որպէսզի Քրիստոսի հաւատքը հա
մարձակօրէն դաւանինք:

Երկրորդ՝ որովհետեւ Քրիստո
սի մկրտութեան ժամանակ Սուրբ 
Հոգին աղաւնակերպ երեւցաւ, որ 
կը ծանուցէր դրոշմին խորհուր
դը. նաեւ, նոյն Հոգիով անապատ 
առաջնորդուեցաւ՝ սատանային դէմ 
պատերազմելու համար: Այդպէս ալ 
այս խորհուրդը մեզի Միւռոնով կը 
տրուի եւ կարողութիւն կու տայ պա
տերազմելու աշխարհին, մարմինին 
ու սատանային դէմ:

Երրորդ՝ Քրիստոսի մկրտուելուն 
ժամանակ թէեւ Հայրը կը վկայէ, 
թէ՝ ա՛տ է Իմ սիրելի Որդիս, սակայն 
Սուրբ Հոգին Անոր վրայ իջաւ՝ Հօր 
Աստուծոյ վկայութիւնը հաստատելու 
համար։ Այդպէս ալ մեր մկրտուելուն 
ժամանալ. թէեւ Աստուծոյ որդիներ 
կ’ըլլանք, սակայն Սուրբ Հոգին է, որ 
կը սորվեցնէ մեզի զԱստուած Աբ
բա, Հայր կոչել, ինչպէս կ’ըսէ Պօղոս 
առաքեալը [տե՛ս Գաղատ. 4.6]:

Չորրորդ՝ այս խորհուրդով մեր մէջ 
կը հաստատուի մկրտութեան շնորհ
քը, ինչպէս Դաւիթ մարգարէն կ’ըսէ, 
թէ՝ հաստատէ՛, ո՜վ Աստուած, ասիկա, 
որ մեր մէջ գործեցիր մկրտութեան 
ժամանակ (նման միտքով արտա
յայտութիւն չունի Դաւիթ մարգարէն: 
Նալեան Պատրիարքի մատնանշածը 
թերեւս Սաղմոս 89.17‑րդ համարն է, 
ուր կը կարդանք. «Տէր Աստուծոյ 
լոյսը թող մեր վրայ իջնէ. ուղղէ՛ մեր 
ձեռքին գործերը, Տէ՜ր, մեր ձեռքին 
գործերը յաջողցո՛ւր մեզի»):

Հինգերորդ՝ մարդս Քրիստոսի հա
մար հոգեւոր զինուոր կ’ընէ, որովհե
տեւ ինչպէս ըմբշամարտները իւղով 
կ’օծուին, որպէսզի թշնամիին կողմէ 
չբռնուին, այդպէս ալ մկրտուածները 
կը դրոշմուին, որպէսզի սատանայէն 
չբռնուին:

Վեցերորդ՝ այս խորհուրդը կը 
զարդարէ մարդս ներքին եւ ար
տաքին գեղեցկութեամբ. ներքնա
պէս՝ մաքուր խղճմտանքով, իսկ 
արտաքնապէս՝ բարի համբաւի 
անուշահոտ բուրմունքով. ասիկա 
կը ցուցնէ Միւռոնը, որ կը սրբագոր
ծուի ձիթենիի ձէթով, բալասանոց, 
քանի որ ձիթենիին ձէթը լուսաւոր է, 
իսկ բալասանը՝ անուշահոտ: Եւ թէեւ 
Միւռոնին հետ բազմաթիւ ծաղիկներ 
կը խառնուին, սակայն կարեւորն ու 
անհրաժեշտը այս երկուքն են. իսկ 
միւս ծաղիկները վայել չական են:

Եօթերորդ՝ այս խորհուրդը կը 
զօրացնէ մարդուն բարիք գործելու 
եւ չարին յաղթելու՝ Սուրբ Հոգիին 
շնորհքով:

Ութերորդ՝ հոգին կը սպառազի
նէ կնքիով, իսկ մարմինը՝ խաչին 
նշանով: Հոգիին վրայ դրուած կնիքը 
երկչոտութիւնը կը վերացնէ, իսկ 
մարմինինը դիւական երեւումները 
կը հալածէ:
Ով որ դրոշմի նշանով կը կնքուի,
Քրիստոսի յարմար զինուոր կ’ըլլայ.
եթէ քաջաբար պատերազմի,
մեր Փրկիչէն փառքով կը պսակուի:

Պատարագի գերազանց 
Խորհուրդի մասին

Հաղորդութիւնը Քրիստոսի մար
մինին եւ արեան խորհուրդն է, որ 
աշխարհի Ծայրագոյն Ճարտարա
պետը սահմանեց՝ մեզի հոգեւոր 
սնունդ ըլլալու. գործած մեղքերուն 
համար՝ քաւութիւն եւ թողութիւն, 
ապագայի համար՝ զգուշութիւն, 
եւ ներկայ ժամանակին համար՝ 

պահպանութիւն: Պէտք է գիտնալ, 
թէ պատարագը Աստուծոյ սիրոյ 
նշանն է մեզի եւ մեր սիրոյ նշանը 
դէպի Աստուած:

Որովհետեւ այս խորհուրդով Աս
տուած Իր սէրը յայտնեց մեզի եւ Իր 
անճառելի սիրոյն համար ինչպէս Իր 
Միածին Որդին խաչին համար՝ իբր 
մարմին եւ արիւն եւ հոգի չխնայեց, 
որով մեզ սիրեց, այդպէս ալ կամե
ցաւ այդ սիրոյ նշանը միշտ պահել 
մեր մէջ, որպէսզի մենք մտածենք 
Անոր անճառելի սիրոյն մասին. եւ 
Անոր փոխարէն բորբոքինք մենք՝ 
սիրելու համար զԻնք: Այդ պատճա
ռով Ս. Յովհաննէս կ’ըսէ, թէ՝ սիրելի
նե՛ր, սիրեցէ՛ք զԱստուած, որովհետեւ 
նախ Ի՛նք սիրեց մեզ [տե՛ս Ա. Յովհ. 
4.10]:

Դարձեալ՝ Ս. Աւետարանին մէջ 
նոյն Ս. Յովհաննէսը կ’ըսէ, թէ՝ Զա
տիկի տօնէն առաջ Յիսուս գիտցաւ, 
թէ այս աշխարհէն պիտի երթայ Հօր 
մօտ. սիրեց իւրայինները, որոնք այս 
աշխարհէն են, ծայր աստիճան սի
րեց զանոնք [տե՛ս Յովհ. 13.1]: Հե
տեւաբար այս Խորհուրդին նկատ
մամբ անկասկած հաւատալի  է 
Քրիստոսի անճառելի սէրը: Քանի 
որ եթէ մարդ մը ուրիշ մարդու մը 
առանց շահի գումար փոխ տայ, 
սիրոյ նշան է. եթէ պատիւ կ’ընէ, 
բարեկամութեան նշան է. իսկ եթէ 
որպէս յարգանք կամ ի սէր դիմա
ցինին՝ չարչարանք քաշէ, առաւել 
սիրոյ նշան է: Ապա, ինչքա՜ն աւե
լի, որ Աստուծոյ Որդին՝ Քրիստոս, 
սիրեց մեզ, որ առանց փոխարէնի՝ 
մեր աղքատութիւնը մեծցուց, պա
տուեց, որով մեզ Իրեն միաւորեց: 
Մեծ եւ անճառելի բարեկամութիւն 
ըրաւ մեզի, որ մեզի համար վաս
տակեցաւ, անօթեցաւ, ծարաւցաւ. 
Իր մարմինը մեզի կերակուր տուաւ, 
արիւնը՝ ըմպելի. կողին ջուրը՝ լուա
ցուելու. Իր մայրը՝ Յովհաննէսին. 
հագուստը՝ բաժնողներուն. իսկ հո
գին՝ մեր հոգիին որպէս գին տուաւ 
Հօր Աստուծոյ: Տե՛ս, ուրեմն, թէ դուն 
ինչքա՜ն պէտք է սիրես քեզ սիրող 
Աստուածը:

Արդ, այս խորհուրդին պէտք է 
չորս բան կատարեալ ըլլայ:

Նախ՝ օրհնողը պէտք է քահանայ 
ըլլայ:

Երկրորդ՝ նիւթը, ցորենի հաց ըլ
լայ, իսկ գինին՝ որթատունկի բերքէն:

Երրորդ՝ քահանային դիտաւորու
թիւնը, թէ այս հացն ու գինին Քրիս
տոսի բերանով մարմին եւ արիւն 
Քրիստոսի կ’ընեմ, որովհետեւ եթէ 
քահանայ մը, որ հացն ու գինին 
ձեռքին մէջ առնէ առանց օրհնելու 
մտադրութեան եւ միայն Քրիստոսի 
խօսքը ըսէ՝ պատմելու մտադրու
թեամբ, այդ հացն ու գինին խոր
հուրդ չեն ըլլար:

Չորրորդ՝ խօսքին ձեւը, որ այս
պէս է. առէ՛ք, կերէք, ասիկա մար
մինս է. եւ խմեցէ՛ք ասկէ, ասիկա 
արիւնս է:

Իսկ եթէ քահանայ մը հարցնէ, թէ 
առէ՛ք կերէք ասիկա մարմինս է ըսե
լով, խմեցէ՛ք ասկէ, ասիկա արիւնս է 
ըսելով, մարմին եւ արիւն կ’ըլլայ, 
հապա ինչո՞ւ համար ետքէն կ’ըսենք, 
թէ՝ որով այս հացն ու գինին ճշմար
տապէս մեր Տիրոջ՝ Յիսուս Քրիստոս 
մարմին եւ արիւն ընես. հետեւաբար 
դեռ չեն եղած: Պէտք է գիտնալ, որ 
կ’ուզէ ըսել, թէ՝ Հա՛յր Աստուած, Սուրբ 
Հոգիդ ղրկէ մեզի, եւ այս հացին ու 
գինիին, որ Քու Միածին Որդիիդ 
խօսքով այս հացն ու գինին մեր 
Տիրոջ՝ Յիսուս Քրիստոսի մարմին 
եւ արիւն ընէ. ինչպէս որ անցեալին 
Կոյսին արգանդին մէջ՝ Սրբուհիի 
արիւնէն Միածին Որդիիդ մարմինը 
սքանչելապէս ըրաւ: Ուրեմն, այս որ 
կ’ըսէ, թէ՝ որով, կ’ուզէ ըսել, թէ Քու 
Միածին Որդիիդ՝ Քրիստոսի խօս
քով, որ ըսաւ, թէ՝ ասիկա մարմինս է, 
եւ ասիկա արիւնս է. այդ խօսքով 

Դուն այս հացն ու գինի Քու Միածին 
Որդիիդ մարմինը եւ արիւնը ընես՝ 
Սուրբ Հոգիովդ փոխարկելով:

Արդարեւ, Քրիստոսի մարմինին 
եւ արեան մէջ միաւորուած կան 
Աստուածութիւնն ու բանական հո
գին: Որովհետեւ ինչպէս յղացման 
ժամանակ այն փոքրիկ մարմինին 
մէջ, որ մարդուն աչքը շատ սուր նա
յուածքով հազիւ կարենար տեսնել 
անչափելին Աստուած եւ բանական 
հոգին միաւորուած էին, այդպէս ալ՝ 
փոքրիկ նշխարին մէջ եւ անոր բոլոր 
մասունքներու մէջ. նաեւ բեկանած 
[կտրած] ատեն, բոլոր նշխարնե
րուն մէջ Քրիստոսի կայ ամբողջ Աս
տուածութեամբ հոգիով, մարմինով 
եւ արեամբ, այդպէս ալ արեան մէջ 
նմանապէս: Օրինակի համար, մե
ծամեծ լեռներն ու երկինքը մարդ 
ինչքան որ կրնայ նայիլ, կ’երեւնան 
հայելիէն ու մարդուն աչքերուն մէջ. 
նմանապէս փոքրիկ նշխարին եւ 
անոր բոլոր մասունքներուն մէջ 
Քրիստոս կայ: Ինչպէս որ հայելին 
արեգակին առջեւ երբ բռնես, ինքն 
իր մէջ կ’երեւցնէ արեգակը, եւ եթէ 
հարիւր կտոր ընես հայելին, այդ հա
րիւր կտորին մէջ ալ կ’երեւի միեւնոյն 
արեգակը: Այսպէս ալ մէկ նշխարին 
մէջ կայ միեւնոյն Քրիստոսը, եւ եթէ 
հազար բաժին ընես, բոլորին մէջը 
դարձեալ կայ նոյն մէ՛կ Քրիստոսը, եւ 
նշխարին բաժանումով Քրիստոսի 
մարմինը չի՛ բաժնուիր:

Դարձեալ՝ մէկ մարդու մը ձայ
նը տասը հազար հոգի կը լսէ, եւ 
մէկ հոգի ալ կը լսէ, սակայն ձայնը 
մէ՛կ է: Մէկ ծաղիկը մէկ հոգի ալ կը 
հոտոտայ, եւ հարիւր հոգի ալ, բայց 
ծաղիկին հոտը միեւոնոյնն է ու չի՛ 
պակսիր. մէկ ծաղիկը հազար հո
գի ալ փոխ առ փոխ իրենց ձեռքին 
մէջ առնեն, միեւնոյն ծաղիկն է ու 
չի՛ մաշիր:

Իսկ եթէ հարցնես, թէ Քրիստոսի 
մարմինին մէջ հոգի եւ Աստուածու
թիւն կայ, ապա ինչո՞ւ չի խօսիր ու 
չի շարժիր, կ’ըսեմ. ինչպէս ծառը 
ձմռան իր արմատին մէջ կենդանա
կան զօրութիւն ունի, բայց չի՛ կանաչ
նար, ինչպէս նաեւ ննջած մարդուն 
մէջ հոգի կայ, բայց չի՛ լսեր ու չի՛ 
տեսներ, այդպէս ալ՝ թէեւ Քրիստո
սի մարմինին մէջ բանական հոգի եւ 
Աստուածութիւն կան, սակայն ինչ
պէս Քրիստոսի մարմինը արտաք
նապէս կը ծածկուի հոտէն, համէն, 
հացի գոյնէն եւ գինիէն ու աչքերուն 
չի՛ երեւիր, այդպէս ալ մարմինին ու 
արեան մէջ հոգի եւ Աստուածու
թիւն կան, սակայն երեւութապէս 
չե՛ն գործեր, քանի որ մարմինին 
համար կերակուր չեն, այլ՝ հոգիին. 
այդ պատճառով ալ միայն հոգիի աչ
քերուն կ’երեւին՝ հաւատքի աչքերով: 
Որովհետեւ, եթէ խօսէր մեզի հետ, 
պէտք է մարդանման եւ մանկան
ման երեւնար, իսկ եթէ մարդանման 
երեւնար, ո՞վ կրնար մարմինը՝ մար
մինի նման, եւ արիւնը՝ արեան նման 
ճաշակել. այդ պատճառով հացին 
ու գինիին արտաքինով Ինքզինք 
ծածկեց, որպէսզի մարդը ախորժե
լով մօտենայ ու ճաշակէ: Դարձեալ՝ 
ինչպէս արեգակը ամպով կը ծած
կուի, իսկ կրակը հրահանի կայծ
քարին մէջ, այդպէս ալ Քրիստոսի 
մարմինը՝ հացի եւ գինիի արտաքին 
կերպարին տակ:

Արդ, ամփոփ կերպով իմացիր, որ 
Սուրբ Հաղորդութեան մէջ բազմա
թիւ զարմանալիքներ կան:

Նախ՝ որովհետեւ ցորենի հացէն 
եւ որթի գինիէն կ’ըլլայ:

Երկրորդ՝ որ հացին ու գինիին գո
յացութիւնն ու բնութիւնը Քրիստոսի 
մարմինի եւ արեան կը փոխուի, ինչ
պէս ջուրը Գալիլիոյ Կանայի հարսա
նիքին գինիի փոխուեցաւ:

Երրորդ՝ հացին ու գինիին ար
տաքին տեսակը կը մնան, սակայն 
հացութիւնն ու գինիութիւնը չկան. 

այլ՝ միայն պատկերը կը մնայ:
Չորրորդ՝ Քրիստոսի մարմինը 

փոքրիկ նշխարին մէջ կայ ամ
բողջութեամբ, եւ նոյն ամբողջը կը 
գտնուի նշխարի բոլոր մասերուն 
մէջ. ինչպէս մեր հոգին ամբողջ 
մարմինին մէջ է եւ մարմինի բոլոր 
մասերուն մէջ:

Հինգերորդ՝ Քրիստոսի մարմինը 
ինչքան որ խաչին վրայ էր, այդքան 
ալ նշխարին մէջն է, ինչպէս եւ հիմա 
երկինքին մէջ է: Օրինակի համար, 
ծանրութիւն չունեցող բամպակ մը 
ինչքա՞ն տեղ կը բռնէ. իսկ երբ ափիդ 
մէջ հաւաքես, բուռ մը կամ փունջ մը 
կ’ըլլայ, ու ծանրութիւնը չի՛ պակսիր: 
Եւ կամ եթէ կաթսայի մը մէջ լեցուն 
ջուր լեցնես, որ սառն քամիին դի
մաց ըլլայ, կը սառի, եւ հազիւ կէս 
կաթսան կը լեցնէ. սակայն ջուրի 
չափը նախկինի չափն է [այսինքն՝ 
լեփ‑լեցուն եղած ժամանակ], որով
հետեւ եթէ եռացնես, նոյն կաթսան 
կը լեցնէ. այսպէս ալ Քրիստոսի ամ
բողջ մարմինը կայ փոքրիկ նշխա
րին մէջ, ինչպէս օխայ մը բամպակ 
բուռին մէջ:

Վեցերորդ՝ հացին ու գինիին ար
տաքինը կը մարսուին ուտողներուն 
կողմէ, բայց Քրիստոսի մարմինը չի 
մարսուիր, կամ մանրանար, կամ 
փշրուիր, ինչպէս որ հայելիին մէջ 
արեգակը կ’երեւի, որ թէեւ հայելին 
կոտրտես, արեգակը չի՛ կոտրուիր:

Եօթերորդ՝ Քրիստոսի մարմինը 
ամէն օրհնած նշխարի մէջ միեւ
նոյնն է եւ չի՛ բազմանար: Օրինակի 
համար, եթէ իւրաքանչիւր աստղ 
մէկ‑մէկ հայելի ըլլար եւ արեգակին 
դէմը կանգնէին, այդ ամէն հայելինե
րուն մէջ միեւնոյն արեգակը հաւա
սար կերպով կ’երեւնար. այդպէս ալ 
Քրիստոսի մարմինը բոլոր նշխար
ներուն մէջ միեւնոյնն է:

Տակաւին բազմաթիւ զարմանա
լիքներ կան Քրիստոսի մարմինին 
եւ արեան մէջ, որ միայն հաւատ
քով կ’ըմբռնուին եւ ո՛չ թէ աչքով ու 
ականջով:

Իսկ Քրիստոսի մարմինի եւ 
արեան ներգործութեան ու յատկու
թեան տեսակէտէն ասոնք իմացի՛ր.

Նախ՝ ով որ կ’ուտէ եւ կը խմէ, իր 
հոգիին մէջ Քրիստոսի մահուան 
յիշատակը կը կատարէ, որ խիստ 
ախորժելի է Անոր համար, քանի 
որ այս Խորհուրդը՝ Քրիստոսի մա
հուան, Անոր սիրելութեան եւ զմեզ 
ազատելուն յիշատակն է:

Երկրորդ՝ ներքին զմայլողութիւնը, 
որ մաքրուած հոգին կ’իմանայ, այդ 
պատճառով Դաւիթ ըսաւ, ճաշակեցէք 
եւ տեսէք, թէ Տէրը քաղցր է [տե՛ս Սաղմ. 
33(34).9]: Սակայն իւրաքանչիւր մարդ, 
որ բան մը կ’ուտէ, նախ կը տեսնէ եւ 
ապա կը ճաշակէ. իսկ Դաւիթ կ’ըսէ, 
թէ՝ ես ըսի որ ճաշակեց՛էք. ինչո՞ւ. 

որովհետեւ քաղցր է. սակայն եթէ 
չէք հաւատար ինծի, ճաշակեցէ՛ք, որ 
իմանաք: Այս խօսքով խորունկ բան 
մը կ’իմացնէ մեզի, որ կ’ուզէ ըսել, թէ՝ 
Քրիստոսի մարմինն ու արիւնը միտ
քին լուսաւորութիւն կը պատճառեն, 
մի՛ կամենաք իմանալ, որ ճաշակէք, 
այլ ճաշակեցէ՛ք, որ իմանաք, ինչպէս 
որ Կղէոպեան եղբայրները. երբ Քրիս
տոսէ բեկեալ հացը կերան, անոնց 
աչքերը բացուեցան:

Երրորդ՝ Քրիստոսի մարմինն ու 
արիւնը հոգեկան կեանք կու տան, 
ինչպէս դրախտի մէջի կեանքի ծա
ռը՝ մարմնաւոր կեանք, որ կը սնու
ցէր ուտողին մարմինը, որ չէր հի
ւանդանար ու մեռներ: Այսպէս ալ 
այս կեանքին մէջ Քրիստոսի մար
մինը հոգին շնորհքներով կը սնուցէ, 
իսկ հանդերձեալին մէջ՝ փառքով: 
Ինչպէս Քրիստոս ըսաւ, ով որ կ’ուտէ 
մարմինէս ու կը խմէ արիւնէս, ան Իմ 
մէջ կը բնակի, եւ Ես՝ անոր մէջ [տե՛ս 
Յովհ. 6.56]. այս է շնորհքը՝ Քրիստո
սի մեր հոգիին մէջ բնակիլը: Իսկ ով 
որ կ’ուտէ ու կը խմէ Իմ մարմինէս 
ու արիւնէս, յաւիտենական կեանք 
ունի [տե՛ս Յովհ. 6.54]. այս է փառ
քը հանդերձալին մէջ, որովհետեւ 
ինչպէս որ մահը ուտելով մտաւ մեր 
բնութեան մէջ, այդպէս ալ՝ կեանքը:

Չորրորդ՝ Քրիստոսի մարմինն ու 
արիւնը զայն սրբութեամբ ճաշա
կողին զանազան առաքինութիւն
ներ կու տայ. ինչպէս մանանայի 
պարագային, ուտողը ինչ համ որ 
ուզէր, այդ համը կու տար, այդպէս 
ալ Հաղորդութիւնը վերցնողին փա
փաքով զանազան առաքինութիւն
ներ կու տայ:

Հինգերորդ՝ Քրիստոսի մարմի
նը մարմնաւոր առողջութիւն կու 
տայ հոգիով առողջին, ինչպէս որ 
մարմնաւոր հիւանդութիւն կու տայ 
հոգիով հիւանդին, ինչպէս կ’ըսէ 
Պօղոս առաքեալը [տե՛ս Ա. Կորնթ. 
11.27—29]:

Վեցերորդ՝ Քրիստոսի մարմինը 
շատը մէ՛կ կ’ընէ եւ բաժնուածները 
կը միաւորէ, ինչպէս կ’ըսէ Սուրբ Պօ
ղոս, մէկ մարմին ենք մենք շատերս, 
քանի որ միեւնոյն հացէն կը վայե
լենք, այդ պատճառով ալ Հաղորդու
թիւնը կ’ըսուի, որ է մասնակցութիւն 
Քրիստոսի եւ իրարու հետ:

Եօթերորդ՝ շնորհ կու տայ ար
ժանաւորապէս ճաշակողներուն, 
ինչպէս երբ երկինքէն մանանան 
կ’իջնէր, անոր հետ միասին ցօղ 
ալ կ’իջնէր. մանանան՝ Քրիստոսի 
մարմինը, իսկ ցօղը՝ պարգեւուած 
շնորհները:

Ութերորդ՝ մարդուն Արքայութիւն 
կը բարձրացնէ. օրինակի համար, 
առաքեալները Քրիստոսի մարմինն 
ու արիւնը ուտելէ ետք, գոհաբանա
կան երգեր երգելով, Ձիթենեաց լեռ 
ելան. իսկ Յուդան, որ արժանաւո
րապէս չկերաւ, լեռ չբարձրացաւ, 
այլ երթալով մատնեց Քրիստոսին. 
ուստի իւրաքանչիւր անարժանա
պէս ճաշակող Քրիստոսի մատնիչ է:

Իններորդ՝ կը քաջալերէ եւ կը 
զօրացնէ հոգեւոր պատերազմին 
մէջ. հետեւաբար Քրիստոս մեզի 
օրինակ տալու համար նախ Ինքն 
Իր մարմինէն եւ արիւնէն կերաւ ու 
խմեց եւ ապա գնաց խաչի չարչա
րանքներուն:

Տասներորդ՝ որովհետեւ պա
տարագը խաչին խորհուրդն է. իսկ 
Քրիստոսի խաչելութեան ատեն բո
լոր խորհուրդները զօրութիւն ստա
ցան. հետեւաբար պատարագը կը 
կոչուի օրհնութիւններու օրհնութիւն, 
աղօթքներու աղօթք եւ խորհուրդնե
րու խորհուրդ:

Շարունակելի

«Քրիստոնէական Ուսանելի», 1806

Աշխարհաբարի վերածեց
Վարանդ (Յակոբ) ՔՈՐԹՄՈՍԵԱՆԸ

Գրիգոր Լուսավորիչը մկրտում է 
Տրդատ Երրորդին



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Բ, ԹԻՎ 2 (694), ԷՋ 8

 էջ 6
Այս առումով ուշագրավ  է Արիստակես 

վարդապետ Լաստիվերցու «Պատմությու
նը մեր շրջապատի այլացեղ ազգերից մեզ 
հասած արհավիրքների մասին» խորագրով 
երկը՝ պատճառահետևանքային կապերի, 
պատմության տրամաբանության բացա
հայտումով: Իր հիշատակարանում 11‑րդ 
դ. վարդապետը գրում է. «Իսկ ինչ որ գրվեց 
այս մատյանի մեջ, լրիվ չէ, այլ միայն եղած, 
մեր գլխով անցածների սկիզբն  է, որով
հետև ամբողջ կատարվածը մտաբերել ու 
գրի առնել չկարողացանք. իսկ այս ամենը 
ներկայացրինք նրա համար, որպեսզի ըն
թերցելով՝ դուք իմանաք, որ մեզ պատահած 
բոլոր փորձությունների պատճառը մեղքերը 
եղան, որ նայելով մեզ՝ զարհուրեք ու վախե
նաք Տիրոջից, դողաք Նրա զորության ահից, 
նախօրոք խոստովանությամբ ու ապաշխա
րությամբ կանխեք պատուհասները և ոչ թե 
գալուց հետո դիմակայեք նրանց...»:

Նույնքան ցավալի  են սերնդեսերունդ 
պատմության դասերը մոռացության մատ
նելը, Աստվածաշունչ մատյանն ու մեր 
երախտավոր մեծերի՝ խրատներով ու դա
սերով մեզ ավանդած գրքերը չկարդալը: 

«Հայության վիշտը ես միայն գերեզմանի 
մեջ կմոռանամ,— ասում էր Լեոն,— մենք ենք 
մեղավորը, մենք՝ մտավորականներս.... Մեր 
ժողովուրդը մեղավոր չէ: Այլ մենք, որ այն
պես հիմար եղանք, տգետ, որ հավատա
ցինք շահամոլ, դրամատիրական‑բուրժուա
կան Եվրոպային.... Շատ կուզենայի, որ նոր 
սերունդը կարդա գիրքս՝ չկրկնելու համար 
մեր գործած ոճիրները»:

Հետևաբար՝ մեզ հետ պատահած ամեն 
չարիքի և  բարիքի պատասխանատվու
թյան կրողները հենց մենք ենք՝ մեր ազատ 
կամընտրությամբ, անկախ այն բանից՝ գի
տակցում ենք դա թե ոչ: Եվ մենք պիտի ի խո
րոց սրտի ապաշխարենք, արդարության ճա
նապարհներով ընթանանք, ամեն հարցում 
ապավինենք Աստծուն և հուսանք, որ հավա
տարիմ Իր Ուխտին՝ կլսի մեր աղաչանքնե
րը, կայցելի մեզ՝ անձանձիր օգնելով, փրկե
լով ու պաշտպանելով, ինչպես որ բազմիցս 
պատահել է մեր պատմության օրհասական 
պահերին, և ի կատար կածի մեր ազգային 
երազանքները: Եվ մենք ի խորոց սրտի պիտի 
հավատանք՝ Աստված, որ Քրիստոսով որդեգ
րեց մեզ, հայրաբար էլ կգթա մեզ. «Ինչպես 
որ մի հայր գթում է իր որդիներին, այնպես 

Տերը պիտի գթա Իրենից երկյուղ կրողներին: 
Նա գիտե կազմվածքը մեր, և հիշում է, որ 
հող ենք մենք» (Սաղմ. 102.13—14):

«Եվ եթե Իմ ժողովուրդը, որի վրա Իմ 
անունն է դրված, զղջա, աղոթի և Իմ երեսը 
փնտրի ու հետ դառնա իր չար ճանապարհ
ներից, Ես էլ երկնքից կլսեմ, կներեմ նրանց 
և կբժշկեմ նրանց երկիրը» (Բ Մնաց. 7.14):

Եթե «դառնաս դեպի Քո Տեր Աստվածը, 
քո հոգով ու էությամբ լսես Նրա խոսքն այն 
բոլոր գործերում,— ասում է Մովսես մարգա
րեն,— որ ես հաղորդում եմ քեզ այսօր, ապա 
Տերը կների քո բոլոր մեղքերը, կողորմի քեզ 
ու դարձյալ ի մի կհավաքի բոլոր այն ժողո
վուրդների միջից, որոնց մեջ ցրել էր քեզ: 
Եթե դու ցրիվ ես եկել երկրի մի ծայրից մին
չև մյուս ծայրը, այդտեղից էլ կհավաքի քեզ 
քո Տեր Աստվածը: Այնտեղից էլ կվերցնի քեզ 
քո Տեր Աստվածը և քո Տեր Աստվածը քեզ 
կբերի քո հայրերի ժառանգած երկիրը: Կժա
ռանգես այն, քեզ համար լավ կլինի, և Աստ
ված քեզ քո հայրերից տասնապատիկ ավելի 
կբազմացնի: Տերը կմաքրի քո և քո սերնդի 
սիրտը, որպեսզի քո Տեր Աստծուն սիրես քո 
ամբողջ հոգով ու էությամբ, որպեսզի ապ
րեք դու և քո սերունդը: Այն ժամանակ քո 

Տեր Աստվածն այս նզովքները կթափի քեզ 
հալածող քո թշնամիների ու քեզ ատողների 
գլխին» (Բ Օր. 30.2—7):

Գրիգոր ԴԱՐԲԻՆՅԱՆ

ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ
ՀԱՅԱՍՏԱՆ

Կրոնական, մշակութային,
լրատվական երկշաբաթաթերթ

Հիմնադիր՝ Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին

Հրատարակիչ՝ «Քրիստոնյա Հայաստան» 
թերթի խմբագրություն

Գլխավոր խմբագիր՝
Նարինե Հովհաննիսյան

Գրանցման վկայական՝ 624
Խմբագրության հասցեն՝

Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին

Հեռախոս՝ (010) 517 280

Էլ. փոստ՝ qristonyahayastan1@gmail.com
qristhay@etchmiadzin.am

web կայք՝
krishayas.wordpress.com
etchmiadzinlibrary.am/en/

kristonya‑hayastan
Ստոր. տպագր. 2.02.2026 թ.

Տպաքանակը՝ 1015

 էջ 5
Նոր Կտակարանում Սիոնը դառնում  է 

երկնային իրականություն՝ «երկնային Երու
սաղեմը» (Եբր. ԺԲ 22)։ Այսպիսով՝ տեղանու
նը զարգանում է պատմության ընթացքում՝ 
երկրայինից դեպի հավիտենական։

Անունը՝ որպես մարգարեական խոսք

Աստվածաշնչում անունը հաճախ ոչ 
միայն նկարագրություն է, այլև մարգարեա
կան խոսք՝ ուղղված ապագային։ Երբ Աստ
ված տալիս է անուն, Նա դրանով չի արձա
նագրում միայն ներկան, այլ նաև բացում է 
այն ուղին, որով անձը պիտի քայլի իր ողջ 
կյանքում։ Այդ պատճառով շատ անուններ 
իրենց ամբողջական իմաստով հասկանա
լի են դառնում միայն տվ յալ անձի կյանքի 
ավարտին։ «Քանի որ Տերը ճանաչում է ար
դարների ճանապարհը» (Սաղմ. Ա 6). ճանա
պարհը նախ ճանաչվում է Աստծո կողմից, 
ապա՝ արտահայտվում անունով։ Անունը 
կարծես դառնում է նախնական դատավճիռ 
կամ օրհնություն, որ ուղեկցում է մարդուն։ 
Երբեմն այդ անունը կրում է նաև ներքին հա
կասություն, ինչպես մարդու ազատ կամքն 
ու աստվածային կանխատեսումը։ Աստված 
անուն է տալիս, բայց մարդն է որոշում՝ ար
դյոք կապրի՞ այդ անվանն արժանավայել։ 
Այդ պատճառով Սուրբ Գիրքը լի է անուն
ներով, որոնք կա՛մ փառավորվեցին իրենց 
իմաստով, կա՛մ դատապարտվեցին՝ դրան 
հակառակ ապրելով։ Այսպիսով՝ անունը 
դառնում է մարդու և Աստծո երկխոսության 
առաջին բառը։

Ցավից և տառապանքից տրված 
անուններ

Կան աստվածաշնչյան անուններ, որոնք 
ծնվում են ոչ ուրախությունից, այլ խոր ցա
վից։ Այդ անունները կրում են պատմական 
և հոգևոր ողբերգության ամբողջ ծանրու
թյունը։ Օրինակ՝ (Պ)Բեն‑Օնի անունը, որը 
Ռաքելը մահվան պահին տալիս է իր որդուն, 
նշանակում է «իմ ցավի որդի» (Ծննդ. ԼԵ 18)։ 
Թեպետ Հակոբը փոխում է անունը՝ Բենիա
մին՝ «աջ ձեռքի որդի», սակայն առաջին 
անունը վկայում է, որ մարդու սիրտը երբեմն 
անուն է տալիս արցունքի լեզվով։ Այսպիսի 
անունները ցույց են տալիս, որ Աստվածաշն
չում չի թաքցվում մարդկային տառապանքը։ 
Անունը դառնում է պատմական վկայություն 
տվյալ պահի հոգեվիճակի մասին։ Սակայն 
նույնիսկ ցավից ծնված անունները կա
րող են դառնալ փրկության ուղի, որովհետև 
Աստված «ցավը փոխում է ուրախության» 
(Սաղմ. Լ 5)։ Այս անունները մեզ սովորեց
նում են, որ Աստված ներգրավված է նաև 
մարդու վշտի մեջ. նույնիսկ ողբը դառնում է 
փրկագործական պատմության մաս։

Անուններ, որ տրվեցին աստվածային 
դատաստանով

Որոշ անուններ Աստվածաշնչում բացա
հայտորեն կրում են դատաստանի իմաստ։ 
Դրանք հիշեցումներ են այն մասին, որ Աստ
ված ոչ միայն ողորմած է, այլ նաև արդար։ 
Օրինակ՝ Իքաբովդ անունը նշանակում  է 
«Իսրայելից փառքը վերացավ» (Ա Թագ. Դ 
21)։ Այս անունը տրվում է այն պահին, երբ 
Ուխտի տապանակը վերցվում է Իսրայելից, 
և Աստծո փառքը կարծես հեռանում է ժո
ղովրդից։ Այստեղ անունը դառնում է աստ
վածաբանական ախտորոշում։ Այն ոչ միայն 
նկարագրում է իրավիճակը, այլև հռչակում է 
հոգևոր իրականությունը։ Անունը հանդես է 
գալիս որպես կենդանի քարոզ։ Այսպի
սի անունները դառնում են պատմության 
մեջ սառեցված նախազգուշացում։ Դրանք 
հիշեցնում են, որ Աստծո ներկայությունը 
պայմանավորված է հավատարմությամբ։ 
Երբ ժողովուրդը դավաճանում է կոչմանը, 
անունն է բարձրաձայնում այդ դատավճի
ռը։ Այսպիսով՝ անունը դառնում է ոչ միայն 
անձնական, այլև ազգային խղճի ձայն։

Անուններ և փոխադրումներ — 
նոր ինքնություն

Աստվածաշնչում անվան փոփոխությու
նը երբեք ձևական չէ։ Այն միշտ նշան է ներ
քին վերափոխման։ Երբ Աստված փոխում է 
մարդու անունը, Նա դրանով հաստատում է 
նոր ինքնություն։ «Եթե մեկը Քրիստոսով է, 
նոր արարած է» (Բ Կորնթ. Ե 17). այս գաղա
փարը նախապես արտահայտվել է անվան 
փոփոխության մեջ։ Անվան փոփոխությունը 
հին մարդու մահն է և նոր մարդու ծնունդը։ 
Այդ պատճառով Հին Կտակարանում միայն 
որոշ ընտրյալների անուններն են փոխվում։ 
Սա ցույց է տալիս, որ ոչ բոլորն են պատ
րաստ նոր ինքնություն կրելու։ Անունը փո
խել նշանակում է պատասխանատվություն 
վերցնել նոր կոչման համար։ Այդ պատճա
ռով Աստված չի շտապում անուն փոխել։ Երբ 
դա տեղի է ունենում, արդեն անդառնալի ըն
թացք է։ Անունը դառնում է նոր կյանքի կնիք։

Անուններ և ժամանակ — 
հիշողության աստվածաբանություն

Աստվածաշնչյան անունները նաև հիշո
ղության կրողներ են։ Դրանք պահպանում են 
անցյալը ներկայի մեջ։ Անունը հիշեցման 
գործիք  է. «Հիշե՛ք ձեր առաջնորդներին» 
(Եբր. ԺԳ 7)։ Երբ ժողովուրդը կրկնում  է 
անունը, նա կրկնում է պատմությունը։ Այդ 
պատճառով սերունդները կրում են նախնի
ների անունները։ Անունը դառնում է կամուրջ 
ժամանակների միջև։ Այն թույլ է տալիս, որ 
մեկ մարդու հավատքը խոսի դարեր անց։ 
Այս տեսանկյունից անուններն ունեն սրբա

գործող դեր։ Դրանք կենդանի են պահում 
հիշողությունը։ Մոռացված անունը մոռաց
ված վկայություն է։ Այդ պատճառով Սուրբ 
Գիրքը խնամքով պահպանում է անունների 
տոհմագրությունները։ Դրանք ոչ թե ավելորդ 
մանրամասներ են, այլ փրկության պատմու
թյան քարտեզ։

Տեղանունը՝ որպես աստվածային 
ներկայության վկայություն

Տեղանուններն Աստվածաշնչում հաճախ 
կապված են Աստծո հայտնության հետ։ Վայրը 
դառնում է սրբազան ոչ թե իր աշխարհագրու
թյամբ, այլ այնտեղ տեղի ունեցած աստվածա
յին միջամտությամբ։ «Այս վայրը սուրբ է» (Ելք 
Գ 5). վայրը սրբանում է հանդիպումից, տեղա
նունը դառնում է հիշեցում այդ հանդիպման 
մասին։ Այդ պատճառով նույն վայրը կարող է 
դառնալ ուխտի նշան սերունդների համար։ 
Տեղանունը կրում է հայտնության հիշողու
թյունը։ Երբ հավատացյալը կրկնում է այդ 
անունը, նա մտնում է նույն հոգևոր տարած
քը։ Այսպիսով՝ տեղանունը դառնում է աստ
վածաբանական կատեգորիա։ Այն վկայում է, 
որ Աստված գործում է որոշակի պատմության 
մեջ։ Սրբազան աշխարհագրությունը ձևա
վորվում է անվան միջոցով։

Անունը և կոչման սահմանը 
եկեղեցու մեջ

Եկեղեցին աստվածաշնչ յան անուննե
րի կենդանի շարունակությունն  է պատ
մության մեջ։ Այն պարզապես չի հիշում 
անունները, այլ ապրում  է դրանցով։ Երբ 
մարդը մկրտվում է, նա ստանում է անուն՝ 
ոչ միայն որպես տարբերակիչ նշան, այլև 
հոգևոր կոչում։ «Դուք այլևս օտարներ չեք, 
այլ Աստծո տան անդամներ» (Եփես. Բ 19). 
անունը հաստատում է պատկանելությու
նը։ Եկեղեցում անունը դառնում է աղոթքի 
առարկա։ Սուրբ Պատարագում հիշատակ
վող անունները մուտք են գործում երկնային 
գրանցման մատյան։ Այդ պատճառով Հայ 
Եկեղեցին խստորեն պահպանել է սրբերի 
անունների ավանդույթը։ Անունը դառնում է 
բարեխոսության կապ։ Երբ մարդը կրում է 
սրբի անուն, նա կոչված է նմանվելու այդ 
սրբի հավատքին։ Այսպես անունը դառնում է 
ոչ միայն անձնական, այլև եկեղեցական 
պատասխանատվություն։

Հայ եկեղեցական անունների 
աստվածաշնչյան արմատները

Հայ Առաքելական Եկեղեցին իր անուն
ների մեծ մասը ժառանգել է Սուրբ Գրքից։ 
Դրանք երբեք պարզապես ազգային կամ 
մշակութային ընտրություն չեն եղել։ Օրի
նակ՝ Հովհաննես անունը կրում է «Աստծո 
շնորհ» նշանակությունը, և պատահական 

չէ, որ այն լայնորեն տարածված է հայերի 
մեջ։ Սա խոսում է մեր հավատքի մեջ շնոր
հի աստվածաբանության խոր արմատա
վորման մասին։ Գրիգոր անունը նշանա
կում է «արթուն, զգոն», և հայ եկեղեցական 
կյանքում այն կապված է հոգևոր արթնու
թյան հետ։ Ներսես նշանակում է «Աստծուց 
ծնված» կամ «աստվածային ծագում ունե
ցող», ինչն արտահայտում է Եկեղեցու հայ
րերի աստվածընկալումը։ Վարդան անունը 
թեև ուղղակիորեն աստվածաշնչյան չէ, բայց 
միաձուլվում է սրբության և վկայության գա
ղափարին։ Այս անունները դառնում են հա
վատքի լեզու։ Դրանք ցույց են տալիս, որ հայ 
ժողովրդի ինքնությունը կառուցվել է աստ
վածաշնչյան անվանաբանության վրա։

Անունը և վկայությունը. 
Նահատակության ոգին

Հայ Եկեղեցու նահատակների անուններն 
աստվածաշնչյան տիպաբանության կենդա
նի շարունակությունն են։ Նահատակությունն 
ինքնին անվան ամբողջական իրագործումն է։ 
«Եղիր հավատարիմ մինչև մահ» (Հայտն. Բ 
10). անունը դառնում է կյանքի վերջնական 
խոստովանություն։ Վարդանանց անունները 
չեն ընկալվում պարզապես որպես պատմա
կան հիշատակ. դրանք ապրում են որպես կեն
դանի վկայություն։ Նահատակների անունները 
հիշատակվում են ոչ թե որպես կորուստ, այլ 
որպես հաղթություն։ Այդ պատճառով Հայ Եկե
ղեցին պահպանում է նահատակների անուն
ները սրբության բարձրագույն աստիճանում։ 
Անունը դառնում է խաչի նշան։ Այդ անունները 
հնչում են որպես քարոզ։ Դրանք ասում են, որ 
հավատքը գաղափար չէ, այլ կյանքի արժեք 
ունեցող ճշմարտություն։ Այսպես՝ հայ նահա
տակների անունները միանում են աստվա
ծաշնչյան արդարների շարքին։

Անուն դնելը աստվածաշնչյան 
մտածողություն է

Այս ամբողջ ճանապարհը մեզ բերում է 
մի եզրակացության. անունն Աստվածաշն
չում երբեք պատահական չէ։ Այն էության 
խտացում է մեկ բառի մեջ։ Անուն դնել նշա
նակում է պատասխանատվություն վերցնել 
ապագայի համար։ Այդ պատճառով քրիս
տոնյան չի կարող անիմաստ անուն դնել։ 
Ամեն անուն պետք է աղոթքով տրվի, որով
հետև անունը կա՛մ օրհնություն կլինի, կա՛մ 
դատաստան։ Իսկ բոլոր անունների վրա կա 
մեկ Անուն, որ լուսավորում է մյուսներին։ 
Այդ Անունը ՀԻՍՈՒՍ ՔՐԻՍՏՈՍ է՝ անունների 
Անունը, Հացի տանը ծնված Կյանքի հացը։ 
Եվ Եկեղեցին կոչված է մշտապես կրկնելու 
այդ Անունը մինչև աշխարհի վախճանը։

Հովհաննես սրկ. ԷՎԻՆՅԱՆ
Դիանա ՔՈՉԱՐՅԱՆ

Անունը՝ որպես գոյաբանական և աստվածաբանական խորհրդանիշ

Պատմության խորհուրդը


