
151 ԼՈՒՍԻՆԷ ՂԱՄՈՅԵԱՆ 152

կոտիկ), բալետկա (բաց մակերեսով կօշիկ),
մոքասի (հնդկացիներին բնորոշ կօշիկ), կեդ
(սպորտային կօշիկ), ուգգի (ձմեռային տաք
եւ փափուկ կօշիկ), սլիփեր (առանց թելերի
եւ ամրակների փակ կօշիկ, որ աւելի շատ
հողաթափի է նման) եւ այլն, որոնց տեսա-
կարար կշիռը օրէցօր շատ աւելի է մեծա-
նում: Սրանք այն փոխառութիւններն են,
որոնք չեն մերուել մեր բառապաշարին:

Այսօր էլ հայոց լեզուն իր բառապա-
շարը շարունակում է հարստացնել նորա-
նոր փոխառութիւններով, որոնք իրենց
կարեւորութեամբ ու անհրաժեշտութեամբ
եղել եւ մնում են ոչ միայն բառապաչարի
լրացման օժանդակ աղբիւր, այլեւ նպաս-
տում են լեզուի բնական զարգացմանը:

Համառօտագրութիւններ

բսբ.-բուսաբանական

բրբ.-բարբառային
գվռ.-գաւառական

գրք.-գրքային
եկեղ.-եկեղեցական

հնց.-հնացած

ЗАИМСТВОВАНИЯ Всмысловом ПОЛЕ "ОДЕЖДА"

ЛУСИНЕ ГАМОЯН
Резюме
Лексика является наиболее чувс-

твительным языковым компонен-
том, который прямым образом от-
ражает любые изменения в социсль-
ной жизни. Имея культурные, науч-
ные, экономические, торговые и по-
литические связи с разными стра-
нами и народами, словарный запас
армянского языка естественным об-
разом дополняется новыми словами
и заимствованиями. советский ne-

риод русский язык оказал большое
влияние на обогащение армянского
языка: многие бытовые слова, закре-
пленные в армянском словаре, ста-
ли его неотъемлемой частью. Среди
этих слов значительную часть coc-
тавляют наименования в смыс-
ловом поле "одежда", некоторые из
них постепенно выходили из упот-

ребления, некоторые сегодня испо-
льзуются только в диалектах, в де-
мографическом -словаре, a многие
слова все еще существуют в двух
литературных версиях современного
армянского языка.

FOREIGN WORDS IN THE
"CLOTHING" SEMANTIC FIELD

LUSINE GHAMOYAN
Summary

Vocabulary is the most sensitive
language component, which immediately
reflects every change in the social life.
Having cultural, scientific, economic, сот-
mercial and political contacts with different
countries and peoples it is natural that the

vocabulary of Armenian language is
constantly supplemented with new words
and borrowings. During the Soviet Union

period Russian language has had a great
influence in the enrichment of Armenian

vocabulary. A number of household words,

being fixed in Armenian vocabulary, have
become an integral part of it. Significant
parts among them also are the sense field of
words "clothing". Words of the "clothing"
semantic field оссиру a significant part
among them, some of which are gradually
out of use, some today are used only in
dialects and many words still exist in the

two literary versions of modern Armenian.

ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ
ԴԱՐԻ 20-ԱԿԱՆ ԹԹ. ՍԿԶԲԻ

Եւա

20-րդ դարի առաջին երկու տասնա-

մեակները հայ գրականութեան եւ քննա-
դատութեան պատմութեան մէջ առանձնա-
նում են բարդ ու հակասական տեղաչար-
ժերով: <<1900-1910-ական թթ. հայ գրա-
կան միտքը համեմատաբար արագ եւ
գործնականօրէն արձագանքեց եւրոպա-
կան գեղարուեստական մտքի տեղաչարժե-
րին>>1,- արձանագրում է Դ. Գասպարեանը:
Երեւան են գալիս արժէքների գնահատ-
ման նոր մեթոդներ ու եղանակներ, որոնք
անսովոր աշխուժութիւն են մտցնում գրա-
կան կեանքում: 1913 թ. Շանթի <<Հին աս-
տուածների>> գրական դատի առիթով Թու-
մանեանը Գրողների միութեան ամբիոնից
գոհունակութեամբ ազդարարում է. <<Չեմ
սխալուի, եթէ ասեմ՝ նորութիւն են մեր
կեանքում եւրոպական գրական ճաչակ ու
զարգացում ունեցող մարդիկ, որոնք եւ
մեր գրականութիւնը գալիս են քննադա-
տելու նոր, մեր գրական աչխարհին անծա-

նօթ ձեւով ու թափով, եւ որոնց դէմ վր-
դովմունքով չպիտի դուրս գալ, որ անտե-

ղի, անպէտք ու անզօր միջոց է, այլ հիմ-
նաւոր խօսքով>>2: Սակայն լաւ հեռանկար
խոստացող նախադրեալների բնականոն
զարգացումը խաթարւում է 1917 թուակա-
նին Հոկտեմբերեան յեղափոխութեամբ եւ
դրան յաջորդած քաղաքական-գաղափա-
րական իրադարձութիւններով: Էական փո-
փոխութիւններ են կատարւում ոչ միայն

1 Դ. Գասպարեան, Փակ դռների գաղտնիքը (Չա-
րենցը, Բակունցը եւ միւսները), Երեւան, 1994, էջ
217:

2 Յ. Թումանեան, Երկերի լիակատար ժողովածու,
հա, 7, Երեւան, 1995, էջ 27:

<<ԵՐԵՔԻ>> ՀՌՉԱԿԱԳՐԻ ԵՒ Ի.
ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ

ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ

Մնացականեան

ազգային-հասարակական կեանքում, այ
լեւ մշակոյթի, գեղարուեստական-քննա-
դատական գիտակցութեան մէջ:

Մարքսիստական ուղղութիւնը, որ

մինչ այդ ընդամենը գործող հասարակա-

կան հոսանքներից մեկն էր, ոչ միայն
դառնում է իշխող գաղափարախօսութիւն,
այլեւ գրական քննադատութեանը պար-
տադրում է իր մեթոդաբանական սկզ-
բունքները: <<Մեթոդաբանական վերակա-
ռուցման>> խնդրի առաջ են յայտնւում
նաեւ Թումանեանի ակնարկած <<եւրոպա-

կան ճաշակ ու զարգացում ունեցող>> քն-
նադատներից շատերը, անգամ Ա. Տէրտէ-
րեանի եւ Մ. Աբեղեանի նման անուն հա-
նած քննադատներ, որոնք վերանայում են

իրենց համալսարանական դասախօսու-

թիւնների կառուցուածքն ու մեթոդաբա-
նութիւնը: Անշուշտ, ինչպէս նկատուել է
գրականագիտութեան մէջ, դա միայն ան-

հիմն տուրք չէր ժամանակի գաղափարա-
խօսութեանը, այլեւ լուրջ մտաւորականի՝
առարկայական վերաքննութեան ինքնա-
պահանջ:

Մարքսիստական տեսութեան առաւ
ջադրած ընկերաբանական մեթոդը հայ
գրաքննադատութեան մէջ արդէն ինքնորո-
շուել էր դեռ մինչեւ յեղափոխութիւնը ՝ Ստ.

Շահումեանի, Ս. Սպանդարեանի, Ալ.
Մեասնիկեանի, Ա. Կարինեանի եւ ուրիշնե-

րի ջանքերով: Այդ մեթոդի ճիշտ իւրա-
ցումն ու կիրարկումը որոչակիօրէն պայ-
մանաւորուած էին ժամանակի պատմական

ու ընկերային աննախադէպ ու բազմաբղետ

զարգացումներով, հայ հասարակական հու

© National Library of Armenia



155 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 156 157 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 158

սանքների, քաղաքական կուսակցութիւն-
ների փոխյարաբերութիւններով եւ այդ
տիրոյթում ինքնորոշուելու անհրաժեշ-
տութեամբ: Շատ բան դեռ անորոշ էր, օրի-
նակ՝ ինչպէ՞ս գնահատել անցեալը, ի՞նչը
նախընտրել անցեալի ժառանգութիւնից,
հնարաւո՞ր է հայ դասականների ստեղծած
արժէքները համատեղել ժամանակակից
հասարակարգի նորագոյն պահանջների
հետ, ովքե՞ր են համարուելու նորագոյն
գրականութեան կերտողները եւ այլն:

1920 թ. երբ Հայաստանում եւս հաս-
տատւում են խորհրդային կարգեր, այդ
անորոշութիւնը մուտք է գործում նաեւ
հայ մշակութային իրականութիւն: Իրավի
ճակն առաւել բարդացնում էր այն հան
գամանքը, որ միա-ժամանակ ստեղծագոր-
ծում էին հայ դասական գրողներ (ՅովՅ.
Թումանեան, Շիրվանզադէ, Նար-Դոս, Ստ.
Զօրեան, Դ. Դեմիրճեան եւ ուրիշներ), նոր
հասարակարգի ջատագով բոլչեւիկ գրող-
ներ (Յ. Յակոբեան, Շ. Կուրղինեան, Մ.
Արազի եւ ուրիշներ), նորայայտ դէմքեր
(Ա. Վշտունի, Վ. Թոթովենց, Գ. Աբով, Գ.
Մահարի, Ն. Զարեան եւ ուրիշներ), որոնց
շարքում իր տաղանդի ուժով առանձնա-
նում էր Ե. Չարենցը: Բնական է, որ այս
խմբերը տարակերպ պիտի ընդունէին եւ
արձագանքէին յեղափոխութեանը: Հէնց
այդ մթնոլորտում էլ հայ ստեղծագործա-
կան մտաւորականութեան սերուցքը, ըն-
դունելով կատարուածը՝ իբրեւ փաստ,
փորձում էր հասկանալ պատմական իրա-
կութիւնը հայ ժողովրդի ներկայի եւ
ապագայի հեռապատկերում: 1920 թ. դեկ-
տեմբերի 18-ին Հայաստանի Ռեւկոմին
ուղղուած նամակում 3. Թումանեանը
գրում է. <<Այժմ նոր, ազատ Ռուսաստանից
է կախուած ոչ միայն հայ ժողովրդին
ազատել վերահաս վտանգից, այլեւ ապա
հովել նրա անկախ քաղաքական կեանքը,
խաղաղ վերջացնել հայկական արիւնոտ
խնդիրը, հայ ժողովրդին հաշտեցնել մահ-
մեդական հարեւանների հետ եւ արդար

աշխատանքի ճանապարհով առաջնորդել
դէպի նոր կեանք>>3:

Բանաստեղծը մարգարէական կան
խազգացութեամբ խորհուրդ է տալիս Ռեւ
կոմին ընթացք չտալ դաշնակցականների
նկատմամբ նեղ կուսակցական-անձնական
դաւերին, <<որ կարող են ծաւալուել ու
դառնալ համատարած չարիք>>4, ինչպէս
նաեւ ցրել հայ մտաւորականութեան չը
ջանում տարածուած երկիւղը, որ նոյնպէս
կարող է <<առաջ բերել անցանկալի հետե-
ւանքներ>>: Թումանեանը, ինչպէս ցոյց է
տալիս պատմութեան ընթացքը, ներհուն
խորահայեցութեամբ կռահում է հնարա
ւոր զարգացումները, որի մասին բազմիցս
ակնարկուել է գրականագիտութեան մէջ:
Ս. Սարինեանը, օրինակ, գրում է. <<Նա

միանգամայն ճչգրիտ գուշակեց այն կնճի-
ռը, որ պիտի վիճակուէր հայ գաղափարա-
բանութեանը տասնամեակներ շարունակ՝
ներհակ սկզբունքի վրայ դնելով ազգային
ու ապազգային հայեացքների բանավէճը:
Բայց արդէն ոչ թէ գաղափարական բանա-
վէճ, այլ պայքար՝ իր բոլոր աղետաւոր հե-
տեւանքներով>>5:

Բայց մինչ այդ <<աղետաւոր>> կանխա-
զգացումները կ՛իրականանային, 1920-ա-
կան թուականների սկզբին հէնց այդ առ-
կախ մթնոլորտում ձեւաւորւում են գրա-
կան տարբեր միաւորումներ, խմբակներ
(<<Երեքի>> դեկլարացիան, <<Մուրճի>> ծրա-

գիրը, <<Ստանդարտի>> կուրսը, <<Նոյեմբեր>>

միութեան դեկլարացիան), որոնք որակա-

ւորւում են այսպէս կոչուած պրոլետարա-
կան դրոշմանունով՝ որոշակիօրէն հեռա-
նալով նախայեղափոխական շրջանի ան-
գամ մարքսիստական քննադատութեան
սկզբունքներից, եթէ չասենք հակադրու>>

3 3. Թումանեան, Երկերի լիակատար ժողովածու,
հա. 10, Երևան, 1999, էջ 369:

4 Նոյն տեղում, էջ 370:
5 Ս. Սարինեան, Հայոց ազգային գաղափարաբա-

նութիւն. պատմաքննական տեսութիւն, Երեւան,
2005, էջ 95:

լով դրանց: <<Պրոլետարական>> որականիշը
դառնում է գրական արժէքները որակաւո-
րելու հիմնական ելակէտ, որ, ինչպէս
գրում է Ս. Աղաբաբեանը, <<ենթադրում էր
ժառանգորդական թելերի լիակատար
խզում՝ յանուն պրոլետարական գրակա-
նութեան <<ինքնավարութեան>>6:

1919 թ. Թիֆլիսում տպագրուող
<<Пролетарская культура>> շաբաթա-
թերթը, առաջադրում է այն մտայնութիւ-
նը, թէ <<բանուոր դասակարգի ինքնուրոյն
կուլտուրա>>, այսինքն՝ բանուոր դասակար-
գի ապրումները արտայայտող մշակոյթ
կարող են ստեղծել միայն բանուորները, ոչ
թէ մտաւորական գրողները: Այդ շաբաթա-
թերթի օրինակով քիչ աւելի ուշ հիմնւում
են մի շարք հայերէն պարբերականներ (<<-

Մուրճ>>, <<Դարբնոց>>, <<Քուրա>>, <<Վիշկա>>,

<<Մուրճ եւ մանգաղ>> եւ այլն): Հետաքրքիր
է, օրինակ, թէ <<Դարբնոցի>> խմբագիր Յ.
Յակոբեանը ինչ չափանիչով է մօտենում
Շիրվանզադէի, Թումանեանի, Լէոյի ստեղ
ծագործութեանը: <<...Մեր սկսնակ եւ թէ
արդէն գրական ստաժ ունեցող մի քանի
ընկերներ, որոնք կոմմունիստական տոմ-

սեր ունին գրպաններում՝ Շիրվանզադէին,
Յով. Թումանեանին, Լէոյին, եւ սրանց պէս
տարբեր հոսանքի գրողներին թիւրիմացու-

թեամբ համարում են պրոլետարական
գրողներ եւ իրենց մասնակցութիւնը <<Հա-

յարտներում>> այդպիսով արդարացնում:
Ճի՞շտ է արդեօք այս վերաբերմունքը.
տեսնենք, գրում է նա եւ ելակէտ ընդունե-
լով <<պրոլետարական ջիղը>>՝ շարունակում:
Եւ այդ ջիղն ու խառնուածքը, այդ տրա
մադրութիւնը ու կենսահայեացքը դուք
չէք տեսնում վերը յիշածս հայ գրողների
ամբողջական երկերի մէջ: Նրանցից մեկը -
Յով. Թումանեան ժողովրդական էպոսի եւ

6 Ս. Աղաբաբեան, Հայ քննադատութիւնը եւ գրա-
կանագիտութիւնը 1920-30-ական թուականնե-
րին,- <<Պատմա-բանասիրական հանդէս>>, հմ. 1,
1983, էջ 17:

գիւղական նահապետական կեանքի երգիչն
է, անշուշտ ոչ ժամանակակից իրաւազուրկ
կամ նոր բանուորական-գիւղացիական պե-
տութիւնը ստեղծող ու նոր կեանքը կռող
կաղապարող, ստեղծագործող նոր գիւղա-
ցու իդէոլոգը...>>7: Նորաստեղծ մամուլի
էջերը ողողում են այդ նոր <<իդէոլոգնե-
ըր>>՝ Գ. Շամունց, Գ. Հայկունի, Ե. Տէր
Մարտիրոսեան, Ամեռ, Լեւոն Բզնունի, Բ.
Սահակեան, Մել-քեշ եւ ուրիշներ, որոնք
<<բանաստեղծի անկասկածելի խառնուածքի
խմորը>> ստացել էին Հոկտեմբերեան յեղա
փոխութեան <<հրաբորբոք արեւի տակ>>8:

Նրանց նորաշունչ <<ստեղծագործութիւննե-
րը>> <<քննաբանում էին>> Աշխատակից, Մա
տենախօս, Զաւէն եւ այլ ծածկանուններով
հանդէս եկող նորաթուխ <<քննադատները>>:

Նպատակներով աւելի լուրջ նախա
ձեռնութիւն էր <<Երեքի>>՝ Չարենցի, Աբովի
եւ Վշտունու գրական խմբակը, որը
1922թ. յունիսի 14-ին հրապարակում է իր
<<դեկլարացիան>>՝ փորձելով ուղենշել
հայոց նոր բանաստեղծութեան զարգաց-
ման յետագայ ընթացքը: <<Դեկլարա-

ցիայի>> բովանդակութիւնը հանրայայտ է,
շատ են նաեւ դրա մասին գիտական վեր-
լուծական հրապարակումները, ուստի

դրան հարկ ենք համարում անդրադառնալ
միայն այն շրջանակներում, որոնք ուղղա-
կիօրէն կամ անուղղակի առնչւում են մեր
ուսումնասիրութեան հիմնական խնդրադ-
րութեանը: Նկատի ենք ունեցել նաեւ, որ
<<դեկլարացիայի>> ընթացիկ արձագանքնե-
րը միատարր չէին. <<մարքսիստական>> քն-
նադատութիւնը, հիմնաւոր համարելով

գրականութեան արմատական վերանորո-
գութեան անհրաժեշտութիւնը՝ դարաշրջա-
նի յեղափոխական ոգուն համապատաս-
խան, վերապահութեամբ էր ընդունում
անցեալի աւանդոյթ-ներից լիովին ձերբա-

7 <<Կարմիր աստղ>>, հմ. 106 (մայիսի 16), Թիֆլիս,
1922:

8 <<Քուրայ>>, հմ. 2, Մոսկուա, 1923, էջ 108:

© National Library of Armenia



155 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 156 157 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 158

սանքների, քաղաքական կուսակցութիւն-
ների փոխյարաբերութիւններով եւ այդ
տիրոյթում ինքնորոշուելու անհրաժեշ-
տութեամբ: Շատ բան դեռ անորոշ էր, օրի-
նակ՝ ինչպէ՞ս գնահատել անցեալը, ի՞նչը
նախընտրել անցեալի ժառանգութիւնից,
հնարաւո՞ր է հայ դասականների ստեղծած
արժէքները համատեղել ժամանակակից
հասարակարգի նորագոյն պահանջների
հետ, ովքե՞ր են համարուելու նորագոյն
գրականութեան կերտողները եւ այլն:

1920 թ. երբ Հայաստանում եւս հաս-
տատւում են խորհրդային կարգեր, այդ
անորոշութիւնը մուտք է գործում նաեւ
հայ մշակութային իրականութիւն: Իրավի
ճակն առաւել բարդացնում էր այն հան
գամանքը, որ միա-ժամանակ ստեղծագոր-
ծում էին հայ դասական գրողներ (ՅովՅ.
Թումանեան, Շիրվանզադէ, Նար-Դոս, Ստ.
Զօրեան, Դ. Դեմիրճեան եւ ուրիշներ), նոր
հասարակարգի ջատագով բոլչեւիկ գրող-
ներ (Յ. Յակոբեան, Շ. Կուրղինեան, Մ.
Արազի եւ ուրիշներ), նորայայտ դէմքեր
(Ա. Վշտունի, Վ. Թոթովենց, Գ. Աբով, Գ.
Մահարի, Ն. Զարեան եւ ուրիշներ), որոնց
շարքում իր տաղանդի ուժով առանձնա-
նում էր Ե. Չարենցը: Բնական է, որ այս
խմբերը տարակերպ պիտի ընդունէին եւ
արձագանքէին յեղափոխութեանը: Հէնց
այդ մթնոլորտում էլ հայ ստեղծագործա-
կան մտաւորականութեան սերուցքը, ըն-
դունելով կատարուածը՝ իբրեւ փաստ,
փորձում էր հասկանալ պատմական իրա-
կութիւնը հայ ժողովրդի ներկայի եւ
ապագայի հեռապատկերում: 1920 թ. դեկ-
տեմբերի 18-ին Հայաստանի Ռեւկոմին
ուղղուած նամակում 3. Թումանեանը
գրում է. <<Այժմ նոր, ազատ Ռուսաստանից
է կախուած ոչ միայն հայ ժողովրդին
ազատել վերահաս վտանգից, այլեւ ապա
հովել նրա անկախ քաղաքական կեանքը,
խաղաղ վերջացնել հայկական արիւնոտ
խնդիրը, հայ ժողովրդին հաշտեցնել մահ-
մեդական հարեւանների հետ եւ արդար

աշխատանքի ճանապարհով առաջնորդել
դէպի նոր կեանք>>3:

Բանաստեղծը մարգարէական կան
խազգացութեամբ խորհուրդ է տալիս Ռեւ
կոմին ընթացք չտալ դաշնակցականների
նկատմամբ նեղ կուսակցական-անձնական
դաւերին, <<որ կարող են ծաւալուել ու
դառնալ համատարած չարիք>>4, ինչպէս
նաեւ ցրել հայ մտաւորականութեան չը
ջանում տարածուած երկիւղը, որ նոյնպէս
կարող է <<առաջ բերել անցանկալի հետե-
ւանքներ>>: Թումանեանը, ինչպէս ցոյց է
տալիս պատմութեան ընթացքը, ներհուն
խորահայեցութեամբ կռահում է հնարա
ւոր զարգացումները, որի մասին բազմիցս
ակնարկուել է գրականագիտութեան մէջ:
Ս. Սարինեանը, օրինակ, գրում է. <<Նա

միանգամայն ճչգրիտ գուշակեց այն կնճի-
ռը, որ պիտի վիճակուէր հայ գաղափարա-
բանութեանը տասնամեակներ շարունակ՝
ներհակ սկզբունքի վրայ դնելով ազգային
ու ապազգային հայեացքների բանավէճը:
Բայց արդէն ոչ թէ գաղափարական բանա-
վէճ, այլ պայքար՝ իր բոլոր աղետաւոր հե-
տեւանքներով>>5:

Բայց մինչ այդ <<աղետաւոր>> կանխա-
զգացումները կ՛իրականանային, 1920-ա-
կան թուականների սկզբին հէնց այդ առ-
կախ մթնոլորտում ձեւաւորւում են գրա-
կան տարբեր միաւորումներ, խմբակներ
(<<Երեքի>> դեկլարացիան, <<Մուրճի>> ծրա-

գիրը, <<Ստանդարտի>> կուրսը, <<Նոյեմբեր>>

միութեան դեկլարացիան), որոնք որակա-

ւորւում են այսպէս կոչուած պրոլետարա-
կան դրոշմանունով՝ որոշակիօրէն հեռա-
նալով նախայեղափոխական շրջանի ան-
գամ մարքսիստական քննադատութեան
սկզբունքներից, եթէ չասենք հակադրու>>

3 3. Թումանեան, Երկերի լիակատար ժողովածու,
հա. 10, Երևան, 1999, էջ 369:

4 Նոյն տեղում, էջ 370:
5 Ս. Սարինեան, Հայոց ազգային գաղափարաբա-

նութիւն. պատմաքննական տեսութիւն, Երեւան,
2005, էջ 95:

լով դրանց: <<Պրոլետարական>> որականիշը
դառնում է գրական արժէքները որակաւո-
րելու հիմնական ելակէտ, որ, ինչպէս
գրում է Ս. Աղաբաբեանը, <<ենթադրում էր
ժառանգորդական թելերի լիակատար
խզում՝ յանուն պրոլետարական գրակա-
նութեան <<ինքնավարութեան>>6:

1919 թ. Թիֆլիսում տպագրուող
<<Пролетарская культура>> շաբաթա-
թերթը, առաջադրում է այն մտայնութիւ-
նը, թէ <<բանուոր դասակարգի ինքնուրոյն
կուլտուրա>>, այսինքն՝ բանուոր դասակար-
գի ապրումները արտայայտող մշակոյթ
կարող են ստեղծել միայն բանուորները, ոչ
թէ մտաւորական գրողները: Այդ շաբաթա-
թերթի օրինակով քիչ աւելի ուշ հիմնւում
են մի շարք հայերէն պարբերականներ (<<-

Մուրճ>>, <<Դարբնոց>>, <<Քուրա>>, <<Վիշկա>>,

<<Մուրճ եւ մանգաղ>> եւ այլն): Հետաքրքիր
է, օրինակ, թէ <<Դարբնոցի>> խմբագիր Յ.
Յակոբեանը ինչ չափանիչով է մօտենում
Շիրվանզադէի, Թումանեանի, Լէոյի ստեղ
ծագործութեանը: <<...Մեր սկսնակ եւ թէ
արդէն գրական ստաժ ունեցող մի քանի
ընկերներ, որոնք կոմմունիստական տոմ-

սեր ունին գրպաններում՝ Շիրվանզադէին,
Յով. Թումանեանին, Լէոյին, եւ սրանց պէս
տարբեր հոսանքի գրողներին թիւրիմացու-

թեամբ համարում են պրոլետարական
գրողներ եւ իրենց մասնակցութիւնը <<Հա-

յարտներում>> այդպիսով արդարացնում:
Ճի՞շտ է արդեօք այս վերաբերմունքը.
տեսնենք, գրում է նա եւ ելակէտ ընդունե-
լով <<պրոլետարական ջիղը>>՝ շարունակում:
Եւ այդ ջիղն ու խառնուածքը, այդ տրա
մադրութիւնը ու կենսահայեացքը դուք
չէք տեսնում վերը յիշածս հայ գրողների
ամբողջական երկերի մէջ: Նրանցից մեկը -
Յով. Թումանեան ժողովրդական էպոսի եւ

6 Ս. Աղաբաբեան, Հայ քննադատութիւնը եւ գրա-
կանագիտութիւնը 1920-30-ական թուականնե-
րին,- <<Պատմա-բանասիրական հանդէս>>, հմ. 1,
1983, էջ 17:

գիւղական նահապետական կեանքի երգիչն
է, անշուշտ ոչ ժամանակակից իրաւազուրկ
կամ նոր բանուորական-գիւղացիական պե-
տութիւնը ստեղծող ու նոր կեանքը կռող
կաղապարող, ստեղծագործող նոր գիւղա-
ցու իդէոլոգը...>>7: Նորաստեղծ մամուլի
էջերը ողողում են այդ նոր <<իդէոլոգնե-
ըր>>՝ Գ. Շամունց, Գ. Հայկունի, Ե. Տէր
Մարտիրոսեան, Ամեռ, Լեւոն Բզնունի, Բ.
Սահակեան, Մել-քեշ եւ ուրիշներ, որոնք
<<բանաստեղծի անկասկածելի խառնուածքի
խմորը>> ստացել էին Հոկտեմբերեան յեղա
փոխութեան <<հրաբորբոք արեւի տակ>>8:

Նրանց նորաշունչ <<ստեղծագործութիւննե-
րը>> <<քննաբանում էին>> Աշխատակից, Մա
տենախօս, Զաւէն եւ այլ ծածկանուններով
հանդէս եկող նորաթուխ <<քննադատները>>:

Նպատակներով աւելի լուրջ նախա
ձեռնութիւն էր <<Երեքի>>՝ Չարենցի, Աբովի
եւ Վշտունու գրական խմբակը, որը
1922թ. յունիսի 14-ին հրապարակում է իր
<<դեկլարացիան>>՝ փորձելով ուղենշել
հայոց նոր բանաստեղծութեան զարգաց-
ման յետագայ ընթացքը: <<Դեկլարա-

ցիայի>> բովանդակութիւնը հանրայայտ է,
շատ են նաեւ դրա մասին գիտական վեր-
լուծական հրապարակումները, ուստի

դրան հարկ ենք համարում անդրադառնալ
միայն այն շրջանակներում, որոնք ուղղա-
կիօրէն կամ անուղղակի առնչւում են մեր
ուսումնասիրութեան հիմնական խնդրադ-
րութեանը: Նկատի ենք ունեցել նաեւ, որ
<<դեկլարացիայի>> ընթացիկ արձագանքնե-
րը միատարր չէին. <<մարքսիստական>> քն-
նադատութիւնը, հիմնաւոր համարելով

գրականութեան արմատական վերանորո-
գութեան անհրաժեշտութիւնը՝ դարաշրջա-
նի յեղափոխական ոգուն համապատաս-
խան, վերապահութեամբ էր ընդունում
անցեալի աւանդոյթ-ներից լիովին ձերբա-

7 <<Կարմիր աստղ>>, հմ. 106 (մայիսի 16), Թիֆլիս,
1922:

8 <<Քուրայ>>, հմ. 2, Մոսկուա, 1923, էջ 108:

© National Library of Armenia



159 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 160 161 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 162

զատուելու պահանջը, <<պրոլետգրողները>>
եւ նրանց պահապան քննադատութիւնը
անվերապահ ողջունում էին <<Երեքի>> ար-
մատականութիւնը, իսկ ինչ վերաբերում է
յետագայում որոշակի պատմական հեռա
ւորութիւնից հնչած գնահատականներին,
ապա սկզբում դրանք գրեթէ բացառապէս
մերժողական շեշտադրութիւն ունեն, իսկ
աւելի ուշ ուսումնասիրութիւններում մի-
տում է նկատւում առաւել շրջահայեաց
մօտեցմամբ պարզաբանել խնդիրը: Այդ
շրջահայեաց մօտեցման անհրաժեշտու-
թեան մասին է գրում դեկլարացիայի հե-
ղինակներից Գեւորգ Աբովն իր յուշերում
1960-ականների սկզբին. <<Առհասարակ

անցեալ կուլտուրայի յախուռն մերժումը
չէր <<Երեք>>-ի դեկլրացիայի բովանդակու-
թիւնը, ինչպէս կարծում են ոմանք, նա

խօսում էր <<ներկայ հայ բանաստեղծու-
թեան>> այն տարրերի մասին, որոնք իրօք
անհամատեղելի էին տուեալ շրջանում
ստեղծուելիք սովետական նոր պօէզիայի
հետ: Հարցը վերաբերում էր <<մենու-

թեան>>, <<անապատների>>, <<մոռացման>> ու

երազների մէջ հասարակութիւնից կտրու>>

լու մտայնութեանը, որի դէմ ժամանակին
ըմբոստացել էր նաեւ Վահան Տէրեանը իր
<<Վերադարձի>> էջերում>>9: Այս տողերում
անշուշտ կայ ինքնաարդարացման պահ,

բայց որ կայ նաեւ իրաւացիութեան զգալի
բաժին, անկասկած է:

Գուցէ այս հռչակագիրն այնքան
աղմկոտ արձագանք չգտնէր, եթէ հեղի-

նակներից մեկը չլինէր արդէն ճանաչուած
բանաստեղծ Ե. Չարենցը, որ հրապարա-
կումից երկու օր յետոյ տպագրում է նաեւ
<<Ի՞նչ պիտի լինի արդի բանաստեղծութիւ-
նը>>10 յօդուածը դեկլարացիայի նպատակի
ու սկզբունքների հանգամանալից մեկնա-

9 Գ. Աբով, Յիշողութիւններ Եղիշէ Զարենցի մա-
սին, Երեւան, 1961, էջ 125:

10 Յօդուածը տպագրուել է <<Խորհրդային Հայաս-
տան>> թերթի հմ. հմ. 132, 135, 136-ում (յունիսի
16, 20, 21):

բանութեամբ: <<Երեքի>> տաղանդաւոր ներ-
կայացուցիչը քննադատութեան թիրախ է
դարձնում նախորդ շրջանի գրականու-
թեան աւանդները, արմատապէս ժխտում
այն ամենը, ինչ չի համապատասխանում
յեղափոխութեան նորօրեայ ոգուն: Ու
սումնասիրողները <<Երեքի>> հռչակագրի
<<ծայրայեղութիւնները>> կապում են հիմ-
նականում իտալացի գրող Ֆիլիպո Թոմա-

զո Մարինետտիի՝ 1909 թ. փետրուարի 20-
ին ֆրանսիական <<Լը Ֆիգարո>> ամսա-

գրում տպագրուած ֆուտուրիզմի մանի-
ֆեստի հետ: Այսօր դա արդէն հաստա-
տուած գրական-պատմական իրողութիւն
կարելի է համարել,11 որի հետ հայկական
տարբերակը կապւում էր ռուսական ֆու-
տուրիզմի միջնորդաւորուածութեամբ:

Կարծում ենք՝ հարկ չկայ կանգ առ-
նելու Չարենցի յօդուածի վրայ. դրան
հանգամանօրէն անդրադարձել են գրեթէ
բոլոր ուսումնասիրողները: Միայն նկա-
տենք, որ Չարենցի առաջադիր գաղափար-

ները՝ իբրեւ ժամանակի ծնունդ, նոր շնչով
ու ոգով ստեղծագործելու պահանջ էին
բարձրացնում, ինչը, անշուշտ, կրքոտ ու
հեռահար երազանքներ ունեցող պօէտի
համար բնական էր: Սակայն ակնյայտ
սայթաքումը նրա՝ այդ ամենը կեանքի կո-
չելու որդեգրած ուղու մէջ էր: Յանդուգն
յարձակմամբ երեքը12 քար էին նետում

11 Տե՛ս Գր. Պըլտեան, Հայկական ֆուտուրիզմ(Ե-
րեւան, 2009): Արեւելահայ իրականութեան մէջ
ֆուտուրիստական հոսանքի առաջամարտիկը
եղել է Կարա-Դարվիշը, որը դեռեւս 1914 թ.
հրատարակել էր <<Ինչ է ֆութուրիզմը>> գրքոյկը:
Նա <<Երեքին>> յայտարարում է իր <<հոգեւոր լա-
կոտները>>:

12 Գաղափարներով միաւորուող <<Երեքի>> անդամ-
ները կարճ ժամանակ անց յայտնւում են պրոլե-
տարական գրականութեան ստեղծման տարբեր
հարթութիւններում: Եւ դա զարմանալի չէր:
Հանճարի ու միջակութեան անհամատեղելիու-
թիւնը վաղ թէ ուշ պէտք է երեւան գար նրանց
գաղափարական, քաղաքական, գեղագիտական
հայեցողութեան տիրոյթներում:

այն ակունքներին, որոնցից իրենք սնուել
էին՝ Տէրեան, Իսահակեան, Թումանեան:

<<...Մեզ միշտ թուացել է,- գրում է
Չարենցը,- որ 3. Թումանեանի ստեղծա-
գործութեան ոգին մինչեւ օրս էլ ապրում
է հայ բանաստեղծութեան մէջ,- որ բացի
Վ. Տէրեանի գրական <<դպրոցից>> կայ մի
ուրիշը եւս, որն ա՛յլ է իր բովանդակու-
թեամբ եւ ստեղծագործական ձեւերով:
Բայց երբ մի քիչ մօտիկից ենք նայում
խնդրին - այդ տրադիցիոն կարծիքը տեղի
է տալիս, եւ մենք տեսնում ենք, որ Վ. Տէ-
րեանի գրական ուղղութեան կողքին վեր-
ջին տասնամեակի մեր բանաստեղծութիւ-
նը չի ունեցել ուրիշ որեւէ ուղղութիւն:
Այստեղ մեզ Յ. Թումանեանը զբաղեցնում
է այնչափով, ինչ չափով որ նա առնչու-
թիւն է ունեցել վերջին տասնամեակի բա-
նաստեղծութեան հետ - եւ մենք հարկադ-
րուած ենք ասել, որ այդ առնչութիւնը
արտայայտուել է միմիայն իրա, Յ. Թու_
մանեանի, ստեղծագործութեամբ: Այն
պարզ հանգամանքը, որ 3. Թումանեանը
շարունակում է ստեղծագործել մինչեւ օրս
- զգալ է տալիս նրա ներկայութիւնը մեր
բանաստեղծութեան մէջ, բայց այդ <<ներ-
կայութիւնը>> մեր կարծիքով ունի - եւ
վերջին տասնամեակում ունեցել է - մի-
միայն արտաքին, եթէ կարելի է այսպէս
ասել՝ <<ֆիզիկական>> նչանակութիւն: Իր
ստեղծագործութեան բովանդակութեամբ
նա վաղուց է հեռացել մեզանից, դարձել
անցեալի սեփականութիւն...>>13:

Նկատի ունենալով Թումանեանի
ստեղծագործութեան այս եւ չարենցեան

մի քանի համանման բնութագրումներ,
նաեւ Տէրեանի այն դիտարկումը, թէ այդ
ստեղծագործութիւնը <<ունիկում>> երեւոյթ
է մեր նոր շրջանի բանաստեղծութեան
պատմութեան մէջ, ուսումնասիրողները
այլ փաստերի համադրութեամբ յանգել են

13 Ե. Չարենց, Երկերի ժողովածու, հա. 6, Երեւան,
1967, էջ 16:

այն եզրակացութեան, որ Թումանեանը
նոր դպրոց չստեղծեց, բայց գեղարուես-
տական ամենաբարձր մակարդակով ամ-
փոփեց հայոց բանաստեղծութեան զար-
գացման մի ամբողջ պատմաշրջան, որ այ-
լեւս չէր կրկնուելու: Չարենցը խորապէս
գիտակցում էր դա, եւ դրանով են պայմա-
նաւորուած յետագայում նրա թումա-
նեանապաշտական խոստովանութիւնները,
նաեւ հէնց 1923 թ. Մոսկուա մահամերձ
բանաստեղծին հասցէագրուած նամակը,
որտեղ կան այսպիսի տողեր. <<Խորապէս

ցաւում եմ, որ հնարաւորութիւն չունեմ
անցնել Ձեզ մօտ եւ ամենախորին յար-
գանքներս բերել Ձեզ, մեր խօսքի ամենա-
մեծ վարպետին, մեր ամենասիրելի պօէ-
տին... Ընդունեցէք իմ՝ Ձեր կրտսերագոյն
աշակերտի ամենաջերմ յարգանքները, հա-

ւատացած եղէք, որ ես Երեւանում սը-
տատրոփ պիտի սպասեմ Ձեր վերադառնա-
լուն եւ պիտի գամ Թիֆլիս իմ անհուն
ակնածանքը բերելու Ձեր վաստակած եւ
իմաստուն կեանքին, որ նուիրել է հայրե-
նի եզերքին այնքան <<չռայլ>> ձեռքով հու

գեկան բարիքներ ու գանձեր...>>14:

Յատկանշական է, որ Թումանեանն

ինքը հանգիստ ու անարձագանք էր հետե-
ւում դեկլարացիայի եւ Չարենցի հրապա-

րակային ելոյթների ու յօդուածների շուրջ
ծաւալուած տարաբնոյթ բանավէճերին:
Խորին ներքնատեսութեամբ նա զգում էր,
որ սկսւում է գեղագիտական մտածողու-
թեան նոր շրջան, որը նոր պահանջներ է
առաջադրելու, ուստի պէտք է զգօնութիւն
ու լրջախոհութիւն ցուցաբերել անցու-
մային այս պատասխանատու փուլում
ճիչտ կողմնորոշուելու, որպէսզի նորի
հաստատման մոլուցքով տարուած՝ չոտ-
նահարուեն ազգային մշակոյթի իրական

արժէքները: Միայն մասնաւոր զրոյցնե-
րում էր երբեմն արտայայտում իր կարծի-

14 Ն. Թումանեան, Յուշեր եւ զրոյցներ, Երեւան,
1969, էջ 298-299:

© National Library of Armenia



159 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 160 161 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 162

զատուելու պահանջը, <<պրոլետգրողները>>
եւ նրանց պահապան քննադատութիւնը
անվերապահ ողջունում էին <<Երեքի>> ար-
մատականութիւնը, իսկ ինչ վերաբերում է
յետագայում որոշակի պատմական հեռա
ւորութիւնից հնչած գնահատականներին,
ապա սկզբում դրանք գրեթէ բացառապէս
մերժողական շեշտադրութիւն ունեն, իսկ
աւելի ուշ ուսումնասիրութիւններում մի-
տում է նկատւում առաւել շրջահայեաց
մօտեցմամբ պարզաբանել խնդիրը: Այդ
շրջահայեաց մօտեցման անհրաժեշտու-
թեան մասին է գրում դեկլարացիայի հե-
ղինակներից Գեւորգ Աբովն իր յուշերում
1960-ականների սկզբին. <<Առհասարակ

անցեալ կուլտուրայի յախուռն մերժումը
չէր <<Երեք>>-ի դեկլրացիայի բովանդակու-
թիւնը, ինչպէս կարծում են ոմանք, նա

խօսում էր <<ներկայ հայ բանաստեղծու-
թեան>> այն տարրերի մասին, որոնք իրօք
անհամատեղելի էին տուեալ շրջանում
ստեղծուելիք սովետական նոր պօէզիայի
հետ: Հարցը վերաբերում էր <<մենու-

թեան>>, <<անապատների>>, <<մոռացման>> ու

երազների մէջ հասարակութիւնից կտրու>>

լու մտայնութեանը, որի դէմ ժամանակին
ըմբոստացել էր նաեւ Վահան Տէրեանը իր
<<Վերադարձի>> էջերում>>9: Այս տողերում
անշուշտ կայ ինքնաարդարացման պահ,

բայց որ կայ նաեւ իրաւացիութեան զգալի
բաժին, անկասկած է:

Գուցէ այս հռչակագիրն այնքան
աղմկոտ արձագանք չգտնէր, եթէ հեղի-

նակներից մեկը չլինէր արդէն ճանաչուած
բանաստեղծ Ե. Չարենցը, որ հրապարա-
կումից երկու օր յետոյ տպագրում է նաեւ
<<Ի՞նչ պիտի լինի արդի բանաստեղծութիւ-
նը>>10 յօդուածը դեկլարացիայի նպատակի
ու սկզբունքների հանգամանալից մեկնա-

9 Գ. Աբով, Յիշողութիւններ Եղիշէ Զարենցի մա-
սին, Երեւան, 1961, էջ 125:

10 Յօդուածը տպագրուել է <<Խորհրդային Հայաս-
տան>> թերթի հմ. հմ. 132, 135, 136-ում (յունիսի
16, 20, 21):

բանութեամբ: <<Երեքի>> տաղանդաւոր ներ-
կայացուցիչը քննադատութեան թիրախ է
դարձնում նախորդ շրջանի գրականու-
թեան աւանդները, արմատապէս ժխտում
այն ամենը, ինչ չի համապատասխանում
յեղափոխութեան նորօրեայ ոգուն: Ու
սումնասիրողները <<Երեքի>> հռչակագրի
<<ծայրայեղութիւնները>> կապում են հիմ-
նականում իտալացի գրող Ֆիլիպո Թոմա-

զո Մարինետտիի՝ 1909 թ. փետրուարի 20-
ին ֆրանսիական <<Լը Ֆիգարո>> ամսա-

գրում տպագրուած ֆուտուրիզմի մանի-
ֆեստի հետ: Այսօր դա արդէն հաստա-
տուած գրական-պատմական իրողութիւն
կարելի է համարել,11 որի հետ հայկական
տարբերակը կապւում էր ռուսական ֆու-
տուրիզմի միջնորդաւորուածութեամբ:

Կարծում ենք՝ հարկ չկայ կանգ առ-
նելու Չարենցի յօդուածի վրայ. դրան
հանգամանօրէն անդրադարձել են գրեթէ
բոլոր ուսումնասիրողները: Միայն նկա-
տենք, որ Չարենցի առաջադիր գաղափար-

ները՝ իբրեւ ժամանակի ծնունդ, նոր շնչով
ու ոգով ստեղծագործելու պահանջ էին
բարձրացնում, ինչը, անշուշտ, կրքոտ ու
հեռահար երազանքներ ունեցող պօէտի
համար բնական էր: Սակայն ակնյայտ
սայթաքումը նրա՝ այդ ամենը կեանքի կո-
չելու որդեգրած ուղու մէջ էր: Յանդուգն
յարձակմամբ երեքը12 քար էին նետում

11 Տե՛ս Գր. Պըլտեան, Հայկական ֆուտուրիզմ(Ե-
րեւան, 2009): Արեւելահայ իրականութեան մէջ
ֆուտուրիստական հոսանքի առաջամարտիկը
եղել է Կարա-Դարվիշը, որը դեռեւս 1914 թ.
հրատարակել էր <<Ինչ է ֆութուրիզմը>> գրքոյկը:
Նա <<Երեքին>> յայտարարում է իր <<հոգեւոր լա-
կոտները>>:

12 Գաղափարներով միաւորուող <<Երեքի>> անդամ-
ները կարճ ժամանակ անց յայտնւում են պրոլե-
տարական գրականութեան ստեղծման տարբեր
հարթութիւններում: Եւ դա զարմանալի չէր:
Հանճարի ու միջակութեան անհամատեղելիու-
թիւնը վաղ թէ ուշ պէտք է երեւան գար նրանց
գաղափարական, քաղաքական, գեղագիտական
հայեցողութեան տիրոյթներում:

այն ակունքներին, որոնցից իրենք սնուել
էին՝ Տէրեան, Իսահակեան, Թումանեան:

<<...Մեզ միշտ թուացել է,- գրում է
Չարենցը,- որ 3. Թումանեանի ստեղծա-
գործութեան ոգին մինչեւ օրս էլ ապրում
է հայ բանաստեղծութեան մէջ,- որ բացի
Վ. Տէրեանի գրական <<դպրոցից>> կայ մի
ուրիշը եւս, որն ա՛յլ է իր բովանդակու-
թեամբ եւ ստեղծագործական ձեւերով:
Բայց երբ մի քիչ մօտիկից ենք նայում
խնդրին - այդ տրադիցիոն կարծիքը տեղի
է տալիս, եւ մենք տեսնում ենք, որ Վ. Տէ-
րեանի գրական ուղղութեան կողքին վեր-
ջին տասնամեակի մեր բանաստեղծութիւ-
նը չի ունեցել ուրիշ որեւէ ուղղութիւն:
Այստեղ մեզ Յ. Թումանեանը զբաղեցնում
է այնչափով, ինչ չափով որ նա առնչու-
թիւն է ունեցել վերջին տասնամեակի բա-
նաստեղծութեան հետ - եւ մենք հարկադ-
րուած ենք ասել, որ այդ առնչութիւնը
արտայայտուել է միմիայն իրա, Յ. Թու_
մանեանի, ստեղծագործութեամբ: Այն
պարզ հանգամանքը, որ 3. Թումանեանը
շարունակում է ստեղծագործել մինչեւ օրս
- զգալ է տալիս նրա ներկայութիւնը մեր
բանաստեղծութեան մէջ, բայց այդ <<ներ-
կայութիւնը>> մեր կարծիքով ունի - եւ
վերջին տասնամեակում ունեցել է - մի-
միայն արտաքին, եթէ կարելի է այսպէս
ասել՝ <<ֆիզիկական>> նչանակութիւն: Իր
ստեղծագործութեան բովանդակութեամբ
նա վաղուց է հեռացել մեզանից, դարձել
անցեալի սեփականութիւն...>>13:

Նկատի ունենալով Թումանեանի
ստեղծագործութեան այս եւ չարենցեան

մի քանի համանման բնութագրումներ,
նաեւ Տէրեանի այն դիտարկումը, թէ այդ
ստեղծագործութիւնը <<ունիկում>> երեւոյթ
է մեր նոր շրջանի բանաստեղծութեան
պատմութեան մէջ, ուսումնասիրողները
այլ փաստերի համադրութեամբ յանգել են

13 Ե. Չարենց, Երկերի ժողովածու, հա. 6, Երեւան,
1967, էջ 16:

այն եզրակացութեան, որ Թումանեանը
նոր դպրոց չստեղծեց, բայց գեղարուես-
տական ամենաբարձր մակարդակով ամ-
փոփեց հայոց բանաստեղծութեան զար-
գացման մի ամբողջ պատմաշրջան, որ այ-
լեւս չէր կրկնուելու: Չարենցը խորապէս
գիտակցում էր դա, եւ դրանով են պայմա-
նաւորուած յետագայում նրա թումա-
նեանապաշտական խոստովանութիւնները,
նաեւ հէնց 1923 թ. Մոսկուա մահամերձ
բանաստեղծին հասցէագրուած նամակը,
որտեղ կան այսպիսի տողեր. <<Խորապէս

ցաւում եմ, որ հնարաւորութիւն չունեմ
անցնել Ձեզ մօտ եւ ամենախորին յար-
գանքներս բերել Ձեզ, մեր խօսքի ամենա-
մեծ վարպետին, մեր ամենասիրելի պօէ-
տին... Ընդունեցէք իմ՝ Ձեր կրտսերագոյն
աշակերտի ամենաջերմ յարգանքները, հա-

ւատացած եղէք, որ ես Երեւանում սը-
տատրոփ պիտի սպասեմ Ձեր վերադառնա-
լուն եւ պիտի գամ Թիֆլիս իմ անհուն
ակնածանքը բերելու Ձեր վաստակած եւ
իմաստուն կեանքին, որ նուիրել է հայրե-
նի եզերքին այնքան <<չռայլ>> ձեռքով հու

գեկան բարիքներ ու գանձեր...>>14:

Յատկանշական է, որ Թումանեանն

ինքը հանգիստ ու անարձագանք էր հետե-
ւում դեկլարացիայի եւ Չարենցի հրապա-

րակային ելոյթների ու յօդուածների շուրջ
ծաւալուած տարաբնոյթ բանավէճերին:
Խորին ներքնատեսութեամբ նա զգում էր,
որ սկսւում է գեղագիտական մտածողու-
թեան նոր շրջան, որը նոր պահանջներ է
առաջադրելու, ուստի պէտք է զգօնութիւն
ու լրջախոհութիւն ցուցաբերել անցու-
մային այս պատասխանատու փուլում
ճիչտ կողմնորոշուելու, որպէսզի նորի
հաստատման մոլուցքով տարուած՝ չոտ-
նահարուեն ազգային մշակոյթի իրական

արժէքները: Միայն մասնաւոր զրոյցնե-
րում էր երբեմն արտայայտում իր կարծի-

14 Ն. Թումանեան, Յուշեր եւ զրոյցներ, Երեւան,
1969, էջ 298-299:

© National Library of Armenia



163 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 164 165 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 166

քը: Այդպիսի մի զրոյցի ժամանակ, օրի-
նակ, խորհուրդ է տուել Աբովին. <<Ժամա-
նակի ձայնը պէտք է լսել, ուշադիր լինել,
օգտուել, արթուն լինել միշտ: Մենք շատ
հետաքրքիր ժամանակ ենք ապրում՝ հնի
ու նորի անցողական մի շրջան>>15:

Թումանեանը օրինաչափ էր համա-
րում, որ տեղի է ունենում անխուսափելի
սերնդափոխութիւն, մանաւանդ որ ժամա-
նակները կտրուկ փոխուել էին: Բայց դեկ-
լարացիայի ծայրայեղութիւններին լուրջ
նշանակութիւն չէր տալիս, որովհետեւ մեծ
հաչուով ոչինչ չէին փոխելու հայ ժողովր-
դի դարաւոր մշակոյթի զարգացման ըն-
թացքի մէջ: Ն. Թումանեանի յուշերում
կարդում ենք. <<Անցեալները Աբովը մօտս
էր, կարծես թէ ներողութիւն էր խնդրում,

մի տեսակ իրեն քաշուած էր զգում. չէ՞ որ
նա էլ դեկլարացիայի հրատարակողներից
մեկն էր: Դէ՛, մի առակ կայ, թէպէտ ոչ
ինձ եմ ուղտ համարում, ոչ էլ նրանց
ճանճ, բայց դէ որ տեղը եկել է, պէտք է
ասել. ասում են՝ ճանճը ուղտի առաջ բզ-
զում էր, թէ՝ շնորհակալ եմ, ուղտ ախպեր.
թէ՝ ինչի՞ց թէ՝ ողջ տարին ականջիդ մի-
ջին բուն էի դրել, ապրում էի, հիմա գնում
եմ: Ուղտը թէ՝ ոչ գալդ եմ իմացել, ոչ էլ
գնալդ... Հիմի սրանցն է...>>16:

Բայց Չարենցի՝ վերեւում յիշուած
նամակի տպաւորութեան տակ անմիջապէս
նրան առանձնացնում է <<Երեքից>>. <<Չա-

րենցի նամակից երեւում է, որ տաղանդ է,
որովհետեւ տաղանդն է, որ ծուռ ճամփից

իրեն կարող է ուղիղ ճամփի վրայ դնել>>17:

Ինչպէս գիտենք, շատ ժամանակ չպի-
տի անցնէր, որպէսզի Թումանեանի կան-
խատեսումը լիովին իրականանար...

Բայց եթէ Թումանեանը Չարենցի եւ
նրա համախոհների յախուռն արմատակա-

15 Նոյն տեղում, էջ 280:
16 Նոյն տեղում, էջ 287:
17 Նոյն տեղում:

նութեանը, դրա շուրջ ծաւալուած զարգա-
ցումներին հետեւում էր ներհուն լռու
թեամբ, որոչակի ներողամտութեամբ, ապա
ընդդիմադիր քննադատութիւնը - ի դէմս Հ.
Սուրխաթեանի, Ա. Կարինեանի, Պ. Մակին-
ցեանի, S. Հախումեանի եւ այլոց, զգալով
դեկլարացիայի վտանգաւոր ազդեցութեան
սպառնալիքը գրականութեան բնականոն
զարգացման համար, հիմնաւոր քննադա-
տական ելոյթներով ազդարարում են այդ
սպառնալիքի մասին՝ սկիզբ դնելով բազ-
մաբովանդակ ու մեծածաւալ բանավէճերի,
որոնց ակտիւօրէն մասնակցում են <<նորա-
րարների>> համախոհները: Այդ բանավէճե-
րի հանգամանալից քննութիւնը անցեալ

դարի 50-ական թուականներից սկսած,
բազմակողմանիօրէն դիտարկուել ու մեկ
նաբանուել են գրականագիտութեան մէջ:
Կ՛անդրադառնանք միայն Թումանեանին
վերաբերող դիտարկումներին, որոնք հաս-
տատուել կամ մերժուել են յետագայ ու-
սումնասիրութիւններում:

<<Երեքի>> դեկլարացիայի եւ Չարենցի
<<Ի՞նչ պէտք է լինի արդի հայ բանաստեղ-
ծութիւնը>> յօդուածի առաջին քննական

լուրջ արձագանքողներից է S. Հախու-
մեանը: <<Ի պաշտպանութիւն <<չորրորդ աս-
տիճանի հոտենտոտի>>>> վերնագրով Jo
դուածում նա սկզբունքային անվերապա-

հութեամբ հանդէս է գալիս ոչ միայն Տէ-
րեանի, այլեւ բոլոր <<հոտենտոտ>> հռչա
կուած գրողների պաչտպանութեամբ: Կա

րեւորելով դասական արժէքների հետ ժա-

ռանգորդական կապի <<աբսոլիւտ>> նշանա-

կութիւնը գրականութեան զարգացման

համար՝ մեկնաբանում է. <<...Կույտուրան>>-

րը գնում, անցնում են, բայց նրանց մէջ
այն ամենը, ինչ առողջ է ու կենսունակ,

փոխանցւում է գալիքների ժառանգու-

թեան: Ոչինչ չի ապրում եւ չի աճում

առանց հողի: Այս տեսակէտից թե՛ Վահան

Տէրեանը եւ թէ՛ Յովհաննէս Թումանեանը

այնքան արժէքներ են հաղորդել հայ պօէ-

զիային եւ այնքան սնունդ են տուել, այ-

սօր էլ տալիս են, թէկուզ մեր <<Երեքին>>, որ
նրանց նիզակները մեր պօէզիայի այդ հս-
կաների դէմ նոյնքան ծիծաղելի են, որքան
ծիծաղելի է համարում Չարենցը <<պրոլե-
տարական կուլտուրա>> ստեղծելու միտքը
Հայաստանում>>18: Ուրեմն հէնց դասական
արժէքների մէջ պէտք է փնտրել հողի այն
բաժինը, որն անհրաժեշտ է նորի աճման
համար: Այլ խօսքով՝ Հախումեանն ընդ-
գծում է կարեւոր մի հանգամանք. կեանքի
ու մշակոյթի զարգացման ու առաջադիմու-
թեան գլխաւոր նախապայմանը <<մշտնջե-
նական կապակցութեան եւ օրգանական
յաջորդականութեան մէջ է>>19:

Հախումեանի յօդուածին յաջորդում է
Պ. Մակինցեանի <<Հայկական Բուալոն եւ
նրա արբանեակները թուով երեք ու կէս>>
ֆելիետոնը: Սուր ծաղրելով դեկլարա-
ցիայի գրական օրէնսդիր Չարենցի յաւակ-
նութիւնները՝ Մակինցեանը միաժամանակ
բարձր է գնահատում նրա բանաստեղծա-
կան տաղանդը, հայ նորագոյն պօէզիային
մատուցած ծառայութիւնները: <<Արուեստի

բոլոր ճիւղերում որոնումը - չարունակ-
ւում է: Տակաւին ոչ ոք չի յաւակնում բա-
նաձեւել նոր պօէզիայի նոր կանոնները:
Եւ իհարկէ Եղիչէ Չարենցը իր թարմա-
շունչ պօէզիայով շատ աւելին է տուել
պրոլետարական պօէզիային, քան այս աղ-
քատիկ ու ծամծմուած կանոններով է տա-
լիս... Մենք պարծենում ենք Չարենցով,
որպէս մեր պօէտով, բայց... սկսում ենք
ամաչել նրանից. ...>>20,- եզրակացնում է
քննադատը:

18 <<Խորհրդային Հայաստան>>, հմ, 141 (յունիսի 27),
1922: Ուշագրաւ է, որ Հախումեանը դրական է
արձագանքում Զարենցի՝ այս շրջանում գրած
ստեղծագործութիւններին: Առհասարակ Հախու-
մեան-Զարենց յարաբերութիւնները բազմիցս են
դարձել ժամանակի եւ յետագայ գրականագէտ-
ների քննութեան առարկայ:

19 Նոյն տեղում:
20 <<Խորհրդային Հայաստան>>, հմ. 157 (յուլիսի 16),

1922:

Այս երկու յօդուածներին Չարենցի
արձագանքը չի ուշանում. շուտով նա
հանդէս է գալիս <<Ապադասակարգային
ինտելիգենտը>> եւ դեկլարացիան (Պատաս-

խան բոլոր Հախումեաններին)>> յօդուածով:

Չարենցը, իհարկէ, չի հրաժարւում
դեկլարացիայի ո՛չ սկզբունքներից, ո՛չ
յարձակողական շեշտադրութիւնից: Բայց
առանձին խնդիրների վերաբերեալ նկա-
տելի են մօտեցման որոշ երանգափոխում-
ներ, որ հաւանաբար պայմանաւորուած են

Մակինցեանի դիտողութիւնների բնոյթով:
Օրինակ, շրջանցելով Հախումեանի բաւա
կան կոշտ դիտողութիւնները անցեալի ար-

ժէքները անվերապահ մերժելու վտանգա-
ւորութեան մասին, ծանրանում է յատկա-

պէս այն մտքի վրայ, թէ ստեղծագործու-

թեան մէջ գեղարուեստական ձեւր ամենե-

ւին էլ երկրորդական նչանակութիւն չու-
նի, որպէսզի նրան բնութագրի այդ ժամա-

նակ տարածուած պիտակաւորումներով՝

էսթետ, այսինքն՝ <<Արուեստը արուեստի

համար>> տեսութեան պաշտպան կամ <<ա-

պադասակարգային ինտելիգենտ>>: Հե-

տաքրքիր է նաեւ <<պրոլետարական կուլ-

տուրա>> հասկացութեան չարենցեան մեկ-

նաբանութիւնը: <<Ես իմ յօդուածում պրո-

լետարական կուլտուրա ստեղծելու միտքը

եւս անընդունելի եմ համարել ներկա-

յումս,- գրում է Չարենցը,- իսկ եթէ կար-

ծում էք, որ <<բազմաժխոր քաղաքները>>,

պայքարող դասակարգի մարտական <<չե-

փորը>>, <<բազմահազար ամբոխների յոյզը>>
պրոլետարական կուլտուրա է նչանակում

- սխալւում էք... Այն բոլորը, ինչի մասին

մենք խօսում ենք մեր դեկլարացիայում,

կարելի էր բնորոշել <<յեղափոխական այժ-

մէականութիւն>> բառով, որի մասին եւ

խօսում ենք մենք: Իսկ քանի որ այդ <<յե-

ղափոխական այժմէականութիւնը>> մեր

հայրենի իրականութեան ասպարէզում ու-

նի լայն աչխատաւորական բնոյթ - մենք

© National Library of Armenia



163 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 164 165 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 166

քը: Այդպիսի մի զրոյցի ժամանակ, օրի-
նակ, խորհուրդ է տուել Աբովին. <<Ժամա-
նակի ձայնը պէտք է լսել, ուշադիր լինել,
օգտուել, արթուն լինել միշտ: Մենք շատ
հետաքրքիր ժամանակ ենք ապրում՝ հնի
ու նորի անցողական մի շրջան>>15:

Թումանեանը օրինաչափ էր համա-
րում, որ տեղի է ունենում անխուսափելի
սերնդափոխութիւն, մանաւանդ որ ժամա-
նակները կտրուկ փոխուել էին: Բայց դեկ-
լարացիայի ծայրայեղութիւններին լուրջ
նշանակութիւն չէր տալիս, որովհետեւ մեծ
հաչուով ոչինչ չէին փոխելու հայ ժողովր-
դի դարաւոր մշակոյթի զարգացման ըն-
թացքի մէջ: Ն. Թումանեանի յուշերում
կարդում ենք. <<Անցեալները Աբովը մօտս
էր, կարծես թէ ներողութիւն էր խնդրում,

մի տեսակ իրեն քաշուած էր զգում. չէ՞ որ
նա էլ դեկլարացիայի հրատարակողներից
մեկն էր: Դէ՛, մի առակ կայ, թէպէտ ոչ
ինձ եմ ուղտ համարում, ոչ էլ նրանց
ճանճ, բայց դէ որ տեղը եկել է, պէտք է
ասել. ասում են՝ ճանճը ուղտի առաջ բզ-
զում էր, թէ՝ շնորհակալ եմ, ուղտ ախպեր.
թէ՝ ինչի՞ց թէ՝ ողջ տարին ականջիդ մի-
ջին բուն էի դրել, ապրում էի, հիմա գնում
եմ: Ուղտը թէ՝ ոչ գալդ եմ իմացել, ոչ էլ
գնալդ... Հիմի սրանցն է...>>16:

Բայց Չարենցի՝ վերեւում յիշուած
նամակի տպաւորութեան տակ անմիջապէս
նրան առանձնացնում է <<Երեքից>>. <<Չա-

րենցի նամակից երեւում է, որ տաղանդ է,
որովհետեւ տաղանդն է, որ ծուռ ճամփից

իրեն կարող է ուղիղ ճամփի վրայ դնել>>17:

Ինչպէս գիտենք, շատ ժամանակ չպի-
տի անցնէր, որպէսզի Թումանեանի կան-
խատեսումը լիովին իրականանար...

Բայց եթէ Թումանեանը Չարենցի եւ
նրա համախոհների յախուռն արմատակա-

15 Նոյն տեղում, էջ 280:
16 Նոյն տեղում, էջ 287:
17 Նոյն տեղում:

նութեանը, դրա շուրջ ծաւալուած զարգա-
ցումներին հետեւում էր ներհուն լռու
թեամբ, որոչակի ներողամտութեամբ, ապա
ընդդիմադիր քննադատութիւնը - ի դէմս Հ.
Սուրխաթեանի, Ա. Կարինեանի, Պ. Մակին-
ցեանի, S. Հախումեանի եւ այլոց, զգալով
դեկլարացիայի վտանգաւոր ազդեցութեան
սպառնալիքը գրականութեան բնականոն
զարգացման համար, հիմնաւոր քննադա-
տական ելոյթներով ազդարարում են այդ
սպառնալիքի մասին՝ սկիզբ դնելով բազ-
մաբովանդակ ու մեծածաւալ բանավէճերի,
որոնց ակտիւօրէն մասնակցում են <<նորա-
րարների>> համախոհները: Այդ բանավէճե-
րի հանգամանալից քննութիւնը անցեալ

դարի 50-ական թուականներից սկսած,
բազմակողմանիօրէն դիտարկուել ու մեկ
նաբանուել են գրականագիտութեան մէջ:
Կ՛անդրադառնանք միայն Թումանեանին
վերաբերող դիտարկումներին, որոնք հաս-
տատուել կամ մերժուել են յետագայ ու-
սումնասիրութիւններում:

<<Երեքի>> դեկլարացիայի եւ Չարենցի
<<Ի՞նչ պէտք է լինի արդի հայ բանաստեղ-
ծութիւնը>> յօդուածի առաջին քննական

լուրջ արձագանքողներից է S. Հախու-
մեանը: <<Ի պաշտպանութիւն <<չորրորդ աս-
տիճանի հոտենտոտի>>>> վերնագրով Jo
դուածում նա սկզբունքային անվերապա-

հութեամբ հանդէս է գալիս ոչ միայն Տէ-
րեանի, այլեւ բոլոր <<հոտենտոտ>> հռչա
կուած գրողների պաչտպանութեամբ: Կա

րեւորելով դասական արժէքների հետ ժա-

ռանգորդական կապի <<աբսոլիւտ>> նշանա-

կութիւնը գրականութեան զարգացման

համար՝ մեկնաբանում է. <<...Կույտուրան>>-

րը գնում, անցնում են, բայց նրանց մէջ
այն ամենը, ինչ առողջ է ու կենսունակ,

փոխանցւում է գալիքների ժառանգու-

թեան: Ոչինչ չի ապրում եւ չի աճում

առանց հողի: Այս տեսակէտից թե՛ Վահան

Տէրեանը եւ թէ՛ Յովհաննէս Թումանեանը

այնքան արժէքներ են հաղորդել հայ պօէ-

զիային եւ այնքան սնունդ են տուել, այ-

սօր էլ տալիս են, թէկուզ մեր <<Երեքին>>, որ
նրանց նիզակները մեր պօէզիայի այդ հս-
կաների դէմ նոյնքան ծիծաղելի են, որքան
ծիծաղելի է համարում Չարենցը <<պրոլե-
տարական կուլտուրա>> ստեղծելու միտքը
Հայաստանում>>18: Ուրեմն հէնց դասական
արժէքների մէջ պէտք է փնտրել հողի այն
բաժինը, որն անհրաժեշտ է նորի աճման
համար: Այլ խօսքով՝ Հախումեանն ընդ-
գծում է կարեւոր մի հանգամանք. կեանքի
ու մշակոյթի զարգացման ու առաջադիմու-
թեան գլխաւոր նախապայմանը <<մշտնջե-
նական կապակցութեան եւ օրգանական
յաջորդականութեան մէջ է>>19:

Հախումեանի յօդուածին յաջորդում է
Պ. Մակինցեանի <<Հայկական Բուալոն եւ
նրա արբանեակները թուով երեք ու կէս>>
ֆելիետոնը: Սուր ծաղրելով դեկլարա-
ցիայի գրական օրէնսդիր Չարենցի յաւակ-
նութիւնները՝ Մակինցեանը միաժամանակ
բարձր է գնահատում նրա բանաստեղծա-
կան տաղանդը, հայ նորագոյն պօէզիային
մատուցած ծառայութիւնները: <<Արուեստի

բոլոր ճիւղերում որոնումը - չարունակ-
ւում է: Տակաւին ոչ ոք չի յաւակնում բա-
նաձեւել նոր պօէզիայի նոր կանոնները:
Եւ իհարկէ Եղիչէ Չարենցը իր թարմա-
շունչ պօէզիայով շատ աւելին է տուել
պրոլետարական պօէզիային, քան այս աղ-
քատիկ ու ծամծմուած կանոններով է տա-
լիս... Մենք պարծենում ենք Չարենցով,
որպէս մեր պօէտով, բայց... սկսում ենք
ամաչել նրանից. ...>>20,- եզրակացնում է
քննադատը:

18 <<Խորհրդային Հայաստան>>, հմ, 141 (յունիսի 27),
1922: Ուշագրաւ է, որ Հախումեանը դրական է
արձագանքում Զարենցի՝ այս շրջանում գրած
ստեղծագործութիւններին: Առհասարակ Հախու-
մեան-Զարենց յարաբերութիւնները բազմիցս են
դարձել ժամանակի եւ յետագայ գրականագէտ-
ների քննութեան առարկայ:

19 Նոյն տեղում:
20 <<Խորհրդային Հայաստան>>, հմ. 157 (յուլիսի 16),

1922:

Այս երկու յօդուածներին Չարենցի
արձագանքը չի ուշանում. շուտով նա
հանդէս է գալիս <<Ապադասակարգային
ինտելիգենտը>> եւ դեկլարացիան (Պատաս-

խան բոլոր Հախումեաններին)>> յօդուածով:

Չարենցը, իհարկէ, չի հրաժարւում
դեկլարացիայի ո՛չ սկզբունքներից, ո՛չ
յարձակողական շեշտադրութիւնից: Բայց
առանձին խնդիրների վերաբերեալ նկա-
տելի են մօտեցման որոշ երանգափոխում-
ներ, որ հաւանաբար պայմանաւորուած են

Մակինցեանի դիտողութիւնների բնոյթով:
Օրինակ, շրջանցելով Հախումեանի բաւա
կան կոշտ դիտողութիւնները անցեալի ար-

ժէքները անվերապահ մերժելու վտանգա-
ւորութեան մասին, ծանրանում է յատկա-

պէս այն մտքի վրայ, թէ ստեղծագործու-

թեան մէջ գեղարուեստական ձեւր ամենե-

ւին էլ երկրորդական նչանակութիւն չու-
նի, որպէսզի նրան բնութագրի այդ ժամա-

նակ տարածուած պիտակաւորումներով՝

էսթետ, այսինքն՝ <<Արուեստը արուեստի

համար>> տեսութեան պաշտպան կամ <<ա-

պադասակարգային ինտելիգենտ>>: Հե-

տաքրքիր է նաեւ <<պրոլետարական կուլ-

տուրա>> հասկացութեան չարենցեան մեկ-

նաբանութիւնը: <<Ես իմ յօդուածում պրո-

լետարական կուլտուրա ստեղծելու միտքը

եւս անընդունելի եմ համարել ներկա-

յումս,- գրում է Չարենցը,- իսկ եթէ կար-

ծում էք, որ <<բազմաժխոր քաղաքները>>,

պայքարող դասակարգի մարտական <<չե-

փորը>>, <<բազմահազար ամբոխների յոյզը>>
պրոլետարական կուլտուրա է նչանակում

- սխալւում էք... Այն բոլորը, ինչի մասին

մենք խօսում ենք մեր դեկլարացիայում,

կարելի էր բնորոշել <<յեղափոխական այժ-

մէականութիւն>> բառով, որի մասին եւ

խօսում ենք մենք: Իսկ քանի որ այդ <<յե-

ղափոխական այժմէականութիւնը>> մեր

հայրենի իրականութեան ասպարէզում ու-

նի լայն աչխատաւորական բնոյթ - մենք

© National Library of Armenia



167 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 168 169 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 170

եւս պիտի ընդգծենք մեր ուղին այդ բնոյ-
թին համապատասխան>>21: Այսինքն՝ իրենց
արմատականութիւնը վերաբերում է ոչ
այնքան անցեալի մերժումին, որքան <<յե-
ղափոխական այժմէականութեանը>>: Պա-

տահական չէ, որ Թումանեանի եւ Իսահա-

կեանի մասին որեւէ ակնարկ չկայ: Իսկ
Տէրեանը յիշւում է հիմնաւորելու համար
իր միտքը, թէ եթէ երգը չի համապատաս-
խանում ժամանակի եւ դասակարգի տրա-
մադրութիւններին, ապա ոչ միայն դադա-
րում է կենդանի խօսք լինելուց, այլեւ
որոշ դէպքերում կարող է լինել վնասա-
կար: <<Այս տեսակէտից աւելի վնասակար
բան, քան Տէրեանի պօէզիան, ես չեմ
պատկերացնում,- բացատրում է նա:- Այն
մեղկութիւնը, այն հիւանդոտ մեղկութիւ-
նր, որ լցնում է Տէրեանը ընթերցողի սիր-
տը - թո՛ղ որ կորչի: Այսինքն՝ դառնայ
<<պատմագրի>> կամ <<սպեցի>> սեփականու-
թիւն>>22:

Այս դէպքում եւս նկատելի է ինչ-որ
<<նահանջ>> անվերապահ ժխտումի շեշ
տադրութիւնից, որ նկատուել է գրականա-
գիտութեան մէջ: Ուշագրաւ է, օրինակ, Ժ.
Քալանթարեանի դիտարկումը. <<ուղղակի,
եթէ կարելի է ասել, նրանց յանձնարարում
էր պատմաբանների ու մասնագէտների ու-
շադրութեանը, այսպէս ասած, <<սպեցնե-
րին>>: Ուշադիր լինելու դէպքում կարելի է
նկատել, որ դա չատ չէր տարբերւում Տէ-
րեանի՝ <<Հայ գրականութեան գալիք օրը>>
զեկուցման մէջ արտայայտուած մտքից,
երբ Տէրեանը, շատ բարձր գնահատելով
Թումանեանին, նրա ճանապարհը չէր հա
մարում հայ պօէզիայի գալիք ուղին...
նկատենք սակայն, որ էական տարբերու-
թիւնը արտայայտման կերպի եւ երկու
բանաստեղծների խառնուածքի մէջ է>>23:

21 Ե. Չարենց, Երկերի ժողովածու, հա. 6, էջ 30-31:
22 Նոյն տեղում, էջ 32:
23 Ժ. Քալանթարեան, Եղիշէ Զարենց եւ Տիգրան

Հախումեան,- Չարենցեան ընթերցումներ, J0-

Պէտք է յաւելել միայն, որ տարբերութիւ-
նը ոչ միայն <<խառնուածքի>>, այլեւ հար
ցադրման ելակէտի ու նպատակի մէջ է:

Ծայր առած բանավէճի շրջանակները
գնալով ընդարձակւում են: Հանդէս են
գալիս յայտնի եւ անյայտ քննադատներ
ու գրողներ՝ Եղիա Չուբար, Յարութիւն
Սուրխաթեան, Արտաշէս Կարինեան,
Ազատ Վշտունի, Գուրգէն Մահարի, Դր.
Տէր-Սիմոնեան, Աշոտ Հախումեան, Ն. Դ.
(Նորայր Դաբաղեան), Ալ. Մարտունի (Ալ.
Մեասնիկեան), Գրասէր (8. Խանզադեան)
եւ ուրիշներ: Դասական գրականութեան
անվերապահ մերժումի խնդիրը ընդհան-
րապէս շարունակում է այս կամ այն չա
փով զբաղեցնել ինչպէս հակառակորդ,
այնպէս էլ համակիր քննադատներին,
բայց աստիճանաբար մղւում է երկրորդ
պլան, առաջնային են դառնում նորագոյն
գրականութեան ուղղութեան, բովանդա-
կութեան ու հեռանկարների հարցերը:

Դր. Տէր-Սիմոնեանը, օրինակ, աւան-
դական արժէքների հետ անհրաժեշտ կապի
պահանջը ներկայացնում է հեգնական ձե-
ւակերպումով՝ <<թող դեռ երկար ժամանակ
գրական փարոսներ լինեն Վ. Տէրեանը եւ
3. Թումանեանը>>24: Իսկ <<պրոլետարա-
կան>> գրականութիւնն ունի իր սեփական
բովանդակութիւնն ու ձեւը. <<պրոլետարա-
կան պօէզիան, որքան էլ ունենայ թոյլ,
անկազմակերպ գեղարուես-տական տեսա-

կէտից ֆորմա՝ այնուամենայնիւ նա հա
ճոյք պիտի պատճառի բանուորին եւ
առաջացնի կոլեկտիւ աշխատանքի ու կու
լեկտիւ կենցաղի գեղեցկութեան զգացում-
ներ, որովհետեւ այդ ֆորման նրա ան-
խառն, հարազատ կենցաղի եւ ապրումնե-
րի գեղարուեստական ձեւակերպումն է>>25:

դուածների ժողովածու 10, Երեւան, 2017, էջ 99-
100:

24 <<Քուրայ>>, հմ. 2, Մոսկուա, 1923, էջ 63:
25 Նոյն տեղում, էջ 67:

Բայց ուղղափառ պրոլետարական տե-
սաբանների շարքում էլ կային աւելի շրջա-
հայեաց մտածողներ: Ա. Կարինեանը, օրի-
նակ, <<Պրոլետարական գրականութեան մա-
սին>> յօդուածում այն կարծիքին է, թէ այդ
գրականութիւնը չպիտի սահմանափակուի
<<գործարանային-ֆաբրիկային մոտիվնե-
րով: Նա պիտի երգի բոլոր թեմաներով, ան-
դրադառնայ կեանքի բոլոր ոլորտներին ու
ներհակութիւններին այնպէս, ինչպէս դա
արել են արուեստի մեծագոյն վարպետնե-
րը: Միայն մի տարբերութիւն պէտք է լինի.
<<պրոլետարական հեղինակների մօտ այդ
բոլորը կը գունաւորուի առանձնայատուկ
գոյներով, եւ <<չորրորդ>> դասին յատուկ
կենսահայեցողութեամբ>>26:

Պրոլետարական շարժման տեսադաշ-
տում էր նաեւ մանկական գրականութիւ-
նը: Օրինակ՝ <<Աւանգարդ>> թերթի առաջին
համարում տպագրուած <<մանկական գրա-
կանութիւն եւ մամուլ>> յօդուածում Ն. Դ.
ստորագրութեամբ հեղինակը, կարեւոր>--
լով. պրոլետարական ոգով մանկական
գրականութիւն ստեղծելու խնդիրը, առ-
հասարակ մերժում է նախայեղափոխական

շրջանի ամբողջ հայ մանկագրութիւնը,
մասնաւորապէս <<Հասկեր>> ամսագրի հրա-
պարակումները՝ բացառութիւն անելով մի
քանի հեղինակների վերաբերմամբ: <<Ի-

հարկէ,- գրում է նա,- չպիտի մոռանալ
այստեղ խօսել մի շարք բացառութիւնների
մասին ինչպէս օրինակ Թումանեանի (կեն-
դանավէպերը, <<Գիքորը>>) Աղայեանի եւ
այլ բացառութիւնների մասին, որոնց
ստեղծագործութիւնները այժմ էլ կարելի է
յանձնարարել մանուկներին>>27: Ինչպէս
երեւում է քաղուածքից, քննադատը, եթէ
չասենք որոշակի վերապահումով, յամե-
նայն դէպս զգուչաւորութեամբ է մօտե-
նում նաեւ Թումանեանի մանկագրու-

26 <<Պայքար>>, հմ. 3 (փետրուարի 23), Երեւան, 1923,
էջ 33:

27 <<Աւանգարդ>>, հմ. 1 (մայիսի 5), Երեւան, 1923:

թեանը: Այդ զգուշաւորութիւնը տարա-
ծուած բարդոյթ էր ինչպէս աւանդա-
պաշտների, այնպէս էլ պրոլետարական
<<մոդեռնիստների>> շրջանում: Առաջին-
ներն զգուշանում էին պահպանողական,

երկրորդները ծայրայեղական պիտակաւո-
րումներից: Ե՛ւ առաջինների, ե՛ւ երկրորդ-
ների շարքում քչերն էին, որ անվերապահ
համոզմունքով էին նուիրուած իրենց դա-
ւանած արժէքներին:

Այդ քչերից էր Գրասէր ծածկանունով

հանդէս եկող Ցոլակ Խանզադեանը, որ

գրական քննադատի մկրտութիւնն ստացել

էր 1900-1910-ական թուականների գրա-
կան մթնոլորտում եւ հաւատարիմ էր
մնացել այդ մթնոլորտում ձեւաւորուած

իր հայեացքներին: Մամուլը ողողած բա-

նավիճային տարաբնոյթ ելոյթների շար-

քում լրջախոհութեամբ առանձնանում է
նրա <<Աշխատանքի գրական դպրոց>> Jo-
դուածը՝ բանիմաց խորհրդածութիւններ

գրականութեան ոլորտում տարերային ու

<<տենդոտ>> որոնումների վերաբերեալ:

Այն, որ ե՛ւ հասարակական կացութաձեւի,

ե՛ւ իշխանութեան փոփոխութեան հետ

պէտք է ստեղծուի նաեւ գաղափարախօ-

սական նոր վերնաշէնք, որի կարեւոր

մասն է կազմում գրականութիւնը, քննա-

դատը համարում է տրամաբանական:

Բայց առաջնահերթ է համարում այն հար-

ցը, թէ ինչպէս հասնել նպատակին, որ <<ոչ

այլ ինչ է, բայց եթէ գիտութեանց եւ
արուեստների մի կատարեալ Վերածնու-

թեան պահանջ...>>28:

Այդ նպատակին հասնելու ուղիղ ճա-

նապարհը, ինչպէս խորահայեցութեամբ

նկատում է նա, ոչ թէ հնի ժխտումն ու

արհամարհումը պէտք է լինեն, այլ ճիշտ

հակառակը, հնի անկողմնակալ լուսաբա-
նութիւնն ու ճանաչումը: Այդ հարցում

մեծ դեր է վերապահում Հայ պրոլետարա-

28 <<Պայքար>>, հմ. 3 (փետրուարի 23), Երեւան, 1923,

էջ 38:

© National Library of Armenia



167 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 168 169 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 170

եւս պիտի ընդգծենք մեր ուղին այդ բնոյ-
թին համապատասխան>>21: Այսինքն՝ իրենց
արմատականութիւնը վերաբերում է ոչ
այնքան անցեալի մերժումին, որքան <<յե-
ղափոխական այժմէականութեանը>>: Պա-

տահական չէ, որ Թումանեանի եւ Իսահա-

կեանի մասին որեւէ ակնարկ չկայ: Իսկ
Տէրեանը յիշւում է հիմնաւորելու համար
իր միտքը, թէ եթէ երգը չի համապատաս-
խանում ժամանակի եւ դասակարգի տրա-
մադրութիւններին, ապա ոչ միայն դադա-
րում է կենդանի խօսք լինելուց, այլեւ
որոշ դէպքերում կարող է լինել վնասա-
կար: <<Այս տեսակէտից աւելի վնասակար
բան, քան Տէրեանի պօէզիան, ես չեմ
պատկերացնում,- բացատրում է նա:- Այն
մեղկութիւնը, այն հիւանդոտ մեղկութիւ-
նր, որ լցնում է Տէրեանը ընթերցողի սիր-
տը - թո՛ղ որ կորչի: Այսինքն՝ դառնայ
<<պատմագրի>> կամ <<սպեցի>> սեփականու-
թիւն>>22:

Այս դէպքում եւս նկատելի է ինչ-որ
<<նահանջ>> անվերապահ ժխտումի շեշ
տադրութիւնից, որ նկատուել է գրականա-
գիտութեան մէջ: Ուշագրաւ է, օրինակ, Ժ.
Քալանթարեանի դիտարկումը. <<ուղղակի,
եթէ կարելի է ասել, նրանց յանձնարարում
էր պատմաբանների ու մասնագէտների ու-
շադրութեանը, այսպէս ասած, <<սպեցնե-
րին>>: Ուշադիր լինելու դէպքում կարելի է
նկատել, որ դա չատ չէր տարբերւում Տէ-
րեանի՝ <<Հայ գրականութեան գալիք օրը>>
զեկուցման մէջ արտայայտուած մտքից,
երբ Տէրեանը, շատ բարձր գնահատելով
Թումանեանին, նրա ճանապարհը չէր հա
մարում հայ պօէզիայի գալիք ուղին...
նկատենք սակայն, որ էական տարբերու-
թիւնը արտայայտման կերպի եւ երկու
բանաստեղծների խառնուածքի մէջ է>>23:

21 Ե. Չարենց, Երկերի ժողովածու, հա. 6, էջ 30-31:
22 Նոյն տեղում, էջ 32:
23 Ժ. Քալանթարեան, Եղիշէ Զարենց եւ Տիգրան

Հախումեան,- Չարենցեան ընթերցումներ, J0-

Պէտք է յաւելել միայն, որ տարբերութիւ-
նը ոչ միայն <<խառնուածքի>>, այլեւ հար
ցադրման ելակէտի ու նպատակի մէջ է:

Ծայր առած բանավէճի շրջանակները
գնալով ընդարձակւում են: Հանդէս են
գալիս յայտնի եւ անյայտ քննադատներ
ու գրողներ՝ Եղիա Չուբար, Յարութիւն
Սուրխաթեան, Արտաշէս Կարինեան,
Ազատ Վշտունի, Գուրգէն Մահարի, Դր.
Տէր-Սիմոնեան, Աշոտ Հախումեան, Ն. Դ.
(Նորայր Դաբաղեան), Ալ. Մարտունի (Ալ.
Մեասնիկեան), Գրասէր (8. Խանզադեան)
եւ ուրիշներ: Դասական գրականութեան
անվերապահ մերժումի խնդիրը ընդհան-
րապէս շարունակում է այս կամ այն չա
փով զբաղեցնել ինչպէս հակառակորդ,
այնպէս էլ համակիր քննադատներին,
բայց աստիճանաբար մղւում է երկրորդ
պլան, առաջնային են դառնում նորագոյն
գրականութեան ուղղութեան, բովանդա-
կութեան ու հեռանկարների հարցերը:

Դր. Տէր-Սիմոնեանը, օրինակ, աւան-
դական արժէքների հետ անհրաժեշտ կապի
պահանջը ներկայացնում է հեգնական ձե-
ւակերպումով՝ <<թող դեռ երկար ժամանակ
գրական փարոսներ լինեն Վ. Տէրեանը եւ
3. Թումանեանը>>24: Իսկ <<պրոլետարա-
կան>> գրականութիւնն ունի իր սեփական
բովանդակութիւնն ու ձեւը. <<պրոլետարա-
կան պօէզիան, որքան էլ ունենայ թոյլ,
անկազմակերպ գեղարուես-տական տեսա-

կէտից ֆորմա՝ այնուամենայնիւ նա հա
ճոյք պիտի պատճառի բանուորին եւ
առաջացնի կոլեկտիւ աշխատանքի ու կու
լեկտիւ կենցաղի գեղեցկութեան զգացում-
ներ, որովհետեւ այդ ֆորման նրա ան-
խառն, հարազատ կենցաղի եւ ապրումնե-
րի գեղարուեստական ձեւակերպումն է>>25:

դուածների ժողովածու 10, Երեւան, 2017, էջ 99-
100:

24 <<Քուրայ>>, հմ. 2, Մոսկուա, 1923, էջ 63:
25 Նոյն տեղում, էջ 67:

Բայց ուղղափառ պրոլետարական տե-
սաբանների շարքում էլ կային աւելի շրջա-
հայեաց մտածողներ: Ա. Կարինեանը, օրի-
նակ, <<Պրոլետարական գրականութեան մա-
սին>> յօդուածում այն կարծիքին է, թէ այդ
գրականութիւնը չպիտի սահմանափակուի
<<գործարանային-ֆաբրիկային մոտիվնե-
րով: Նա պիտի երգի բոլոր թեմաներով, ան-
դրադառնայ կեանքի բոլոր ոլորտներին ու
ներհակութիւններին այնպէս, ինչպէս դա
արել են արուեստի մեծագոյն վարպետնե-
րը: Միայն մի տարբերութիւն պէտք է լինի.
<<պրոլետարական հեղինակների մօտ այդ
բոլորը կը գունաւորուի առանձնայատուկ
գոյներով, եւ <<չորրորդ>> դասին յատուկ
կենսահայեցողութեամբ>>26:

Պրոլետարական շարժման տեսադաշ-
տում էր նաեւ մանկական գրականութիւ-
նը: Օրինակ՝ <<Աւանգարդ>> թերթի առաջին
համարում տպագրուած <<մանկական գրա-
կանութիւն եւ մամուլ>> յօդուածում Ն. Դ.
ստորագրութեամբ հեղինակը, կարեւոր>--
լով. պրոլետարական ոգով մանկական
գրականութիւն ստեղծելու խնդիրը, առ-
հասարակ մերժում է նախայեղափոխական

շրջանի ամբողջ հայ մանկագրութիւնը,
մասնաւորապէս <<Հասկեր>> ամսագրի հրա-
պարակումները՝ բացառութիւն անելով մի
քանի հեղինակների վերաբերմամբ: <<Ի-

հարկէ,- գրում է նա,- չպիտի մոռանալ
այստեղ խօսել մի շարք բացառութիւնների
մասին ինչպէս օրինակ Թումանեանի (կեն-
դանավէպերը, <<Գիքորը>>) Աղայեանի եւ
այլ բացառութիւնների մասին, որոնց
ստեղծագործութիւնները այժմ էլ կարելի է
յանձնարարել մանուկներին>>27: Ինչպէս
երեւում է քաղուածքից, քննադատը, եթէ
չասենք որոշակի վերապահումով, յամե-
նայն դէպս զգուչաւորութեամբ է մօտե-
նում նաեւ Թումանեանի մանկագրու-

26 <<Պայքար>>, հմ. 3 (փետրուարի 23), Երեւան, 1923,
էջ 33:

27 <<Աւանգարդ>>, հմ. 1 (մայիսի 5), Երեւան, 1923:

թեանը: Այդ զգուշաւորութիւնը տարա-
ծուած բարդոյթ էր ինչպէս աւանդա-
պաշտների, այնպէս էլ պրոլետարական
<<մոդեռնիստների>> շրջանում: Առաջին-
ներն զգուշանում էին պահպանողական,

երկրորդները ծայրայեղական պիտակաւո-
րումներից: Ե՛ւ առաջինների, ե՛ւ երկրորդ-
ների շարքում քչերն էին, որ անվերապահ
համոզմունքով էին նուիրուած իրենց դա-
ւանած արժէքներին:

Այդ քչերից էր Գրասէր ծածկանունով

հանդէս եկող Ցոլակ Խանզադեանը, որ

գրական քննադատի մկրտութիւնն ստացել

էր 1900-1910-ական թուականների գրա-
կան մթնոլորտում եւ հաւատարիմ էր
մնացել այդ մթնոլորտում ձեւաւորուած

իր հայեացքներին: Մամուլը ողողած բա-

նավիճային տարաբնոյթ ելոյթների շար-

քում լրջախոհութեամբ առանձնանում է
նրա <<Աշխատանքի գրական դպրոց>> Jo-
դուածը՝ բանիմաց խորհրդածութիւններ

գրականութեան ոլորտում տարերային ու

<<տենդոտ>> որոնումների վերաբերեալ:

Այն, որ ե՛ւ հասարակական կացութաձեւի,

ե՛ւ իշխանութեան փոփոխութեան հետ

պէտք է ստեղծուի նաեւ գաղափարախօ-

սական նոր վերնաշէնք, որի կարեւոր

մասն է կազմում գրականութիւնը, քննա-

դատը համարում է տրամաբանական:

Բայց առաջնահերթ է համարում այն հար-

ցը, թէ ինչպէս հասնել նպատակին, որ <<ոչ

այլ ինչ է, բայց եթէ գիտութեանց եւ
արուեստների մի կատարեալ Վերածնու-

թեան պահանջ...>>28:

Այդ նպատակին հասնելու ուղիղ ճա-

նապարհը, ինչպէս խորահայեցութեամբ

նկատում է նա, ոչ թէ հնի ժխտումն ու

արհամարհումը պէտք է լինեն, այլ ճիշտ

հակառակը, հնի անկողմնակալ լուսաբա-
նութիւնն ու ճանաչումը: Այդ հարցում

մեծ դեր է վերապահում Հայ պրոլետարա-

28 <<Պայքար>>, հմ. 3 (փետրուարի 23), Երեւան, 1923,

էջ 38:

© National Library of Armenia



171 ԵՒԱ

կան գրողների միութիւնը, որ, ըստ Խան-

զադեանի, զբաղուած է միայն երիտասարդ
<<բանաստեղծների>> անբովանդակ ոտանա-

ւորները հրապարակելով ու խրախուսելով:
Դրա փոխարէն Միութեան առաջնահերթ

խնդիրը պէտք է լինի գրական-գիտական
ակադեմիա հիմնելը. <<տգիտութեան խա-
ւարի մէջ գեղարուեստի ծաղիկները>> չեն
կարող փթթել: <<Չափազանց աղօտ հասկա-
ցողութիւն ունեն մեր պատանիները թէ՛
գիտութեան եւ թէ՛ գրականութեան մա-

սին,- պարզաբանում է իր միտքը քննա-

դատը...- Երեքի այն հռչակաւոր դեկլարա-
ցիան նոր արուեստի մասին, որ մի տեսակ

դարաշրջան պէտք է կազմէր միամիտ հե
ղինակների կարծիքով, միանգամայն փո-
շիացնում, քամուն է տալիս ամբողջ հին
գրականութիւնը եւ սրանով սրբագործում
է տգիտութիւնը այդ անպէտք գրականու-
թեան նկատմամբ...>>29: Նոր գրականու-
թիւն ստեղծելու, զարգացնելու համար,
իբրեւ կարեւոր նախապայման, Խանզա-
դեանն ընդգծում է հայ եւ համաշխար-
հային գրականութեան, պատմութեան
իմացութիւնը, ինչը նորելուկ գրողներին,
գրասէր պատանիներին կօօնի գիտակցա-
կան եւ <<ոչ թէ թութակավարի>>, տգէտ մօ-
տեցում ցուցաբերել անցեալի արժէքները
գնահատելիս:

Գրասէրը միութեան ուշադրութիւնն է
հրաւիրում այլ կարեւոր հարցերի վրայ,
օրինակ այն, որ հայ գրականութիւնը ան-
չափ աղքատ է համամարդկային գաղա-
փարներով ու տիպերով, եւ դա մեծապէս
պայմանաւորուած է հայ ժողովրդի ողբեր-
գական ճակատագրով. ինքնապաշտանու-
թեան եւ հայրենաստեղծման պաթոսը մշ-
տապէս եղել է հայ հեղինակների ստեղծա-
գործական որոնումների կիզակէտում: Կայ
նաեւ մեկ կարեւոր խնդիր. հայ գրողը, գե-
ղարուեստագէտը գիտութիւնը գեղարուես-
տից անջատ մի բան է համարում՝ թողնելով

29 Նոյն տեղում, էջ 39:

ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 172

<<սպեցների>> ուսումնասիրութեանը: Այս-
տեղից էլ սկսւում է գրողի ողբերգական
սահմանափակութիւնը: Քննադատի հա-

մոզմամբ՝ անցումային ծանր ժամանակի՝
միտք ու հոգի թունաւորող պայմաններում
դարի այդ բարդոյթից հայ գրողին, անհա-

տին ու հանրութեանը կարող են փրկել
<<կուռ աչխարհայեացքի լծակը>>, <<գիտա-

կանօրէն հիմնաւորուած հասարակական

իդէալը>>, որոնք ըմբռնելով միայն՝ երիտա
սարդները կարող են <<ստեղծագործ աչխա-
տանքով վերածնութիւն բերել մեր գրակա-

նութեանը, որի մեծ բանաստեղծը բարի բե-
րանով ասում է այսօր. <<Ապրէք, երեխէք,
Բայց մեզ պէս չապրէք>>30:

Այս բոլոր դիտողութիւնների ու դա-
տողութիւնների մէջ զգացւում է թումա-
նեանական գաղափարների շունչը: Տարի
ների մտերմական յարաբերութիւններն ու
շփումները մեծ բանաստեղծի ու նրա չը
ջապատի հետ իզուր չեն անցել երիտա-

սարդ քննադատի համար:

Անցեալի ժառանգութեան գնահատ-
ման, նորագոյն գրականութեան եւ ազ-
գային մշակոյթի զարգացման խնդիրնե-
րով էին զբաղւում նաեւ հայ մարքսիստա-
կան գրականագիտութեան այլ ներկայա-
ցուցիչներ՝՝ Ա. Յովհաննիսեան, Հ. Գիւլի-
քեւխեան, Ալ. Մեասնիկեան եւ ուրիշներ:
Քաղաքական գործիչ, քննադատ Ալ.
Մեասնիկեանը, որ 20-ական թուականների
սկզբին եղել է ՀԽՍՀ ղեկավար եւ մեծ
ներդրում ունեցել այդ տարիներին հայ
մշակութային-գրական կեանքի կազմա-
կերպման գործում, ոչ միայն անընդունելի
էր համարում անցեալի գրական արժէքնե-
րի յախուռն մերժումը, այլեւ նորի ստեղծ-
ման հապճեպ ու անհեռանկար փորձերը31:

30 Նոյն տեղում, էջ 40:
31 Յայտնի է, օրինակ, որ <<Երեքի>> դեկլարացիայից

յետոյ Զարենցի և ընկերների նախաձեռնած
<<STANDARD>>-ի վտանգաւոր փորձը կասեցուել
է հէնց Մեասնիկեանի կողմից:

173 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ

Իհարկէ, անցեալի ժառանգութեան նկատ-

մամբ Ալ. Մեասնիկեանի վերաբերմունքը

միանշանակ չէր կոմունիստ քննադատը

անցեալի ժառանգութեան մէջ գնահատում

էր առաջին հերթին հասարակութեան սո-

ցիալական առաջադիմութիւնը խթանող

գրականութիւնը: Այս տեսակէտից ուշագ-

րաւ են 1922 թ. <<նոր աշխարհ>> հանդէ-

սում տպագրուած <<Գրական քննադատու-

մասին>> եւ <<Յու. Այխեն-

վալդի
թեան մեթոդի

<<Բանաստեղծները եւ բանաստեղ-

ծուհիները>>>> յօդուածները, որոնցում յս-

տակ երեւում են նրա՝ որպէս մարքսիստա-
աչխար-

կան գեղագիտութեան կրողի

հայեացքն ու պահանջները:

<<Գրական քննադատութեան մեթոդի

մասին>> յօդուածում Մեասնիկեանը
անխզելի

զար-

գացնում է կեանքի ու արուեստի
կեանքի

կապի դրոյթը. <<Գեղարուեստը
է առօ-

արտացոլումն է: Կեանքը տալիս
առօ-

իսկ գեղարուեստը
րեայ երեւոյթներ, նա տալիս

րէականի սինթեզը, խորացումը,
ընդհա-

է առօրէականի տիպարը, իդէալը,
գեղե-

նուրի միջից յղկուածը, կերտուածը,
է արւում,

ցիկը>>32: Սրանից հետեւութիւն գրական
քննութիւնը,

որ գեղարուեստի գործառոյթը
քննադատութիւնը եւս իրենց

<<հասարակագիտօ-
պէտք է իրականացնեն չի կարող

գրաքննադատութիւնըրէն>>. Ձեւակերպումը
չլինել <<սոցիոլոգիական>>: սոցիոլո-
առաջադրում է գեղարուեստի

անհրաժեշտու-
վերլուծութեան էգիական հնարաւորութիւն

թիւն: Այս մեթոդը
երկը դիտել ժա-

տալիս գեղարուեստական
գաղափարաբա-

մանակի հասարակական տնտեսական

նութեան, հոսանքների, Մարտունին
համատեքստում: քն-կեանքի

մերժում է <<զուտ
գեղարուեստական

անուանում

նադատութեան>>
սկզբունքը,

Քանի որ իրակա=

այն մետաֆիզիկական:
ունի ենթակայի կամ-

նութիւնը գոյութիւն զարգանում է

քից անկախ եւ շարժւում ու

32 <<Նոր աշխարհ>>, հմ. 1, 1922, Թիֆլիս, էջ 80:

ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 174

դարձեալ ինքնանկախ կերպով, նչանա-

կում է՝ քննադատութիւնը եւս պիտի

առաջնորդուի նոյն առարկայական սկզ-

բունքով: Սրանից հետեւում է այն դրոյթը,

մարքսիստական գրաքննադատութիւնը
որ <<դիալեկտիկական>> է. ցանկա-

իր բնոյթով
երեւոյթ գտնւում է <<չարժման, զար-

գացման
ցած

ընթացքի մէջ>>: Իսկ այդ շարժ-

ման հիմքում Մեասնիկեանը առաջին հեր-

թին մատնանչում է <<տնտեսական կեան-

քը>> եւ նրա <<զսպանակը կազմող>> <<ար-

ու
տադրական ուժերը>>, որոնց ներքին

քն-
արտաքին շարժընթացն էլ պիտի լինի

նադատութեան ուսումնասիրութեան ա-

խնդիրը: Կոմունիստ քննա-
ռաջնահերթ

ակնյայտօրէն առաջնորդւում է Պլե-
դատը Լունաչարսկու զարգացրած
խանովի ու

սոցիալական համարժէ-
<<գրականութեան

քի>> տեսութեան դրոյթներով:

Մեասնիկեանը, ժամանակի մարքսիս-

տական գեղագիտութեան սկզբունքների

մեթոդաբանութեան հետեւորդը լինելով,

ընդունում էր նաեւ գեղարուեստական

գրականութեան արժեւորման այն մօտե-

ցումը, որը հնարաւորութիւն էր տալիս

առարկայօրէն վերլուծելու եւ գնահատե-

ու նրա երկերը: Այդ խառ-
լու հեղինակին

օրերին հակասական գրական անցու-
նակ

մանաւանդ Չարենցի տաղանդի
դարձերի, այսպիսի լայնա-ստեղծագործութեանու

արժեւորումը վկայում է, որ քննա-
խոհ

Մեասնիկեանը ղեկավարւում էր վեր-
դատ

արգասաւոր մեթոդով:
լուծութեան այդ

Չարենցը դեռ չէր յաղթահարել ինք-

նորոնումների դժուարին փորձութիւննե-

երբ վրայ է հասնում 3. Թումանեանի
րը,
մահուան բօթը: 1923 թ. ապրիլի 3-ին

<<Խորհրդային Հայաստան>> թերթում նա

այդ առթիւ տպագրում է <<Երկու աչխարհի

սահմանագծում>> յօդուածը: Դա իւրօրի-

նակ ապաչաւանք էր մեծ բանաստեղծի

թարմ յիչատակի հանդէպ:

© National Library of Armenia



171 ԵՒԱ

կան գրողների միութիւնը, որ, ըստ Խան-

զադեանի, զբաղուած է միայն երիտասարդ
<<բանաստեղծների>> անբովանդակ ոտանա-

ւորները հրապարակելով ու խրախուսելով:
Դրա փոխարէն Միութեան առաջնահերթ

խնդիրը պէտք է լինի գրական-գիտական
ակադեմիա հիմնելը. <<տգիտութեան խա-
ւարի մէջ գեղարուեստի ծաղիկները>> չեն
կարող փթթել: <<Չափազանց աղօտ հասկա-
ցողութիւն ունեն մեր պատանիները թէ՛
գիտութեան եւ թէ՛ գրականութեան մա-

սին,- պարզաբանում է իր միտքը քննա-

դատը...- Երեքի այն հռչակաւոր դեկլարա-
ցիան նոր արուեստի մասին, որ մի տեսակ

դարաշրջան պէտք է կազմէր միամիտ հե
ղինակների կարծիքով, միանգամայն փո-
շիացնում, քամուն է տալիս ամբողջ հին
գրականութիւնը եւ սրանով սրբագործում
է տգիտութիւնը այդ անպէտք գրականու-
թեան նկատմամբ...>>29: Նոր գրականու-
թիւն ստեղծելու, զարգացնելու համար,
իբրեւ կարեւոր նախապայման, Խանզա-
դեանն ընդգծում է հայ եւ համաշխար-
հային գրականութեան, պատմութեան
իմացութիւնը, ինչը նորելուկ գրողներին,
գրասէր պատանիներին կօօնի գիտակցա-
կան եւ <<ոչ թէ թութակավարի>>, տգէտ մօ-
տեցում ցուցաբերել անցեալի արժէքները
գնահատելիս:

Գրասէրը միութեան ուշադրութիւնն է
հրաւիրում այլ կարեւոր հարցերի վրայ,
օրինակ այն, որ հայ գրականութիւնը ան-
չափ աղքատ է համամարդկային գաղա-
փարներով ու տիպերով, եւ դա մեծապէս
պայմանաւորուած է հայ ժողովրդի ողբեր-
գական ճակատագրով. ինքնապաշտանու-
թեան եւ հայրենաստեղծման պաթոսը մշ-
տապէս եղել է հայ հեղինակների ստեղծա-
գործական որոնումների կիզակէտում: Կայ
նաեւ մեկ կարեւոր խնդիր. հայ գրողը, գե-
ղարուեստագէտը գիտութիւնը գեղարուես-
տից անջատ մի բան է համարում՝ թողնելով

29 Նոյն տեղում, էջ 39:

ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 172

<<սպեցների>> ուսումնասիրութեանը: Այս-
տեղից էլ սկսւում է գրողի ողբերգական
սահմանափակութիւնը: Քննադատի հա-

մոզմամբ՝ անցումային ծանր ժամանակի՝
միտք ու հոգի թունաւորող պայմաններում
դարի այդ բարդոյթից հայ գրողին, անհա-

տին ու հանրութեանը կարող են փրկել
<<կուռ աչխարհայեացքի լծակը>>, <<գիտա-

կանօրէն հիմնաւորուած հասարակական

իդէալը>>, որոնք ըմբռնելով միայն՝ երիտա
սարդները կարող են <<ստեղծագործ աչխա-
տանքով վերածնութիւն բերել մեր գրակա-

նութեանը, որի մեծ բանաստեղծը բարի բե-
րանով ասում է այսօր. <<Ապրէք, երեխէք,
Բայց մեզ պէս չապրէք>>30:

Այս բոլոր դիտողութիւնների ու դա-
տողութիւնների մէջ զգացւում է թումա-
նեանական գաղափարների շունչը: Տարի
ների մտերմական յարաբերութիւններն ու
շփումները մեծ բանաստեղծի ու նրա չը
ջապատի հետ իզուր չեն անցել երիտա-

սարդ քննադատի համար:

Անցեալի ժառանգութեան գնահատ-
ման, նորագոյն գրականութեան եւ ազ-
գային մշակոյթի զարգացման խնդիրնե-
րով էին զբաղւում նաեւ հայ մարքսիստա-
կան գրականագիտութեան այլ ներկայա-
ցուցիչներ՝՝ Ա. Յովհաննիսեան, Հ. Գիւլի-
քեւխեան, Ալ. Մեասնիկեան եւ ուրիշներ:
Քաղաքական գործիչ, քննադատ Ալ.
Մեասնիկեանը, որ 20-ական թուականների
սկզբին եղել է ՀԽՍՀ ղեկավար եւ մեծ
ներդրում ունեցել այդ տարիներին հայ
մշակութային-գրական կեանքի կազմա-
կերպման գործում, ոչ միայն անընդունելի
էր համարում անցեալի գրական արժէքնե-
րի յախուռն մերժումը, այլեւ նորի ստեղծ-
ման հապճեպ ու անհեռանկար փորձերը31:

30 Նոյն տեղում, էջ 40:
31 Յայտնի է, օրինակ, որ <<Երեքի>> դեկլարացիայից

յետոյ Զարենցի և ընկերների նախաձեռնած
<<STANDARD>>-ի վտանգաւոր փորձը կասեցուել
է հէնց Մեասնիկեանի կողմից:

173 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ

Իհարկէ, անցեալի ժառանգութեան նկատ-

մամբ Ալ. Մեասնիկեանի վերաբերմունքը

միանշանակ չէր կոմունիստ քննադատը

անցեալի ժառանգութեան մէջ գնահատում

էր առաջին հերթին հասարակութեան սո-

ցիալական առաջադիմութիւնը խթանող

գրականութիւնը: Այս տեսակէտից ուշագ-

րաւ են 1922 թ. <<նոր աշխարհ>> հանդէ-

սում տպագրուած <<Գրական քննադատու-

մասին>> եւ <<Յու. Այխեն-

վալդի
թեան մեթոդի

<<Բանաստեղծները եւ բանաստեղ-

ծուհիները>>>> յօդուածները, որոնցում յս-

տակ երեւում են նրա՝ որպէս մարքսիստա-
աչխար-

կան գեղագիտութեան կրողի

հայեացքն ու պահանջները:

<<Գրական քննադատութեան մեթոդի

մասին>> յօդուածում Մեասնիկեանը
անխզելի

զար-

գացնում է կեանքի ու արուեստի
կեանքի

կապի դրոյթը. <<Գեղարուեստը
է առօ-

արտացոլումն է: Կեանքը տալիս
առօ-

իսկ գեղարուեստը
րեայ երեւոյթներ, նա տալիս

րէականի սինթեզը, խորացումը,
ընդհա-

է առօրէականի տիպարը, իդէալը,
գեղե-

նուրի միջից յղկուածը, կերտուածը,
է արւում,

ցիկը>>32: Սրանից հետեւութիւն գրական
քննութիւնը,

որ գեղարուեստի գործառոյթը
քննադատութիւնը եւս իրենց

<<հասարակագիտօ-
պէտք է իրականացնեն չի կարող

գրաքննադատութիւնըրէն>>. Ձեւակերպումը
չլինել <<սոցիոլոգիական>>: սոցիոլո-
առաջադրում է գեղարուեստի

անհրաժեշտու-
վերլուծութեան էգիական հնարաւորութիւն

թիւն: Այս մեթոդը
երկը դիտել ժա-

տալիս գեղարուեստական
գաղափարաբա-

մանակի հասարակական տնտեսական

նութեան, հոսանքների, Մարտունին
համատեքստում: քն-կեանքի

մերժում է <<զուտ
գեղարուեստական

անուանում

նադատութեան>>
սկզբունքը,

Քանի որ իրակա=

այն մետաֆիզիկական:
ունի ենթակայի կամ-

նութիւնը գոյութիւն զարգանում է

քից անկախ եւ շարժւում ու

32 <<Նոր աշխարհ>>, հմ. 1, 1922, Թիֆլիս, էջ 80:

ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 174

դարձեալ ինքնանկախ կերպով, նչանա-

կում է՝ քննադատութիւնը եւս պիտի

առաջնորդուի նոյն առարկայական սկզ-

բունքով: Սրանից հետեւում է այն դրոյթը,

մարքսիստական գրաքննադատութիւնը
որ <<դիալեկտիկական>> է. ցանկա-

իր բնոյթով
երեւոյթ գտնւում է <<չարժման, զար-

գացման
ցած

ընթացքի մէջ>>: Իսկ այդ շարժ-

ման հիմքում Մեասնիկեանը առաջին հեր-

թին մատնանչում է <<տնտեսական կեան-

քը>> եւ նրա <<զսպանակը կազմող>> <<ար-

ու
տադրական ուժերը>>, որոնց ներքին

քն-
արտաքին շարժընթացն էլ պիտի լինի

նադատութեան ուսումնասիրութեան ա-

խնդիրը: Կոմունիստ քննա-
ռաջնահերթ

ակնյայտօրէն առաջնորդւում է Պլե-
դատը Լունաչարսկու զարգացրած
խանովի ու

սոցիալական համարժէ-
<<գրականութեան

քի>> տեսութեան դրոյթներով:

Մեասնիկեանը, ժամանակի մարքսիս-

տական գեղագիտութեան սկզբունքների

մեթոդաբանութեան հետեւորդը լինելով,

ընդունում էր նաեւ գեղարուեստական

գրականութեան արժեւորման այն մօտե-

ցումը, որը հնարաւորութիւն էր տալիս

առարկայօրէն վերլուծելու եւ գնահատե-

ու նրա երկերը: Այդ խառ-
լու հեղինակին

օրերին հակասական գրական անցու-
նակ

մանաւանդ Չարենցի տաղանդի
դարձերի, այսպիսի լայնա-ստեղծագործութեանու

արժեւորումը վկայում է, որ քննա-
խոհ

Մեասնիկեանը ղեկավարւում էր վեր-
դատ

արգասաւոր մեթոդով:
լուծութեան այդ

Չարենցը դեռ չէր յաղթահարել ինք-

նորոնումների դժուարին փորձութիւննե-

երբ վրայ է հասնում 3. Թումանեանի
րը,
մահուան բօթը: 1923 թ. ապրիլի 3-ին

<<Խորհրդային Հայաստան>> թերթում նա

այդ առթիւ տպագրում է <<Երկու աչխարհի

սահմանագծում>> յօդուածը: Դա իւրօրի-

նակ ապաչաւանք էր մեծ բանաստեղծի

թարմ յիչատակի հանդէպ:

© National Library of Armenia



175 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 176 177 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 178

Նախ արձանագրում է, որ Թումա-
նեանի երկերի գեղարուեստական, հասա-
րակական եւ սոցիալական արժէքի գնա-
հատականը տրուել է վաղուց, եւ այդ տե-
սանկիւնից ապագայ քննադատին քիչ
բան է մնում ասելու, այն էլ <<երկար ու
յամառ պտրութեանց>> դէպքում: Սա, ան-
շուշտ, գնահատանքի տուրք է այն ու-
սումնասիրողներին ու քննադատներին,
որոնց մասին ակնարկ անգամ չկար դեկ-
լարացիայի տողերում, որտեղ Թումա-
նեանի, հետն էլ Տէրեանի ու Իսահակեանի
<<թոքախտաւոր>> պօէզիան <<ախտահանե-
լու>> կոչեր էին հնչե- ցւում:

Բանաստեղծի մահը Չարենցի համար
նոր հոգեբանական ազդակ էր վերստին
հաւաստելու իր նուիրուածութիւնը նրա
ստեղծագործական արժեհամակարգին,
ինչպէս մեկ անգամ՝ ընդամենը երեք ամիս
առաջ, արդէն արել էր վերեւում յիչուած
նամակում: Այս դէպքում, սակայն, հարցը
դրւում է աւելի լայն պատմական կտ-
րուածքով: Անցեալի ու ներկայի յարաբե-
րութեան վերաբերեալ դեկլարացիայում
չարենցեան կանխագծումները ձեւական
առումով, իհարկէ, մնացել են նոյնը. 1917
թ. Հոկտեմբերը <<հատու սրով>> անանցա-
նելի սահման է գծել երկու աշխարհների
միջեւ. սահմանագծից այս կողմ մնացած-
ների համար այդ անցեալը դարձել է <<հե-
ռու ու անհաղորդ, մռայլ տեսիլ, զառան-
ցանք>>: Բայց փոխուել է շեշտադրութիւ-
նը: <<Եւ ապա, հինգ փոթորկոտ ու տակ-
նուվրայ անող տարիների ընթացքում խու
րացաւ ու անանցանելի վիհ դարձաւ այդ
գիծը եւ եղան մարդիկ, որոնք մնացին եր-կու աշխարհները իրարից բաժանող այդվիհացած սահմանագծում,- բացատրում է
Չարենցը, ապա աւելացնում:- Հնից, տա-
րիների մութից, մեր պօէզիայի աղքատիկ
էջերով ձգուել էր դէպի նորը եռակազմ մի
շղթայ, տարիների մուժից - մինչեւ Հոկ-
տեմբերը: Շղթայի այս ծայրում, ամենամօ-
տը մեզ եւ ամենասիրելին - Տէրեանն էր,-

այն ծայրում, մեր այսպէս կոչուած <<նո-

րագոյն պօէզիայի>> ելման կէտում - Յով.
Թումանեանը: Մէջտեղում Աւետիք Իսա-
հակեանն էր...է>>33: Սա արդէն անցեալի
արժէքների գնահատման նոր ելակէտ էր:

Ըստ Չարենցի՝ Տէրեանի մահով
աւարտւում է հայ բանաստեղծութեան
այն փուլը, որը կարծես միջնօղակ էր նորի
ու հնի: Հեռանում է նաեւ <<ամենամեծը
նրանցից, ամենավաստակեալը, հայ նորա-
գոյն բանաստեղծութեան նահապետն ու
մեծ վարպետը -- Յով. Թումանեանը>>34:
Ակնյայտ է Չարենցի խորին ակնածանքը
<<երեկուայ պօէզիայի այդ երեք ամենա-
պայծառ աստղերի>> նկատմամբ, եւ պա-
տահական չէ, որ նրանց արուեստի ա-

կունքներից սնուած բանաստեղծը մեկ ան-
գամ եւս հայեացք է նետում դէպի մօտիկ
անցեալ՝ <<պարզ պատկերելու համար, թէ

ի՞նչ է հեռանում մեզանից Յով. Թումա-
նեանի մահով, ո՞ր աշխարհի ձայնն է լռել
Վահան Տէրեանի քնարի հետ մեկտեղ եւ

ի՞նչ է մրմնջում Աւետիք Իսահակեանը
մինչեւ օրս>>35:

Յետադարձ այս հայեացքով Չարենցն
ըստ էութեան նոր մօտեցում է յուշում
նաեւ ապագայ ուսումնասիրողին՝ դեկլա
րացիայի անվերապահ <<մերժման>> ենթա
տեքստը ճիշտ հասկանալու համար: Յով.
Թումանեանի աշխարհը, ըստ Չարենցի,
կենդանի մի հայելի է, որի մէջ մարդը տես-
նում է իր մանկութիւնը՝ անցած ու անվե-

րադարձ36: Նոր աշխարհի եւրոպական

33 <<Խորհրդային Հայաստան>>, հմ. 68 (ապրիլի 3),
1923:

34 Նոյն տեղում:
35 Նոյն տեղում:
36 Դեռեւս 1912 թ. Թումանեանի մասին համանման

կարծիք էր յայտնել Դաւիթ Անանունը իր <<Ան-

ցեալի մեծարանքը>> յօդուածում՝ նրա ստեղծա-

գործութեան հմայքի գաղտնիքը համարելով

այն, որ նա պատկերում է ժողովրդի ջահել հա
սակը, <<իսկ ջահելութիւնը թէ՛ տնտեսական>>, թէ՛

հասարակական կեանքում յաւերժ <<քաղցր է ու
կարօտալի>>:

շունչը զգացող բանաստեղծը հոգու ներ-
սում տանում է նահապետական աչխարհի

թախիծը. <<Կարծես կախարդ լինէր, որ շու
գիի եւ էլեկտրականութեան դարում արթ-
նացնում էր անցածը, նա, այդ լօռեցի Յով-
հաննէսը, համաշխարհային պատերազմնե-

րի եւ վուլկանային յեղափոխութեանց մեր
այս ահռելի դարում հրաչք էր, անկարելի
հնարք զարմանալի զարմանք...>>37:

Չարենցը վկայակոչում է թումա-
նեանական աշխարհը բնութագրող բազ-
մաթիւ էջեր, որոնք, ինչպէս նկատում նա,
անվիճելի արժէք են ներկայացնում հայ
կեանքի մի ամբողջ անցած փուլ ճանաչե-
լու եւ վերակենդանացնելու համար:
<<Մեկ-մեկ էլ տխրում էր խորթ ու անհաս-
կանալի քաղաք ընկած այդ կախարդ լօռե-
ցին,- շարունակում է Չարենցը,- աչքերը
արցունք էին կապում, երգում էր, որ ու-

րիշ են օրերը իր շուրջը, օտար ու անհա-

ղորդ, մղկտում էր այդ պահերին պօէտի
սիրտը եւ նա գերեզմանային ձայնով կան-
չում էր հինը, միշտ հինը, հեռուն ու ան-
դառնալին. <<Յե՛տ եկէ՜ք... Գարնան վա-

րար գետ եկէ՛ք, Անցած օրեր, խինդ ու սէր,
Դարձէ՛ք, իրար հետ եկէ՛ք...>>33:

Յօդուածը գրելիս Չարենցը հանճարի
ներզգացողութեամբ ըմբռնում էր Թումա-
նեանի մեծութիւնը, բացառիկութիւնը,
բայց ժամանակի նորաշունչ ոգուն անդա-
ւաճան նրա էութիւնը դեռեւս թոյլ չէր
տալիս լիովին հասու լինել <<զարմանալի
զարմանք>> այդ <<կախարդ լօռեցու>>՝ բոլոր
ժամանակների համար ստեղծած համա-
մարդկային արժէքների խորութեանը: Եւ
առայժմ Թումանեանը նրա համար մնում
է <<նահապետ ական կեանքի վերջին մոհի-
կանը մեր պօէզիայում, վերջին կախարդն
ու քնարերգուն>>:

37 Նոյն տեղում:
38 Նոյն տեղում:

Չարենցը ժամանակային ու ազգային
ուշագրաւ զուգորդումների միջոցով փոր-
ձում է ապացուցել, թէ որքան անհամա-
տեղելի կարող են լինել տնտեսական տար-
բեր կացութաձեւերի մթնոլորտում ձեւա
ւորուած արուեստագէտները. <<Յով. Թու-
մանեանից մինչեւ Վահան Տէրեան, Պուշ-

կինից մինչեւ Բլոկ կամ Բայլմոնտ համե-
մատութիւնն անելուց յետոյ է միայն, որ
հասկանալի է դառնում նրանց ժամանա-

կակիցներ լինելու զարմանալի աբսուր-
դը>>39: Չարենցը չէր հասկանում կամ որ-
դեգրած գաղափարական կաղապարը թոյլ
չէր տալիս խորամուխ լինել մշակոյթների
պատմութեան փորձով հաստատուած այն
ճշմարտութեան մէջ, որ իսկական արուես-

տի գործը, իր ժամանակի ծնունդը լինելով,
պատկանում է նաև բոլոր ժամանակներին
և ուսանելի ուղեցոյց է բոլոր ժամանակնե-

րի համար:
Սահմանային անջրպետ, <<վիհանման

մի գիծ>> դնելով նորերի եւ դասականների

միջեւ՝ այնուամենայնիւ, Չարենցը խոստո-
վանում է, թէ որքան սիրելի ու մօտ են

նրանք իր սրտին, ծանօթ ու հարազատ,

բայց եւ <<հեռու ու երազացած>>: Յեղափո-

խական կտրուկ շրջադարձերի, քաղաքա-
կան բարդ խմորումների յորձանքում իր
աւերուած երկրի վերածնութեան հեռան-

կարով ոգեւորուած բանաստեղծի համար

Թումանեանի, Իսահակեանի կամ Տէրեանի

պօէզիան, որքան էլ սրտամօտ ու հարա-

զատ, չէր կարող յեղաչրջիչ գործնական

ուժ ներկայացնել: Ուչագրաւ է, որ այս
մտքերը շարադրելու հետ միաժամանակ

Չարենցը տպագրում էր <<Երկիր Նաիրի>>

վէպը, ուր մայր ժողովրդի վերածնութեան

այդ հաւատի հիմքերը որոնում էր <<նեղ-

նաիրեան>> շրջանակներից դուրս յեղափո-

խութեան ուրուագծած լուսաւոր հորիզոն-

ներում: Չարենցը դեռ հաւատում էր ազ-

գերի ներդաշնակ համագործակցութեան,

39 Նոյն տեղում:

© National Library of Armenia



175 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 176 177 ՅՈՎՀԱՆՆԷՍ ԹՈՒՄԱՆԵԱՆԸ ԳՐԱՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹԵԱՆ ՏԵՍԱԴԱՇՏՈՒՄ 178

Նախ արձանագրում է, որ Թումա-
նեանի երկերի գեղարուեստական, հասա-
րակական եւ սոցիալական արժէքի գնա-
հատականը տրուել է վաղուց, եւ այդ տե-
սանկիւնից ապագայ քննադատին քիչ
բան է մնում ասելու, այն էլ <<երկար ու
յամառ պտրութեանց>> դէպքում: Սա, ան-
շուշտ, գնահատանքի տուրք է այն ու-
սումնասիրողներին ու քննադատներին,
որոնց մասին ակնարկ անգամ չկար դեկ-
լարացիայի տողերում, որտեղ Թումա-
նեանի, հետն էլ Տէրեանի ու Իսահակեանի
<<թոքախտաւոր>> պօէզիան <<ախտահանե-
լու>> կոչեր էին հնչե- ցւում:

Բանաստեղծի մահը Չարենցի համար
նոր հոգեբանական ազդակ էր վերստին
հաւաստելու իր նուիրուածութիւնը նրա
ստեղծագործական արժեհամակարգին,
ինչպէս մեկ անգամ՝ ընդամենը երեք ամիս
առաջ, արդէն արել էր վերեւում յիչուած
նամակում: Այս դէպքում, սակայն, հարցը
դրւում է աւելի լայն պատմական կտ-
րուածքով: Անցեալի ու ներկայի յարաբե-
րութեան վերաբերեալ դեկլարացիայում
չարենցեան կանխագծումները ձեւական
առումով, իհարկէ, մնացել են նոյնը. 1917
թ. Հոկտեմբերը <<հատու սրով>> անանցա-
նելի սահման է գծել երկու աշխարհների
միջեւ. սահմանագծից այս կողմ մնացած-
ների համար այդ անցեալը դարձել է <<հե-
ռու ու անհաղորդ, մռայլ տեսիլ, զառան-
ցանք>>: Բայց փոխուել է շեշտադրութիւ-
նը: <<Եւ ապա, հինգ փոթորկոտ ու տակ-
նուվրայ անող տարիների ընթացքում խու
րացաւ ու անանցանելի վիհ դարձաւ այդ
գիծը եւ եղան մարդիկ, որոնք մնացին եր-կու աշխարհները իրարից բաժանող այդվիհացած սահմանագծում,- բացատրում է
Չարենցը, ապա աւելացնում:- Հնից, տա-
րիների մութից, մեր պօէզիայի աղքատիկ
էջերով ձգուել էր դէպի նորը եռակազմ մի
շղթայ, տարիների մուժից - մինչեւ Հոկ-
տեմբերը: Շղթայի այս ծայրում, ամենամօ-
տը մեզ եւ ամենասիրելին - Տէրեանն էր,-

այն ծայրում, մեր այսպէս կոչուած <<նո-

րագոյն պօէզիայի>> ելման կէտում - Յով.
Թումանեանը: Մէջտեղում Աւետիք Իսա-
հակեանն էր...է>>33: Սա արդէն անցեալի
արժէքների գնահատման նոր ելակէտ էր:

Ըստ Չարենցի՝ Տէրեանի մահով
աւարտւում է հայ բանաստեղծութեան
այն փուլը, որը կարծես միջնօղակ էր նորի
ու հնի: Հեռանում է նաեւ <<ամենամեծը
նրանցից, ամենավաստակեալը, հայ նորա-
գոյն բանաստեղծութեան նահապետն ու
մեծ վարպետը -- Յով. Թումանեանը>>34:
Ակնյայտ է Չարենցի խորին ակնածանքը
<<երեկուայ պօէզիայի այդ երեք ամենա-
պայծառ աստղերի>> նկատմամբ, եւ պա-
տահական չէ, որ նրանց արուեստի ա-

կունքներից սնուած բանաստեղծը մեկ ան-
գամ եւս հայեացք է նետում դէպի մօտիկ
անցեալ՝ <<պարզ պատկերելու համար, թէ

ի՞նչ է հեռանում մեզանից Յով. Թումա-
նեանի մահով, ո՞ր աշխարհի ձայնն է լռել
Վահան Տէրեանի քնարի հետ մեկտեղ եւ

ի՞նչ է մրմնջում Աւետիք Իսահակեանը
մինչեւ օրս>>35:

Յետադարձ այս հայեացքով Չարենցն
ըստ էութեան նոր մօտեցում է յուշում
նաեւ ապագայ ուսումնասիրողին՝ դեկլա
րացիայի անվերապահ <<մերժման>> ենթա
տեքստը ճիշտ հասկանալու համար: Յով.
Թումանեանի աշխարհը, ըստ Չարենցի,
կենդանի մի հայելի է, որի մէջ մարդը տես-
նում է իր մանկութիւնը՝ անցած ու անվե-

րադարձ36: Նոր աշխարհի եւրոպական

33 <<Խորհրդային Հայաստան>>, հմ. 68 (ապրիլի 3),
1923:

34 Նոյն տեղում:
35 Նոյն տեղում:
36 Դեռեւս 1912 թ. Թումանեանի մասին համանման

կարծիք էր յայտնել Դաւիթ Անանունը իր <<Ան-

ցեալի մեծարանքը>> յօդուածում՝ նրա ստեղծա-

գործութեան հմայքի գաղտնիքը համարելով

այն, որ նա պատկերում է ժողովրդի ջահել հա
սակը, <<իսկ ջահելութիւնը թէ՛ տնտեսական>>, թէ՛

հասարակական կեանքում յաւերժ <<քաղցր է ու
կարօտալի>>:

շունչը զգացող բանաստեղծը հոգու ներ-
սում տանում է նահապետական աչխարհի

թախիծը. <<Կարծես կախարդ լինէր, որ շու
գիի եւ էլեկտրականութեան դարում արթ-
նացնում էր անցածը, նա, այդ լօռեցի Յով-
հաննէսը, համաշխարհային պատերազմնե-

րի եւ վուլկանային յեղափոխութեանց մեր
այս ահռելի դարում հրաչք էր, անկարելի
հնարք զարմանալի զարմանք...>>37:

Չարենցը վկայակոչում է թումա-
նեանական աշխարհը բնութագրող բազ-
մաթիւ էջեր, որոնք, ինչպէս նկատում նա,
անվիճելի արժէք են ներկայացնում հայ
կեանքի մի ամբողջ անցած փուլ ճանաչե-
լու եւ վերակենդանացնելու համար:
<<Մեկ-մեկ էլ տխրում էր խորթ ու անհաս-
կանալի քաղաք ընկած այդ կախարդ լօռե-
ցին,- շարունակում է Չարենցը,- աչքերը
արցունք էին կապում, երգում էր, որ ու-

րիշ են օրերը իր շուրջը, օտար ու անհա-

ղորդ, մղկտում էր այդ պահերին պօէտի
սիրտը եւ նա գերեզմանային ձայնով կան-
չում էր հինը, միշտ հինը, հեռուն ու ան-
դառնալին. <<Յե՛տ եկէ՜ք... Գարնան վա-

րար գետ եկէ՛ք, Անցած օրեր, խինդ ու սէր,
Դարձէ՛ք, իրար հետ եկէ՛ք...>>33:

Յօդուածը գրելիս Չարենցը հանճարի
ներզգացողութեամբ ըմբռնում էր Թումա-
նեանի մեծութիւնը, բացառիկութիւնը,
բայց ժամանակի նորաշունչ ոգուն անդա-
ւաճան նրա էութիւնը դեռեւս թոյլ չէր
տալիս լիովին հասու լինել <<զարմանալի
զարմանք>> այդ <<կախարդ լօռեցու>>՝ բոլոր
ժամանակների համար ստեղծած համա-
մարդկային արժէքների խորութեանը: Եւ
առայժմ Թումանեանը նրա համար մնում
է <<նահապետ ական կեանքի վերջին մոհի-
կանը մեր պօէզիայում, վերջին կախարդն
ու քնարերգուն>>:

37 Նոյն տեղում:
38 Նոյն տեղում:

Չարենցը ժամանակային ու ազգային
ուշագրաւ զուգորդումների միջոցով փոր-
ձում է ապացուցել, թէ որքան անհամա-
տեղելի կարող են լինել տնտեսական տար-
բեր կացութաձեւերի մթնոլորտում ձեւա
ւորուած արուեստագէտները. <<Յով. Թու-
մանեանից մինչեւ Վահան Տէրեան, Պուշ-

կինից մինչեւ Բլոկ կամ Բայլմոնտ համե-
մատութիւնն անելուց յետոյ է միայն, որ
հասկանալի է դառնում նրանց ժամանա-

կակիցներ լինելու զարմանալի աբսուր-
դը>>39: Չարենցը չէր հասկանում կամ որ-
դեգրած գաղափարական կաղապարը թոյլ
չէր տալիս խորամուխ լինել մշակոյթների
պատմութեան փորձով հաստատուած այն
ճշմարտութեան մէջ, որ իսկական արուես-

տի գործը, իր ժամանակի ծնունդը լինելով,
պատկանում է նաև բոլոր ժամանակներին
և ուսանելի ուղեցոյց է բոլոր ժամանակնե-

րի համար:
Սահմանային անջրպետ, <<վիհանման

մի գիծ>> դնելով նորերի եւ դասականների

միջեւ՝ այնուամենայնիւ, Չարենցը խոստո-
վանում է, թէ որքան սիրելի ու մօտ են

նրանք իր սրտին, ծանօթ ու հարազատ,

բայց եւ <<հեռու ու երազացած>>: Յեղափո-

խական կտրուկ շրջադարձերի, քաղաքա-
կան բարդ խմորումների յորձանքում իր
աւերուած երկրի վերածնութեան հեռան-

կարով ոգեւորուած բանաստեղծի համար

Թումանեանի, Իսահակեանի կամ Տէրեանի

պօէզիան, որքան էլ սրտամօտ ու հարա-

զատ, չէր կարող յեղաչրջիչ գործնական

ուժ ներկայացնել: Ուչագրաւ է, որ այս
մտքերը շարադրելու հետ միաժամանակ

Չարենցը տպագրում էր <<Երկիր Նաիրի>>

վէպը, ուր մայր ժողովրդի վերածնութեան

այդ հաւատի հիմքերը որոնում էր <<նեղ-

նաիրեան>> շրջանակներից դուրս յեղափո-

խութեան ուրուագծած լուսաւոր հորիզոն-

ներում: Չարենցը դեռ հաւատում էր ազ-

գերի ներդաշնակ համագործակցութեան,

39 Նոյն տեղում:

© National Library of Armenia



179 ԵՒԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆԵԱՆ 180

սոցիալական արդարութեան, մարդու
ազատութեան յեղափոխական խոստումնե-

րին: Հաւատում էր նաեւ՝ նոր-նոր ձեւաւո-

րուող յեղափոխական մշակոյթն ու գրա
կանութիւնը պիտի նպաստեն մօտեցնելու
<<այն երազեալ կեանքը, որի ժամանակ,
Յով. Թումանեանի, անցեալի մեր այդ վեր
ջին ու ամենաաւագ պօէտի ցանկութեամբ
պիտի ապրեն <<երեխէքը>>, բայց <<մեզ պէս
չապրեն...>>40:

Պրոլետկուլտական գրականութիւնն
ու գրական քննադատութիւնը ամբողջո-

վին չէ, որ ուղղորդաւորում էին տրամադ-
րութիւնների հոսքը. 10-ական թուական-
ների գրաքննադատութեան իներցիան դեռ
չէր մարել: Ընդդիմադիր դաշտում, ինչ-

40 Նոյն տեղում:

պէս արդէն նկատել ենք, գործում էր եր
կու ուղղութիւն՝ դասական արժէքները
պաշտպանող եւ մարքսիստական, որ չէր
ընդունում <<Երեքի>> ծայրայեղ արմատա-
կանութիւնը: Այս երկու կարգի հրապա-
րակումներում էլ գրեթէ մշտապէս անդրա-
դարձներ էին կատարւում Թումանեանի
ստեղծագործութեանը, բայց սովորաբար
գրական կեանքին վերաբերող ընդհանրա-
կան հարցադրումների շրջանակներում:
Նկատւում էր հետաքրքիր մի երեւոյթ.
դեռ կենդանութեան օրօք Թումանեանը
դառնում էր մի տեսակ արժէքներ գնա-
հատելու դասական չափանիշ, որից սկս-
ւում կամ դէպի որը միտւում էին գեղա
րուեստական տարաբնոյթ իրողութիւններ:

ԶԱՔԱՐԻԱ

Մերուժան

ԺԷ. դարի հայ մատենագրութիւնից
յայտնի է 1683 թ. փետրուարի 2-ին, Վեր-
սայլում Լուդովիկոս ԺԴ.-ի մօտ հայոց հո-

գեւոր ու աշխարհիկ աւագանու հետ կա-
յացած մի հանդիպման մասին1: Շահմու-

րատ Բաղիշեցին անուանապէս թուարկում
է այդ օրը Վերսայլում հաւաքուած ան-
ձանց. <<Ի թվին Հայոց ՌՃԼԲ [1132=1683
թ.], փետրվար ամսոյ Բ [2] աւուրն, ես

Բաղիշեցի Մահտեսի Շահմուրատս գնացի
ի թագաւորանիստ քաղաքն Վէրսալիայ,
տեսայ զԹութունչի Յովանէս վարդա-
պետն, Սիսիանցի Զաքարիա վարդապետն,
Հալապցի Ղազարոսի որդի Ջուզէփն, Ար-
զրումցի Յովանէսի որդի Գրիգորն, Ղա-
զանչեցի Մուրատն, Ոսկան վարդապետի
քվեր որդի Սողոմոնն. ..>>2:

Եթէ հայագէտների կողմից բազմիցս
անդրադարձ է եղել եւ քիչ թէ շատ ուսում-
նասիրուել են ցուցակի առաջին երկու ան-
ձանց կենսագրութիւնը, ապա երրորդ անձի
մասին մենագրական հետազօտութիւն

ցարդ չունենք: Աշոտ Յովհաննիսեանը Սի-
սիանցի Զաքարիային նոյնացնում է Տաթե-
ւի վանքի վանահայր Յովհաննէս Շապա-
նօղլու եղբօրորդի Զաքարիա վարդապետի
հետ եւ նոյնիսկ աւելի հեռուն գնալով եզ-
րակացնում, թէ Զաքարիան Եւրոպա ժա-

Այս հանդիպման վերաբերեալ բոլոր տեղեկու-
թիւնների համար պարտական ենք հանդիպման
մասնակիցներից մեկին՝ Շահմուրադ Բաղիշե-
ցուն, որի անունով մեզ աւանդուած յիշատակա-
րանի գիտական հրատարակութիւնը տե՛ս Յակոբ
Անասեան, XVII դարի ազատագրական շարժում
ներն Արեւմտեան Հայաստանում. Պատմական
հետազօտութիւն, Երեւան, 1961, էջ 315-319:

2 Տե՛ս Յակոբ Անասեան, նշ. աշխ., էջ 315:

ԱՂԱՄ (1611-1688)

Կարապետեան

Մեծ բարեկամիս՝ Հայր Սահակ Ճեմճեմեանի
լուսաւոր ու անմոռաց յիշատակին

մանելով նպատակ ունէր ստանալու ֆրան-
սիական կառավարութեան միջնորդութիւ-
նը Իրանի առջեւ՝ յետ ստանալու Տաթեւի
վանքի յափչտակուած կալուածքները, եւ
տարակուսում, թէ ինչու է Իսրայէլ Օրին
լռում վերջինիս մասին3:

Այս նոյնականացումն, անկասկած,
լիովին հիմնազուրկ է:

3. Անասեանը մանրակրկիտ քննելով
Վերսայլի հանդիպման մասնակիցների
ցուցակը, գալիս է ճիշտ եզրակացութեան՝
քննութեան ենթակայ անձին նոյնացնելով
Զաքարիա Աղամի հետ, որ Պոլսից 1643 թ.
թէաթինեան միսիոներ եւ հայագէտ Կղե-
մէս Գալանոսի կողմից Հռոմ տարուած ե-

րեք հայ պատանիներից մեկն էր: 3. Անա-

սեանը սխալւում է միայն, երբ Զաքարիա
Աղամի ծննդավայրը համարում է <<Սի-

սիան գաւառը, գուցէ եւ համանուն գիւղը
(այժմեան Հացաւանը)>>4: Զաքարիա Աղա-

մի անձին ու գործունէութեանը, հայ
գրատպութեան հետ կապուած խնդիրները
քննելիս, մասնակի անդրադարձներ են ու-
նեցել Կարապետ եպս. Ամատունին5 եւ Հ.
Սահակ Ճեմճեմեանը6:

3 Տե՛ս Ա. Յովհաննիսեան, Դրուագներ հայ ազա
տագրական մտքի պատմութեան, գիրք երկրորդ,
Երեւան, 1959, էջ 323, ծանօթ. 1:
Տե՛ս Յակոբ Անասեան, նշ. աշխ., էջ 178 եւ հտ.:

5 Տե՛ս Կարապետ եպս. Ամատունի, Ոսկան Վրդ.

Երեւանցի եւ իր ժամանակը. Լուսաւոր էջ մը ԺԷ
դարու հայ եկեղեցական պատմութենէն, Վենե-
տիկ-Ս. Ղազար, 1975 (Հայագիտական մատե-
նաշար <<Բազմավէպ>>, թիւ 9):

6 Հ. Սահակ Ճեմճեմեան, Հայ տպագրութիւնը եւ

Հռոմ((Է. դար), Վենետիկ-Ս.Ղազար, 1989 (Հա-
յագիտական մատենաշար <<Բազմավէպ>>, թիւ

© National Library of Armenia




