
ՀԱՆԴԷՍ ԱՄՍՕՐԵԱՅ 2021
HANDES AMSORYA 2021

ՀԱՆԴԷՍ ԱՄՍՕՐԵԱՅ

Գալուստ

This publication

Հրատարակուած է

Կիւլպենկեան հիմնարկութեան
has been subsidized by Galouste

նպաստով
Gulbenkian Foundation

ՀԱՅԱԳԻՏԱԿԱՆ ՈՒՍՈՒՄՆԱԹԵՐԹ

ԹԻՒ 1-12 ՅՈՒՆՈՒԱՐ - ԴԵԿՏԵՄԲԵՐ ՃԼԵ. ՏԱՐԻ 2021

CALOUSTE GULBENKIAN
FOUNDATION ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ

ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> ԵՒ
ԳՐԻԳՈՐ ՏԱԹԵՒԱՑՈՒ <<ԸՆԴԴԷՄ ՏԱՃԿԱՑ>>-Ը

Սուսաննա Գրիգորեան

1930 թուականին Վիեննայում <<Հան-

դէս ամսօրեայ>>-ի էջերում հրատարակուեց

Բաբգէն եպս. Կիւլեսերեանի <<Իսլամը հայ
մատենագրութեան մէջ>> աշխատութիւնը1,

որի մէջ զետեղուած էր Գրիգոր Տաթևացու

նշանաւոր <<Գիրք հարցմանց>>-ի <<Ընդդէմ

տաճկաց>> գլուխը:
Ինչո՞ւ էր այս գլուխը հրատարակ-

ւում առանձին:
Մեր սրբալոյս Վարդապետը՝ Գրիգոր

Տաթևացին <<Գիրք հարցմանց>>-ն աւարտել

է 1397 թուականին, որի միակ հրատարա-

կութիւնը մինչ վերջերս եղել է 1729
թուականին, Կ.Պոլսում, սակայն բարդ է
եղել գրքի տպագրութեան ընթացքը, որ
նախ ընդհատուել է առաջին տպագրիչի

մահով, ապա գրքի հրաշալի հրատարա-

կութիւնից դուրս է թողնուել <<Ընդդէմ

տաճկաց>> գլուխը, քանի որ Կ.Պոլսում

իրականցուող հրատարակութեան մէջ ան-

1 Կիւլեսերեան Բ., Իսլամը Հայ Մատենագրու-

թեան մէջ, Վիեննա, 1930:

3ԿԿ

հնար էր թոյլատրուէր այդ գլխի նոյնիսկ
վերնագիրը: Եւ եթէ դիպուածով չլինէր
Բաբգէն եպս. Կիւլեսերեանի հետաքրքրու-

թիւնը, ապա և՝ հետազօտական աշխա
տանքը, մինչ այսօր հնարաւոր է, որ ու
սումնասիրողներն առայժմ դեռ ունենային
<<Գիրք հարցմանց>>-ի ոչ լիակատար տար-
բերակ:

Կիւլեսերեան վերոնշեալ ուսումնասի-
րութիւնը սկսում է այդ դիպուածի նկա
րագրութեամբ: 1905 թուականին մի առի
թով փնտրելով իր ուզած բառը տպագ-
րուած տարբերակում և չգոհանալով՝ Բաբ-
գէն եպս. Կիւլեսերեանը համեմատում է
այն գրչագիր տարբերակի հետ և զարման-
քով յայտնաբերում, որ տպագիր տարբե-
րակից դուրս է թողնուած ամբողջ <<Հատոր
մը>>՝ <<Ընդդէմ տաճկաց>>-ը: Բանասէր հայ-
րը <<քողարկուած>> կերպով իրազեկում է,
որ հրատարակուած <<Գիրք հարցմանց>>-ը
թերի է՝ զգուշանալով համիդեան դաժան
գրաքննութիւնից: Այնուհետև, դէպքերի
բերումով յայտնուելով նախ Եւրոպայում,

© National Library of Armenia



3 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ

ապա Ամերիկայում, 1922 թուականին սր-
բազան հայրը հաստատւում է Երուսաղէ-
մում, որտեղ էլ կեանքի է կոչում վերոն-
շեալ ուսումնասիրութեան շարադրանքը:

Բացի մեր երախտագիտական խօսքից,
որ պէտք է ողղենք սրբազան հօրը, ասենք,
որ չափազանց հետաքրքրական են նրա
դիտարկումները <<Ընդդէմ տաճկաց>>-ի
հրատարակութեան առաջաբանում: Նրա
խօսքը [ինչպէս և մեր խօսքը], ոչ թէ ուղ-
ղորդուած էր ինչ-որ մեկին վիրաւորելու,

այլ պէտք է հաչուի առնել, որ երբ գրուել
է խնդրոյ առարկայ <<Ընդդէմ տաճկաց>>-ը,

բնականաբար, արդի աշխարհաքաղաքա-
կան իրավիճակը չի եղել: Բաբգէն եպս.
Կիւլեսերեանը գրում է. <<Կարժէ ի մտի ու-
նենալ, թէ Գրիգոր Տաթևացին իր Ընդդէմ
տաճկացը գրած է այն ատեն, երբ արդի
թուրքութիւնը գոյութիւն չունէր: ...Եւ
պէտք է ուշադրւթիւն ընել՝ գրած է զայն
իբրև ջատագով, և իբրև կրօնական վիճա
բանութեանց առաջնորդող գրուած մը>>2,
այսինքն այսօր արդէն այդ հատորը
թարգմանելով և հրատարակելով, մենք
նոյնպէս ոչ միայն այդ հատորը, այլև ողջ
<<Գիրք հարցմանց>>-ը դիտարկում ենք որ
պէս մի պոլեմիկա, քանի որ դարեր շարու-
նակ այդ պոլեմիկան ընթացել և ընթա-
նում է: Որպէս օրինակ Բաբգէն եպս. Կիւ-
լեսերեանը բերում է Գրիգոր Մագիստրոսի
և իշխան Մանուչէի վիճաբանութիւնը՝ <<ո-
րուն հետևանքով Մանուչէ կը մկրտուի և
քրիստոնեայ կ՛ըլլայ>>3:

Միանագամայն տեղին է նաև սրբա-
զան հօր դիտարկումը, որ <<Տաթևացին կը

գրէ ոչ թէ Իսլամը անարգելու դիտումով,

այլ կրօնական ճշմարտութիւնը ցայտեցնե-

լու և զայն ջատագովելու նպատակով>>4:

2 Կիւլէսէրեան Բ., Իսլամը Հայ Մատենագրու-

թեան մէջ, Վիեննա, 1930. Գրիգոր Տաթևացի,
Գիրք հարցմանց, Երուսաղէմ. 1993թ. վերա-
տպութիւն, Յաւելուած, էջ 10:

3 Նոյն տեղը:
Նոյն տեղը, էջ 10-11:

Սրբազան հայրը գորովանքով և
հպարտութեամբ է շեշտում նաև, որ կոր-
սուած հատորը հրատարակւում է յատկա-
պէս <<Հանդէս ամսօրեայ>>-ի էջերում. <<Եւ

այսօր ...մասնաւոր հետաքրքրութեան մը
հետևանքով գտնուած այս գրուածը կը
վստահիմ Հանդէս ամսօրեայի էջերուն,
տեսակ մը հպարտութիւն կը համակէ զիս,
մտածելով, որ Միջին դարուն, Հայաստա-
նեայց Եկեղեցւոյ Մեծ Վարդապետներէն

մէկը կարող եղած է, իր հմտութեան և ծա-

նօթութեան սահմաններուն մէջ, գիրք մը
գրել Իսլամի վրայ, լուսաւորելու համար

իր ժողովրդեան զաւակները կրօնական

այն դրութեան մասին, որմէ շրջապա-

տուած էին... >>::
Եւ այսօր <<Գիրք հարցմանց>>-ի

թարգմանութիւնը նոյնպէս հրատարակե-

լով <<Հանդէս ամսօրեայ>>-ում, մեր երախ-
տագիտութիւնն ենք յայտնում թէ՛ <<Հան-

դէս ամսօրեայ>>-ին՝ իր հսկայածաւալ հա-

յանպաստ գործունէութեան համար, և թէ՛
Բաբգէն եպս. Կիւլեսերեանին, որ գրեթէ
200 տարուայ մոռացութիւնից դուրս բե-
րեց Գրիգոր Տաթևացու <<Գիրք հարց-
մանց>>-ի <<Ընդդէմ տաճկաց>>-ը:

Մինչ Գրիգոր Տաթևացու նշանաւոր
<<Գիրք հարցմանց>>-ի մեր թարգմանու-
թիւնը սեղանին էր դրուած փաստօրէն
գրաբարալեզու լինելու պատճառով ոչ
բոլորին մատչելի և մի ամբողջ գլխից
զրկուած Կ. Պոլսեան հրատարակութիւնը:
Այս թարգմանութեամբ, կարծես, լուծել
ենք այդ երկու հարցն էլ, որովհետև գր-
քում վերականգնել ենք նաև <<Ընդդէմ
տաճկաց>>-ը: Ստորև ներկայացնում ենք
<<Ընդդէմ տաճկաց>>-ի աշխարհաբար

թարգմանութիւնը:

5 Նոյն տեղը, էջ 12-13:

Գլուխ [Գ՝] Մեծ ցանկից
Ընդդէմ կորուսեալ ազգի Տաճկաց, որ նեռի

կարապետն են եւ նոր հեթանոսներ՝

Արիոսի1 եւ Կերինթոսի

Նախ որովհետեւ ուրանում են անձերի Եր

րորդութիւնը:
Երկրորդ՝ բարին ու չարը Աստծուց են

ասում:

Երրորդ, ուրանում են Բանի մարդեղութիւնը:

1 Արիոսը քահանայագործում էր Ալեքսանդրիա-
յում: Իր վարդապետական ըմբռնումները նա շա-
րադրել էր Qavleia (<<Խրախճանք>>) աշխատու-
թեան մէջ եւ 318 թ. այն ներկայացրել Ալեքսանդ-

րիայի եպիսկոպոս Ալեքսանդրին: Նա պնդում

էր, թէ Որդին յաւիտենակից չէ Հօրը, անսկիզբ
չէ: Ըստ նրա՝ ասել, թէ Որդին<համագոյ>> է Հօրը,
նշանակում է համարել, թէ Հայրը <<բարդ, տրո-
հելի ու փոփոխական>> է: Ս. Ալեքսանդր Ալեք-
սանդրացին, յետագայում ս. Աթանասը ու եկե
ղեցու միւս հայրերը խստագոյնս դատապարտել
են այդ ուսմունքը:
Ըստ վաղնջական մի աւանդութեան, Կերինթոսն

իր կրթութիւնը ստացել է Եգիպտոսում, ապրել է

առաքեալների ժամանակ, համարւում է առաջին

գնոստիկներից: Նա զանազանում էր Քրիստո-

սին եւ Յիսուսին որպէս երկու մասնաւոր անհա-

տականութիւններ: Յիսուս ծնուել է իբրեւ հասա-

րակ մի մահկանացու, որը սակայն օժտուած էր

առաքինութիւններով: Մկրտութեան ժամանակ

նրա վրայ աղաւնու կերպարանքով հանգչեց

երկնաւոր էակ՝ Քրիստոս, որի շնորհիւ Յիսուս

կատարում էր հրաշքներ, իսկ խաչելութիւնից

առաջ, լինելով չարչարանքներին անհաղորդ,

Քրիստոս զատւում է նրանից (Իրինէոս Adv.

Haeres. I, 26, Հիպողիտոս, Filos. VII, 33) տե՛ս
Соловьев Вл., Керинф, Христианство энц. т.
1, с. 727: Կերինթոսի գնոստիկեան գաղափար-

ների հեռաւոր արձագանքները լսելի են <<ման

կութեան աւետարան>> սուրբգրային պարականո-

նում (տե՛ս Մ. Գ. Մամեան, <<Մանկութեան աւե

տարան>> պարականոնը (պատմաքննական վեր-

լուծութիւն]. սեղմագիր, Եր., 2018, էջ 12-13): Ի

դէպ, իբրեւ հերձուածողի Կերինթոսի անունն յի-

շատակուած է Յովհան Օձնեցու <<Նախահաւա-

քումն պատմութեան այսմ բանից>> երկում. ՄՀ,

հա. Է, Էջ 157 [15]: Սամուէլ Անեցու Ժամանա-

կագրութեան մէջ Մահմեդը համարւում է Կերին-

թոսի աղանդի հետեւորդ. տե՛ս Սամուէլ Անեցի

եւ Շարունակողներ, Ժամանակագրութիւն,

աշխ, Կ. Մաթեւոսեանի, Եր., 2014, էջ 83:

Չորրորդ՝ Քրիստոսին Աստուած չեն խոստո
վանում, այլ սոսկ մարդ եւ մարգարէ:

Հինգերորդ - չեն ընդունում Սուրբ Գրքերը,
այսինքն՝ Հին եւ Նոր կտակարանները:

Վեցերորդ՝ <<ոմն մարդու>>՝ [Մահմեդին]
մարգարէ են կոչում:

Եօթներորդ՝ յարութիւնը մարմնապէս են
ասում:

Ութերորդ՝ հրեշտակներին եւ հոգուն մահ-
կանացու են ասում:

Իններորդ՝ անարգում են խաչի նշանը եւ
սուրբ պատկերները:

Տասներորդ չեն առանձնացնում պիղծ կեն
դանիներին, այլ անխտիր ուտում են:

Տասնմէկերորդ՝ գինին անմաքուր են հա-

մարում:

Տասներկուերորդ մշտապէս ջրով ցօղւում
են եւ համարւում են սրբուած:

Տասներեքերորդ՝ թլփատւում են, որ անուա-
նում են <<սունաթել>>:

Տասնչորսերորդ՝ պահք չունեն՝ ոչ Հնից եւ ոչ
Նորից:

Տասնհինգերորդ հայի մորթածը չեն ուտում:
Տասնվեցերորդ անօրէն են, սակայն իրենց

օրինաւոր են կարծում:
Եւ այլ բազմաթիւ հայհոյութիւններ ունեն,

որ արժանի չեմ համարում յիշել, այլ միայն այդ-
քանը՝ նրանց պատասխանելու համար: Եւ չնա
յած հաւատացեալը անհաւատին չի լծակցում, եւ
ոչ էլ լոյսը խաւարին, ինչպէս Առաքեալն է գրում
(տե՛ս Բ Կորնթ. Զ 14), որովհետեւ եթէ մտքով
կամ լեզուով խօսենք նրանց հետ, կը մեղանչենք,
էլ ուր մնաց յարաբերուել նրանց կամ սէր [տա
ծել նրանց նկատմամբ], սակայն պէտք է անզգա-
մին պատասխանել՝ ըստ Սողոմոնի (տե՛ս Առակ.
ԻԶ 5), որպէսզի տգէտները չմոլորուեն նրանց
հետ՝ կորստի (մատնուելով]:

Եւ այսպէս կը պատահի իւրաքանչիւրին՝

Սուրբ Հոգու օգնութեամբ, որ տկարների զօրու-
թիւնն է:

© National Library of Armenia



3 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ

ապա Ամերիկայում, 1922 թուականին սր-
բազան հայրը հաստատւում է Երուսաղէ-
մում, որտեղ էլ կեանքի է կոչում վերոն-
շեալ ուսումնասիրութեան շարադրանքը:

Բացի մեր երախտագիտական խօսքից,
որ պէտք է ողղենք սրբազան հօրը, ասենք,
որ չափազանց հետաքրքրական են նրա
դիտարկումները <<Ընդդէմ տաճկաց>>-ի
հրատարակութեան առաջաբանում: Նրա
խօսքը [ինչպէս և մեր խօսքը], ոչ թէ ուղ-
ղորդուած էր ինչ-որ մեկին վիրաւորելու,

այլ պէտք է հաչուի առնել, որ երբ գրուել
է խնդրոյ առարկայ <<Ընդդէմ տաճկաց>>-ը,

բնականաբար, արդի աշխարհաքաղաքա-
կան իրավիճակը չի եղել: Բաբգէն եպս.
Կիւլեսերեանը գրում է. <<Կարժէ ի մտի ու-
նենալ, թէ Գրիգոր Տաթևացին իր Ընդդէմ
տաճկացը գրած է այն ատեն, երբ արդի
թուրքութիւնը գոյութիւն չունէր: ...Եւ
պէտք է ուշադրւթիւն ընել՝ գրած է զայն
իբրև ջատագով, և իբրև կրօնական վիճա
բանութեանց առաջնորդող գրուած մը>>2,
այսինքն այսօր արդէն այդ հատորը
թարգմանելով և հրատարակելով, մենք
նոյնպէս ոչ միայն այդ հատորը, այլև ողջ
<<Գիրք հարցմանց>>-ը դիտարկում ենք որ
պէս մի պոլեմիկա, քանի որ դարեր շարու-
նակ այդ պոլեմիկան ընթացել և ընթա-
նում է: Որպէս օրինակ Բաբգէն եպս. Կիւ-
լեսերեանը բերում է Գրիգոր Մագիստրոսի
և իշխան Մանուչէի վիճաբանութիւնը՝ <<ո-
րուն հետևանքով Մանուչէ կը մկրտուի և
քրիստոնեայ կ՛ըլլայ>>3:

Միանագամայն տեղին է նաև սրբա-
զան հօր դիտարկումը, որ <<Տաթևացին կը

գրէ ոչ թէ Իսլամը անարգելու դիտումով,

այլ կրօնական ճշմարտութիւնը ցայտեցնե-

լու և զայն ջատագովելու նպատակով>>4:

2 Կիւլէսէրեան Բ., Իսլամը Հայ Մատենագրու-

թեան մէջ, Վիեննա, 1930. Գրիգոր Տաթևացի,
Գիրք հարցմանց, Երուսաղէմ. 1993թ. վերա-
տպութիւն, Յաւելուած, էջ 10:

3 Նոյն տեղը:
Նոյն տեղը, էջ 10-11:

Սրբազան հայրը գորովանքով և
հպարտութեամբ է շեշտում նաև, որ կոր-
սուած հատորը հրատարակւում է յատկա-
պէս <<Հանդէս ամսօրեայ>>-ի էջերում. <<Եւ

այսօր ...մասնաւոր հետաքրքրութեան մը
հետևանքով գտնուած այս գրուածը կը
վստահիմ Հանդէս ամսօրեայի էջերուն,
տեսակ մը հպարտութիւն կը համակէ զիս,
մտածելով, որ Միջին դարուն, Հայաստա-
նեայց Եկեղեցւոյ Մեծ Վարդապետներէն

մէկը կարող եղած է, իր հմտութեան և ծա-

նօթութեան սահմաններուն մէջ, գիրք մը
գրել Իսլամի վրայ, լուսաւորելու համար

իր ժողովրդեան զաւակները կրօնական

այն դրութեան մասին, որմէ շրջապա-

տուած էին... >>::
Եւ այսօր <<Գիրք հարցմանց>>-ի

թարգմանութիւնը նոյնպէս հրատարակե-

լով <<Հանդէս ամսօրեայ>>-ում, մեր երախ-
տագիտութիւնն ենք յայտնում թէ՛ <<Հան-

դէս ամսօրեայ>>-ին՝ իր հսկայածաւալ հա-

յանպաստ գործունէութեան համար, և թէ՛
Բաբգէն եպս. Կիւլեսերեանին, որ գրեթէ
200 տարուայ մոռացութիւնից դուրս բե-
րեց Գրիգոր Տաթևացու <<Գիրք հարց-
մանց>>-ի <<Ընդդէմ տաճկաց>>-ը:

Մինչ Գրիգոր Տաթևացու նշանաւոր
<<Գիրք հարցմանց>>-ի մեր թարգմանու-
թիւնը սեղանին էր դրուած փաստօրէն
գրաբարալեզու լինելու պատճառով ոչ
բոլորին մատչելի և մի ամբողջ գլխից
զրկուած Կ. Պոլսեան հրատարակութիւնը:
Այս թարգմանութեամբ, կարծես, լուծել
ենք այդ երկու հարցն էլ, որովհետև գր-
քում վերականգնել ենք նաև <<Ընդդէմ
տաճկաց>>-ը: Ստորև ներկայացնում ենք
<<Ընդդէմ տաճկաց>>-ի աշխարհաբար

թարգմանութիւնը:

5 Նոյն տեղը, էջ 12-13:

Գլուխ [Գ՝] Մեծ ցանկից
Ընդդէմ կորուսեալ ազգի Տաճկաց, որ նեռի

կարապետն են եւ նոր հեթանոսներ՝

Արիոսի1 եւ Կերինթոսի

Նախ որովհետեւ ուրանում են անձերի Եր

րորդութիւնը:
Երկրորդ՝ բարին ու չարը Աստծուց են

ասում:

Երրորդ, ուրանում են Բանի մարդեղութիւնը:

1 Արիոսը քահանայագործում էր Ալեքսանդրիա-
յում: Իր վարդապետական ըմբռնումները նա շա-
րադրել էր Qavleia (<<Խրախճանք>>) աշխատու-
թեան մէջ եւ 318 թ. այն ներկայացրել Ալեքսանդ-

րիայի եպիսկոպոս Ալեքսանդրին: Նա պնդում

էր, թէ Որդին յաւիտենակից չէ Հօրը, անսկիզբ
չէ: Ըստ նրա՝ ասել, թէ Որդին<համագոյ>> է Հօրը,
նշանակում է համարել, թէ Հայրը <<բարդ, տրո-
հելի ու փոփոխական>> է: Ս. Ալեքսանդր Ալեք-
սանդրացին, յետագայում ս. Աթանասը ու եկե
ղեցու միւս հայրերը խստագոյնս դատապարտել
են այդ ուսմունքը:
Ըստ վաղնջական մի աւանդութեան, Կերինթոսն

իր կրթութիւնը ստացել է Եգիպտոսում, ապրել է

առաքեալների ժամանակ, համարւում է առաջին

գնոստիկներից: Նա զանազանում էր Քրիստո-

սին եւ Յիսուսին որպէս երկու մասնաւոր անհա-

տականութիւններ: Յիսուս ծնուել է իբրեւ հասա-

րակ մի մահկանացու, որը սակայն օժտուած էր

առաքինութիւններով: Մկրտութեան ժամանակ

նրա վրայ աղաւնու կերպարանքով հանգչեց

երկնաւոր էակ՝ Քրիստոս, որի շնորհիւ Յիսուս

կատարում էր հրաշքներ, իսկ խաչելութիւնից

առաջ, լինելով չարչարանքներին անհաղորդ,

Քրիստոս զատւում է նրանից (Իրինէոս Adv.

Haeres. I, 26, Հիպողիտոս, Filos. VII, 33) տե՛ս
Соловьев Вл., Керинф, Христианство энц. т.
1, с. 727: Կերինթոսի գնոստիկեան գաղափար-

ների հեռաւոր արձագանքները լսելի են <<ման

կութեան աւետարան>> սուրբգրային պարականո-

նում (տե՛ս Մ. Գ. Մամեան, <<Մանկութեան աւե

տարան>> պարականոնը (պատմաքննական վեր-

լուծութիւն]. սեղմագիր, Եր., 2018, էջ 12-13): Ի

դէպ, իբրեւ հերձուածողի Կերինթոսի անունն յի-

շատակուած է Յովհան Օձնեցու <<Նախահաւա-

քումն պատմութեան այսմ բանից>> երկում. ՄՀ,

հա. Է, Էջ 157 [15]: Սամուէլ Անեցու Ժամանա-

կագրութեան մէջ Մահմեդը համարւում է Կերին-

թոսի աղանդի հետեւորդ. տե՛ս Սամուէլ Անեցի

եւ Շարունակողներ, Ժամանակագրութիւն,

աշխ, Կ. Մաթեւոսեանի, Եր., 2014, էջ 83:

Չորրորդ՝ Քրիստոսին Աստուած չեն խոստո
վանում, այլ սոսկ մարդ եւ մարգարէ:

Հինգերորդ - չեն ընդունում Սուրբ Գրքերը,
այսինքն՝ Հին եւ Նոր կտակարանները:

Վեցերորդ՝ <<ոմն մարդու>>՝ [Մահմեդին]
մարգարէ են կոչում:

Եօթներորդ՝ յարութիւնը մարմնապէս են
ասում:

Ութերորդ՝ հրեշտակներին եւ հոգուն մահ-
կանացու են ասում:

Իններորդ՝ անարգում են խաչի նշանը եւ
սուրբ պատկերները:

Տասներորդ չեն առանձնացնում պիղծ կեն
դանիներին, այլ անխտիր ուտում են:

Տասնմէկերորդ՝ գինին անմաքուր են հա-

մարում:

Տասներկուերորդ մշտապէս ջրով ցօղւում
են եւ համարւում են սրբուած:

Տասներեքերորդ՝ թլփատւում են, որ անուա-
նում են <<սունաթել>>:

Տասնչորսերորդ՝ պահք չունեն՝ ոչ Հնից եւ ոչ
Նորից:

Տասնհինգերորդ հայի մորթածը չեն ուտում:
Տասնվեցերորդ անօրէն են, սակայն իրենց

օրինաւոր են կարծում:
Եւ այլ բազմաթիւ հայհոյութիւններ ունեն,

որ արժանի չեմ համարում յիշել, այլ միայն այդ-
քանը՝ նրանց պատասխանելու համար: Եւ չնա
յած հաւատացեալը անհաւատին չի լծակցում, եւ
ոչ էլ լոյսը խաւարին, ինչպէս Առաքեալն է գրում
(տե՛ս Բ Կորնթ. Զ 14), որովհետեւ եթէ մտքով
կամ լեզուով խօսենք նրանց հետ, կը մեղանչենք,
էլ ուր մնաց յարաբերուել նրանց կամ սէր [տա
ծել նրանց նկատմամբ], սակայն պէտք է անզգա-
մին պատասխանել՝ ըստ Սողոմոնի (տե՛ս Առակ.
ԻԶ 5), որպէսզի տգէտները չմոլորուեն նրանց
հետ՝ կորստի (մատնուելով]:

Եւ այսպէս կը պատահի իւրաքանչիւրին՝

Սուրբ Հոգու օգնութեամբ, որ տկարների զօրու-
թիւնն է:

© National Library of Armenia



7 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 8 9 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 10

Ա
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԱՌԱՋԻՆ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Նախ ուրանում են Երրորդութեան անձերին,

ինչպէս հերձուածող Սաբէլը2 եւ ասում են՝մի Աս-

տուած: Եւ այսպէս են առարկում3. եթէ Աստծոյ

մէջ է ծնունդը, ուրեմն եւ՝ մահը, որովհետեւ մեկի
ծնունդը միւսի մահն է, եւ այս գարշութիւնը

Աստծոյ մէջ է, ուրեմն ծնունդը Աստծոյ մէջ չէ4:

2 Սաբէլ Լիբիացին Գ. դարի հերձուածող է. Իր
վարդապետական հայեցակարգի մէջ ներմուծե-
լով Ս. Հոգու գաղափարը՝ ամբողջացնում է մո-

նարխիական - մոդալիստների համակարգը. ըստ
նրա ուսմունքի, Աստուած բացարձակ միակու-

թիւն է, որ գտնւում է լիակատար լռութեան մէջ,
սակայն յանուն արարչութեան նա խախտում է
այդ լռութիւնը, ու դառնալով բարբառող Խօսք
Բան՝ նա արտայայտւում է Հօր, Որդու եւ Հոգու

երեք տարբեր ձեւերով: Երբ գործում էր Հայրը,
տակաւին չկար Որդին եւ Ս. Հոգին, երբ գործում
էր Որդին՝ չկար Հայրը, իսկ երբ գործում է Ս. Հո-

գին, դադարում է գործել Որդին, կը գայ ժամա-

նակ, երբ իր գործը կ՝աւարտի նաեւ Ս. Հոգին, եւ

Հօր ու Որդու նման աւարտելով իր յայտնութիւնը,
կը վերադառնայ աստուածային անդէմ միակու-
թեանը: Սաբէլի հերձուածը դատապարտուել Է ս.

Դիոնիսիոս Ալեքսանդրացու կողմից:
Ա ձեռագիրն ունի այս ընթերցումը. <<Եւ առար-
կեն նախ այսպէս, եթէ ծայրագոյն պարզութիւնն

ոչ կարօտանայ բազմութեան: Այլ է Աստուած

ամենեւին պարզ, վասն որոյ ոչ ունի բազմութիւն
անձանց: Դարձեալ՝ մի անձն պարզագոյն է,
քան զբազմութիւն անձանց. ապա ուրեմն այն, որ

է պարզագոյն, Աստուծոյ վայել է>>*:

Ա ձեռագիրն ունի հետեւեալ յաւելումը. <<աշխա-

տասիրութենէ ոմանց վարդապետաց: Առաջնոյն
ասացեալ է, թէ ծայրագոյն պարզութեանն է
ընդդէմ էութեան եւ ոչ աստուածային անձանցն,

քանզի աստուածային անձինքն են մի էութիւն

ըստ թուոյ: Երկրորդ՝ ասացեալ է, թէ միութիւն

անձինն պարզագոյն է ի ստեղծուածս եւ ոչ ի
ստեղծողն, զի անձինք ստեղծուածոց թէպէտ մի

էութիւն են, այլ ոչ ըստ թուոյն: Իսկ աստուա-
ծայինքն են մի եւ նոյն ըստ թուոյն, եւ մի անձն ոչ

ունի նուազ քան զերիսն, եւ ոչ երեքն աւելի քան

զմինն, քանզի ոչինչ յաւելնու ի յէութիւնն, բայց
միայն յառնչութիւնն: Զոր օրինակ նմանութիւնն

ոչինչ յաւելնու ի սպիտակութիւնն. զի թէ լինէր

յաշխարհի միմիայն սպիտակ, եւ չլինէր այլ սպի

տակ, այլ եւ ոչ նման, եւ եթէ լինի այն սպիտակ

ոչինչ յաւելնու յառաջնոյն, բայց զի յառաջն ոչ էր

նման, եւ յետոյ է նման: Դարձեալ ասում են. ի
սահման անձինն դնի գոյացութիւնն, քանզի ան-

Ասենք սրա վերաբերեալ. ինչպէս շղջիկը չի

կարող նայել արեգակի լոյսին, այդպէս էլ մարդ-

կային իմացութիւնը չի կարող նայել աստուա
ծային լոյսին, որ անմատչելի է, եւ չենք կարող

հասնել [Նրան] գիտութեան բնական լոյսով, այլ
առաջնորդուելով միայն հաւատի լոյսով՝ Սուրբ

Գրքով: Եւ քանի որ նրանք չունեն հաւատի լոյս
եւ ոչ էլ Սուրբ Գիրք, նրանց բոլոր առարկութիւն-

ները, որ ըստ բնական գիտութեան են եւ ըստ

զգայական իրերի՝ առոչինչ եզրակացութիւններ

են Աստծոյ մասին:
Եւ միայն այս պատասխանը բաւական է

նրանց բոլոր առարկութիւններին: Սակայն որ-

պէսզի տգէտ չերեւանք, պատասխանենք իւրա-

քանչիւր (առարկութեանը]%:

ձն է բանական բնութեանն անբաժանելի գոյա
ցութիւն, եւ թէ երեք են անձինք, ապա եւ երեք են

գոյացութիւնք: Ասեմք առ այս, թէ գոյացութիւնն

ոչ գծի ի սահման անձինն վասն բացարձակ էու
թեանն, այլ վասն անձինն, որ է մի էութիւն նոյն

անձինն: Դարձեալ ասեն, թէ Աստուած է ծնունդ,

ապա եւ ապականութիւն, զի ծնունդ միոյն ապա
կանութիւն է միւսոյն, եւ այս գարշութիւն է յԱս
տուած, ապա ոչ է յԱստուած ծնունդ: Ասեմք առ

այս, թէ յիմանալի ծնունդն...
5 Ա-ն ունի. <<Բնութեամբ է բարոյն հաղորդել

զինքն այլոց, որոց պատճառ է, զի ըստ Արիստո-

տէլի բարի է, որում ամենեքեան ցանկան: Արդ,
ընդունայն լինէր ցանկալ, թէ ոչ հաղորդէր, եւ թէ

բնութեամբ է բարոյն հաղորդել զինքն, ապա ու
րեմն որչափ առաւել բարի է հաղորդէ զինքն,
որպէս արեգակն հաղորդէ զլոյս իւր քան զաս
տեղս: Այլ գերագոյն եւ անվախճան բարի է Աս-
տուած, եւ ոչ կարէ զբնութիւն իւր բովանդակ հա-
ղորդել ստեղծուածոց ուրուք, զի ունին վախճան:
Ապա ուրեմն պարտ է, զի գերագոյն բարին յա-
ռաջ ածէր զգերագոյն բարին յինքենէ, որ լինէր
Աստուած, որոյ հաղորդէր զինքն բոլորովին,
ապա ուրեմն ի յԱստուած է բազմութիւն ան-

ձանց, զի յառաջ ածօղն եւ յառաջ ածեալն ոչ է
մի անձն, թէպէտ լինի մի բարի եւ մի Աստուած:

Դարձեալ, պատուական եւ լաւագոյն է այն, որ
բարի է եւ զբարին առնէ, եւ անվախճան, որ
զանվախճանն առնէ քան զայն, որ միայն բարի

է եւ անվախճան, եւ ոչ առնէ, ապա թէ ոչ զօրու-

թիւնն պատուականագոյն (է] քան զներգործու-

թիւնն: Այլ Աստուած է պատուականագոյն եւ լա-

ւագոյն քան զամենայն, ապա ուրեմն յառաջ էած

յինքենէ զանվախճան բարին, որ է Աստուած:

Դարձեալ, պարզ եւ յաւիտենական եւ անհուն

ներգործութիւնն, ներգործէ յաւիտենական եւ

Նախ ասենք, թէ իմանալի ծնունդը ոչնչա
ցում կամ ինչ-որ փոփոխութիւն չէ, որովհետեւ

այնտեղ նիւթ չկայ, որ լինելով տեսակի մէջ՝ ոչն-

չացնում է միւսին: Դարձեալ ասում են, ամեն մի
ծնունդ ժամանակաւոր է, քանի որ ծնունդը ոչ

էութիւնից փոփոխումն է՝ էութեան, իսկ Աստուած

անփոփոխելի է:
Այս կապակցութեամբ ասենք, թէ աստուա-

ծային ծնունդը ժամանակի ներքոյ չէ, այլ յաւի-
տենական է, ու երբեք զօրութեամբ չէ, այլ՝ մշտա-

կան ներգործութեամբ6:

Դարձեալ ասում են. եթէ Որդին առնի Հօր

բնութիւնը, ապա կը պակասի Հօրից, կամ էլ կը
լինեն զանազան Աստուածներ:

Սրա վերաբերեալ ասենք. անհրաժեշտ չէ,

որ Հօրից պակասի, կամ զանազան Աստուածներ

լինեն, որովհետեւ մարմնական կամ նիւթական

իր չէ, որ կարողանայ բաժանուել կամ՝ պակասել:

Եւ քանի որ չի բաժանւում, չեն լինում զանազան

Աստուածներ:

Դարձեալ ասում են՝ եթէ Աստուած ծնեց

Աստծոյ, կամ [ինքն] իրեն ծնեց Աստուած կամ

անհուն, ապա թէ ոչ՝ ոչ լինէր զատ ներգործու-

թիւն, ապա ուրեմն առնէ զյաւիտենական եւ
զանհուն բարին: Դարձեալ, ամենայն արարածք

տրամատին յերկուս պատկերս, այսինքն՝ զի
ոմանք պարզ են եւ ոմանք բաղադրեալք ի նիւ-

թոյ եւ ի տեսակէ: Այլ արարիչն ոչ է մի պատկեր,

զի մի՛ լիցի պակաս քան զարարածս, եւ ոչ է եր-

կուս, ջի մի՜ արարածոցս հաւասարեսցի, այլ են

երեք, զի լիցի բարձր քան զարարածս, եւ ոչ են

չորս, զի մի՜ լիցի բազում աստուածս: Դարձեալ,

էիցս ոմանք են պակաս եւ կատարեալ, որպէս
խառնուածք, եւ ոմանք անպակաս եւ անկատար,

որպէս բան մեր, եւ ոմանք անպակաս եւ կատա

րեալ, որպէս Աստուած: Դարձեալ, երեք են

պատճառք՝ նիւթական, որպէս նիւթ մարմնոյ,

արուեստական, որպէս հիւսն աթոռու, բնութե

նական, որպէս հայր՝ որդոյ: Եւ ջի պատճառ է

Աստուած պարզիցն աննիւթապէս եւ խառնիցն՝

արուեստաբար. պարտ է գոլ նմա եւ պատճառ

բնութենապէս Որդոյ եւ Հոգոյ, զի մի՜ գտցէ պա-

կաս անպատճառ պատճառն յամենայն պատ-

ճառաց:
6 Ա-ն ունի. Դարձեալ, ամենայն իր մարմին կամ

անմարմին, ունի էութիւն, զօրութիւն եւ ներգոր-

ծութիւն: Եւ զի խոստովանեալ գոյ է Աստուած,

ապա ուրեմն զօրութիւն իւր է Որդին, եւ ներգոր-

ծութիւն՝ Հոգին Սուրբ:

ուրիշի. անկարելի է որ մեկը ինքն իրեն ծնի, իսկ
եթէ ծնեց այլ Աստծոյ, եղան երկու Աստուած:

Սրա վերաբերեալ ասենք, թէ համաձայն
չենք երկուսին էլ, որովհետեւ եթէ ասում է՝ Աս
տուած իրեն Աստուած ծնեց, պէտք է իմանալ, որ
Հայրը իրեն Հայր ծնեց, որովհետեւ երբ ասում

ենք՝ թէ Աստուած ծնեց Աստծոյ, այնտեղ Աս-

տուած հասկացւում է ոչ թէ բացարձակութեան
իմաստով, այլ Հօր անձի, որը ոչ թէ իրեն ծնեց,
այլ Որդու անձը: Նաեւ այլ Աստուած շծնեց, որով-
հետեւ երբ ասենք <<այլ Աստուած>>, այնտեղ <<այ-

լը>> ցոյց չի տայ անձը, այլ՝ էութիւնը:
Դարձեալ ասում են, Հայրը տուեց Որդուն

ամեն բան, ինչ ունի (Յովհ. Գ 35), հետեւաբար
իր անձը եւս, ուրեմն ուրիշ անձ չէ:

Ասենք թէ կեղծիք է այստեղ, որովհետեւ
երբ ասում է <<Հայրը տուեց ամեն ինչ>>, պէտք է
հասկանալ <<ծնուած էութեան>> իմաստով, որ Որ-

դին է եւ ոչ թէ Հօր անձը:
Դարձեալ ասում են, Հօր մէջ մեկն է հայրու-

թիւնը եւ էութիւնը, ուստի եթէ տայ էութիւնը,
պէտք է տայ նաեւ հայրութիւնը:

Ասենք, որ հայրութիւնը եւ էութիւնը Հօր
մէջ մեկն են, սակայն զանազանւում են կայանա

լու ձեւով. էութիւնը հաղորդելի է, իսկ հայրու-
թիւնը՝՝ոչ:

Դարձեալ ասում են, երբ [ասում են] Պետ-

րոսը մարդ է, Պօղոսը մարդ է, Մարկոսը մարդ է,
եղան երեք մարդ եւ ոչ թէ՝ մեկը:

Այս կապակցութեամբ ասենք, որ նման չեն,
որովհետեւ երբ ասում է Պետրոսը մարդ է, Պօղոսը
մարդ է, Մարկոսը մարդ է, ոչ թէ մի մարդկութիւն
է ըստ թուի, այլ՝ ըստ տեսակի, իսկ երբ ասում է՝
Հայր Աստուած, Որդի՝ Աստուած, Հոգի՝ Աստուած,
երեքը մի աստուածութիւն են ըստ թուի:

Այժմ առարկութեամբ հաստատենք անձերի
Երրորդութիւնը7: Նախ այսպէս, որ ստեղծուածնե-

7 Ա-ն ունի. Այլ Աստուած կամելով զինքն բղխէ
զՀոգին, իմանալով զինքն՝ ծնանի զՈրդի, ըստ
այսմ օրինակի. զի ամենայն իմացող ունի նմա-
նութիւն ինչ յիմացեալ իրին, եւ նմանութիւն այն
կոչի բան մտաց եւ պատկեր իմացեալ իրին, որ-
պէս իմանալով զքար, ունիմք զնմանութիւն ի
միտս, որ կոչի պատկեր եւ բան քարի: Այսպէս եւ
Աստուած նախ իմանա[յ] զինքն եւ ինքեամբ
զայլս, իսկ իմանալով զինքն ծնանի զնմանու-

© National Library of Armenia



7 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 8 9 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 10

Ա
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԱՌԱՋԻՆ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Նախ ուրանում են Երրորդութեան անձերին,

ինչպէս հերձուածող Սաբէլը2 եւ ասում են՝մի Աս-

տուած: Եւ այսպէս են առարկում3. եթէ Աստծոյ

մէջ է ծնունդը, ուրեմն եւ՝ մահը, որովհետեւ մեկի
ծնունդը միւսի մահն է, եւ այս գարշութիւնը

Աստծոյ մէջ է, ուրեմն ծնունդը Աստծոյ մէջ չէ4:

2 Սաբէլ Լիբիացին Գ. դարի հերձուածող է. Իր
վարդապետական հայեցակարգի մէջ ներմուծե-
լով Ս. Հոգու գաղափարը՝ ամբողջացնում է մո-

նարխիական - մոդալիստների համակարգը. ըստ
նրա ուսմունքի, Աստուած բացարձակ միակու-

թիւն է, որ գտնւում է լիակատար լռութեան մէջ,
սակայն յանուն արարչութեան նա խախտում է
այդ լռութիւնը, ու դառնալով բարբառող Խօսք
Բան՝ նա արտայայտւում է Հօր, Որդու եւ Հոգու

երեք տարբեր ձեւերով: Երբ գործում էր Հայրը,
տակաւին չկար Որդին եւ Ս. Հոգին, երբ գործում
էր Որդին՝ չկար Հայրը, իսկ երբ գործում է Ս. Հո-

գին, դադարում է գործել Որդին, կը գայ ժամա-

նակ, երբ իր գործը կ՝աւարտի նաեւ Ս. Հոգին, եւ

Հօր ու Որդու նման աւարտելով իր յայտնութիւնը,
կը վերադառնայ աստուածային անդէմ միակու-
թեանը: Սաբէլի հերձուածը դատապարտուել Է ս.

Դիոնիսիոս Ալեքսանդրացու կողմից:
Ա ձեռագիրն ունի այս ընթերցումը. <<Եւ առար-
կեն նախ այսպէս, եթէ ծայրագոյն պարզութիւնն

ոչ կարօտանայ բազմութեան: Այլ է Աստուած

ամենեւին պարզ, վասն որոյ ոչ ունի բազմութիւն
անձանց: Դարձեալ՝ մի անձն պարզագոյն է,
քան զբազմութիւն անձանց. ապա ուրեմն այն, որ

է պարզագոյն, Աստուծոյ վայել է>>*:

Ա ձեռագիրն ունի հետեւեալ յաւելումը. <<աշխա-

տասիրութենէ ոմանց վարդապետաց: Առաջնոյն
ասացեալ է, թէ ծայրագոյն պարզութեանն է
ընդդէմ էութեան եւ ոչ աստուածային անձանցն,

քանզի աստուածային անձինքն են մի էութիւն

ըստ թուոյ: Երկրորդ՝ ասացեալ է, թէ միութիւն

անձինն պարզագոյն է ի ստեղծուածս եւ ոչ ի
ստեղծողն, զի անձինք ստեղծուածոց թէպէտ մի

էութիւն են, այլ ոչ ըստ թուոյն: Իսկ աստուա-
ծայինքն են մի եւ նոյն ըստ թուոյն, եւ մի անձն ոչ

ունի նուազ քան զերիսն, եւ ոչ երեքն աւելի քան

զմինն, քանզի ոչինչ յաւելնու ի յէութիւնն, բայց
միայն յառնչութիւնն: Զոր օրինակ նմանութիւնն

ոչինչ յաւելնու ի սպիտակութիւնն. զի թէ լինէր

յաշխարհի միմիայն սպիտակ, եւ չլինէր այլ սպի

տակ, այլ եւ ոչ նման, եւ եթէ լինի այն սպիտակ

ոչինչ յաւելնու յառաջնոյն, բայց զի յառաջն ոչ էր

նման, եւ յետոյ է նման: Դարձեալ ասում են. ի
սահման անձինն դնի գոյացութիւնն, քանզի ան-

Ասենք սրա վերաբերեալ. ինչպէս շղջիկը չի

կարող նայել արեգակի լոյսին, այդպէս էլ մարդ-

կային իմացութիւնը չի կարող նայել աստուա
ծային լոյսին, որ անմատչելի է, եւ չենք կարող

հասնել [Նրան] գիտութեան բնական լոյսով, այլ
առաջնորդուելով միայն հաւատի լոյսով՝ Սուրբ

Գրքով: Եւ քանի որ նրանք չունեն հաւատի լոյս
եւ ոչ էլ Սուրբ Գիրք, նրանց բոլոր առարկութիւն-

ները, որ ըստ բնական գիտութեան են եւ ըստ

զգայական իրերի՝ առոչինչ եզրակացութիւններ

են Աստծոյ մասին:
Եւ միայն այս պատասխանը բաւական է

նրանց բոլոր առարկութիւններին: Սակայն որ-

պէսզի տգէտ չերեւանք, պատասխանենք իւրա-

քանչիւր (առարկութեանը]%:

ձն է բանական բնութեանն անբաժանելի գոյա
ցութիւն, եւ թէ երեք են անձինք, ապա եւ երեք են

գոյացութիւնք: Ասեմք առ այս, թէ գոյացութիւնն

ոչ գծի ի սահման անձինն վասն բացարձակ էու
թեանն, այլ վասն անձինն, որ է մի էութիւն նոյն

անձինն: Դարձեալ ասեն, թէ Աստուած է ծնունդ,

ապա եւ ապականութիւն, զի ծնունդ միոյն ապա
կանութիւն է միւսոյն, եւ այս գարշութիւն է յԱս
տուած, ապա ոչ է յԱստուած ծնունդ: Ասեմք առ

այս, թէ յիմանալի ծնունդն...
5 Ա-ն ունի. <<Բնութեամբ է բարոյն հաղորդել

զինքն այլոց, որոց պատճառ է, զի ըստ Արիստո-

տէլի բարի է, որում ամենեքեան ցանկան: Արդ,
ընդունայն լինէր ցանկալ, թէ ոչ հաղորդէր, եւ թէ

բնութեամբ է բարոյն հաղորդել զինքն, ապա ու
րեմն որչափ առաւել բարի է հաղորդէ զինքն,
որպէս արեգակն հաղորդէ զլոյս իւր քան զաս
տեղս: Այլ գերագոյն եւ անվախճան բարի է Աս-
տուած, եւ ոչ կարէ զբնութիւն իւր բովանդակ հա-
ղորդել ստեղծուածոց ուրուք, զի ունին վախճան:
Ապա ուրեմն պարտ է, զի գերագոյն բարին յա-
ռաջ ածէր զգերագոյն բարին յինքենէ, որ լինէր
Աստուած, որոյ հաղորդէր զինքն բոլորովին,
ապա ուրեմն ի յԱստուած է բազմութիւն ան-

ձանց, զի յառաջ ածօղն եւ յառաջ ածեալն ոչ է
մի անձն, թէպէտ լինի մի բարի եւ մի Աստուած:

Դարձեալ, պատուական եւ լաւագոյն է այն, որ
բարի է եւ զբարին առնէ, եւ անվախճան, որ
զանվախճանն առնէ քան զայն, որ միայն բարի

է եւ անվախճան, եւ ոչ առնէ, ապա թէ ոչ զօրու-

թիւնն պատուականագոյն (է] քան զներգործու-

թիւնն: Այլ Աստուած է պատուականագոյն եւ լա-

ւագոյն քան զամենայն, ապա ուրեմն յառաջ էած

յինքենէ զանվախճան բարին, որ է Աստուած:

Դարձեալ, պարզ եւ յաւիտենական եւ անհուն

ներգործութիւնն, ներգործէ յաւիտենական եւ

Նախ ասենք, թէ իմանալի ծնունդը ոչնչա
ցում կամ ինչ-որ փոփոխութիւն չէ, որովհետեւ

այնտեղ նիւթ չկայ, որ լինելով տեսակի մէջ՝ ոչն-

չացնում է միւսին: Դարձեալ ասում են, ամեն մի
ծնունդ ժամանակաւոր է, քանի որ ծնունդը ոչ

էութիւնից փոփոխումն է՝ էութեան, իսկ Աստուած

անփոփոխելի է:
Այս կապակցութեամբ ասենք, թէ աստուա-

ծային ծնունդը ժամանակի ներքոյ չէ, այլ յաւի-
տենական է, ու երբեք զօրութեամբ չէ, այլ՝ մշտա-

կան ներգործութեամբ6:

Դարձեալ ասում են. եթէ Որդին առնի Հօր

բնութիւնը, ապա կը պակասի Հօրից, կամ էլ կը
լինեն զանազան Աստուածներ:

Սրա վերաբերեալ ասենք. անհրաժեշտ չէ,

որ Հօրից պակասի, կամ զանազան Աստուածներ

լինեն, որովհետեւ մարմնական կամ նիւթական

իր չէ, որ կարողանայ բաժանուել կամ՝ պակասել:

Եւ քանի որ չի բաժանւում, չեն լինում զանազան

Աստուածներ:

Դարձեալ ասում են՝ եթէ Աստուած ծնեց

Աստծոյ, կամ [ինքն] իրեն ծնեց Աստուած կամ

անհուն, ապա թէ ոչ՝ ոչ լինէր զատ ներգործու-

թիւն, ապա ուրեմն առնէ զյաւիտենական եւ
զանհուն բարին: Դարձեալ, ամենայն արարածք

տրամատին յերկուս պատկերս, այսինքն՝ զի
ոմանք պարզ են եւ ոմանք բաղադրեալք ի նիւ-

թոյ եւ ի տեսակէ: Այլ արարիչն ոչ է մի պատկեր,

զի մի՛ լիցի պակաս քան զարարածս, եւ ոչ է եր-

կուս, ջի մի՜ արարածոցս հաւասարեսցի, այլ են

երեք, զի լիցի բարձր քան զարարածս, եւ ոչ են

չորս, զի մի՜ լիցի բազում աստուածս: Դարձեալ,

էիցս ոմանք են պակաս եւ կատարեալ, որպէս
խառնուածք, եւ ոմանք անպակաս եւ անկատար,

որպէս բան մեր, եւ ոմանք անպակաս եւ կատա

րեալ, որպէս Աստուած: Դարձեալ, երեք են

պատճառք՝ նիւթական, որպէս նիւթ մարմնոյ,

արուեստական, որպէս հիւսն աթոռու, բնութե

նական, որպէս հայր՝ որդոյ: Եւ ջի պատճառ է

Աստուած պարզիցն աննիւթապէս եւ խառնիցն՝

արուեստաբար. պարտ է գոլ նմա եւ պատճառ

բնութենապէս Որդոյ եւ Հոգոյ, զի մի՜ գտցէ պա-

կաս անպատճառ պատճառն յամենայն պատ-

ճառաց:
6 Ա-ն ունի. Դարձեալ, ամենայն իր մարմին կամ

անմարմին, ունի էութիւն, զօրութիւն եւ ներգոր-

ծութիւն: Եւ զի խոստովանեալ գոյ է Աստուած,

ապա ուրեմն զօրութիւն իւր է Որդին, եւ ներգոր-

ծութիւն՝ Հոգին Սուրբ:

ուրիշի. անկարելի է որ մեկը ինքն իրեն ծնի, իսկ
եթէ ծնեց այլ Աստծոյ, եղան երկու Աստուած:

Սրա վերաբերեալ ասենք, թէ համաձայն
չենք երկուսին էլ, որովհետեւ եթէ ասում է՝ Աս
տուած իրեն Աստուած ծնեց, պէտք է իմանալ, որ
Հայրը իրեն Հայր ծնեց, որովհետեւ երբ ասում

ենք՝ թէ Աստուած ծնեց Աստծոյ, այնտեղ Աս-

տուած հասկացւում է ոչ թէ բացարձակութեան
իմաստով, այլ Հօր անձի, որը ոչ թէ իրեն ծնեց,
այլ Որդու անձը: Նաեւ այլ Աստուած շծնեց, որով-
հետեւ երբ ասենք <<այլ Աստուած>>, այնտեղ <<այ-

լը>> ցոյց չի տայ անձը, այլ՝ էութիւնը:
Դարձեալ ասում են, Հայրը տուեց Որդուն

ամեն բան, ինչ ունի (Յովհ. Գ 35), հետեւաբար
իր անձը եւս, ուրեմն ուրիշ անձ չէ:

Ասենք թէ կեղծիք է այստեղ, որովհետեւ
երբ ասում է <<Հայրը տուեց ամեն ինչ>>, պէտք է
հասկանալ <<ծնուած էութեան>> իմաստով, որ Որ-

դին է եւ ոչ թէ Հօր անձը:
Դարձեալ ասում են, Հօր մէջ մեկն է հայրու-

թիւնը եւ էութիւնը, ուստի եթէ տայ էութիւնը,
պէտք է տայ նաեւ հայրութիւնը:

Ասենք, որ հայրութիւնը եւ էութիւնը Հօր
մէջ մեկն են, սակայն զանազանւում են կայանա

լու ձեւով. էութիւնը հաղորդելի է, իսկ հայրու-
թիւնը՝՝ոչ:

Դարձեալ ասում են, երբ [ասում են] Պետ-

րոսը մարդ է, Պօղոսը մարդ է, Մարկոսը մարդ է,
եղան երեք մարդ եւ ոչ թէ՝ մեկը:

Այս կապակցութեամբ ասենք, որ նման չեն,
որովհետեւ երբ ասում է Պետրոսը մարդ է, Պօղոսը
մարդ է, Մարկոսը մարդ է, ոչ թէ մի մարդկութիւն
է ըստ թուի, այլ՝ ըստ տեսակի, իսկ երբ ասում է՝
Հայր Աստուած, Որդի՝ Աստուած, Հոգի՝ Աստուած,
երեքը մի աստուածութիւն են ըստ թուի:

Այժմ առարկութեամբ հաստատենք անձերի
Երրորդութիւնը7: Նախ այսպէս, որ ստեղծուածնե-

7 Ա-ն ունի. Այլ Աստուած կամելով զինքն բղխէ
զՀոգին, իմանալով զինքն՝ ծնանի զՈրդի, ըստ
այսմ օրինակի. զի ամենայն իմացող ունի նմա-
նութիւն ինչ յիմացեալ իրին, եւ նմանութիւն այն
կոչի բան մտաց եւ պատկեր իմացեալ իրին, որ-
պէս իմանալով զքար, ունիմք զնմանութիւն ի
միտս, որ կոչի պատկեր եւ բան քարի: Այսպէս եւ
Աստուած նախ իմանա[յ] զինքն եւ ինքեամբ
զայլս, իսկ իմանալով զինքն ծնանի զնմանու-

© National Library of Armenia



11 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 12 13 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 14

րից ոմանք ծննդական են, եւ ոմանք՝ անծնունդ: Եւ

պատուական է ծննդականը, ինչպէս մարդը, քան՝
անծննդականը, ինչպէս քարը: Բայց այն, ինչ պա-
տուական է, վայել է առաջին սկզբին, ուստի Աս-

տուած ծնեց Որդուն, որպէսզի պակաս չերեւայ,

քան՝ ծննդական ստեղծուածները%:

Դարձեալ՝ հրեշտակները եւ մարդիկ պա
տուական էութիւն են, որովհետեւ ունեն բանա-

կանութիւն եւ կենդանութիւն, իսկ սրանցից զր-
կուածները՝ անբան եւ անկենդան են, ինչպէս քա-
րը: Իսկ Աստուած պատուական էութիւն է, որ
ունի Բան եւ կենդանութիւն, որ Որդին եւ նրա
Հոգին են:

Դարձեալ, իւրաքանչիւր բանական ունի

իմացութիւն, որով ճանաչում է իրեն. ունի նաեւ
կամք, որով կամենում է իրեն: Արդ, Աստուած

թիւն իւր, եւ նմանութիւն այն ծնեալ՝ է պատկեր
եւ բան Աստուծոյ, եւ զի յԱստուած ոչ գոյ բնաւ
պատահումն, վասն այն նմանութիւնն այն եւ բան
է գոյացութիւն, եւ զի Աստուած է ամենեւին
պարզ, վասն այն ծնեալ բանն այն է՜ ամենեւին
պարզ, վասն այն ծնեալ բանն այն է՜ նոյն էու
թիւն եւ գոյացութիւն ծնողին, եւ զի ի մէջ ծնողին
եւ ծնելոյն է առնչական հակակայութիւն, վասն
այն հակակայութիւնս այս պատճառէ զանձն այլ,
ապա ուրեմն պարտ է, զի Բանն Աստուծոյ լինէր
այլ անձն ի ծնողէն, եւ երկրորդ անձն այն է, որ է
նմանութիւն բնութեան ծնողին, է նոյն բնութիւն,
վասն այն կոչի Որդի:
Եւ դարձեալ, որպէս Աստուած է իմացող, նոյն
պէս եւ կամեցող է, եւ որպէս իմանալովն զինքն

յառաջ էած զԲանն, այսպէս սիրելովն զինքն՝ յա-
ռաջ էած յինքենէ զՀոգին Սուրբ, որ է նոյն գոյա
ցութիւն եւ էութիւն, որ է երեք անձն, ապա ու-
րեմն են պէտք ԱԱտուած երեք անձինք:

8 Ա-ն ունի. Եւ թէ Սուրբ Գրոց ոչ հաւատան, այլ
ցուցից ի նոցին գրոց զվկայութիւն երից անձնա-
ւորութեանց: Նախ որ ասեն ի լեզուս իւրեանց
Հայր, Որդի, Հոգի Սուրբ. Ապն, Ըիբն, Ռօհալ
Ղըդուսա - Որդի, Հոգի, Հայր, Յիսա, Ռօհ, Ալ-
լահ: Դարձեալ՝ Վալլահի, Բիլլահի, Թալլահի -
Հայր, Հոգի, Որդի: Բիսմիլլահ, Ռահման Ռա-

հիմ: Դարձեալ՝ Հայր, Որդի, Հոգի - Հաքաար,
Ալլահ Աքպար: Դարձեալ՝ Հայր, Որդի, Հոգի -
Այ, Լը, Ըֆ: Դարձեալ՝ Հայեաթ, Ըլմն, Ռոհի-

փաք - Տեսութիւն, Բան, Հոգի:
Եւ ի լեզուս նոցա անձն կոչի Շաղսիաթ եւ Բնու-

թիւնն՝ Տաբիաթ, եւ էութիւնն՝ Ուադ, եւ գոյացու-
թիւնն՝ Ջոհար:

իմանալով իրեն՝ ծնեց Որդի եւ կամենալով իրեն՝
բխեց Հոգի, ուրեմն Աստծոյ մէջ երեք անձ կայ:

Այլեւ հարցնում եմ. Աստուած բան եւ հոգի
ունի՞, թէ՝ ոչ: Թէ չունի, անբան է եւ անկենդան,
ինչպէս անբան եւ անկենդան կուռքերն են, որ
կոչւում են աստուածներ: Իսկ եթէ ունի, ապա
Քրիստոս է Բանն Աստծոյ, այլեւ [ունի] Սուրբ Հո
գուն, ինչպէս վկայում են բոլոր մարգարէները:

Իսկ եթէ ասեն Բանն արարած է եւ ծնունդ,
ապա պատասխանենք, որ այստեղ չորս հեր
ձուած կայ: Նախ մեր խօսքը մեր մտքի ծնունդն
է եւ ոչ արարած: Երկրորդ՝ ուրեմն մինչ Բանի

արարումն անբան էր: Երրորդ՝ ուրեմն մի մասն

Աստծոյ արարածն է, միւսը արարիչ: Չորրորդ

Բանը [նրա] բնութիւնից է, իսկ եթէ Բանն արա
րած է, ուրեմն նրա բնութիւնն էլ արարած է, հե
տեւապէս Աստծուն չեն խոստովանում արարիշ:

Իսկ [որպէս] մարմնացած Խօսքի օրինակ

կարող ենք բերել արտաբերուած խօսքը եւ թղթի
վրայ գրուած խօսքը: Եւ վկայութիւններ Սուրբ

Գրքից, որովհետեւ Մովսէսն ասում է. Աստծոյ

Հոգին շրջում էր ջրերի վրայ (Ծննդ. Ա 2): Եւ

Յոբն ասում է. Հոգին աստուածեղէն է, որ արա
րեց նրան (Յոբ ԼԳ 4): Եւ Դաւիթն ասում է.
Աստծոյ խօսքով հաստատուեց երկինքը եւ նրա

բերանի հոգով՝ նրա բոլոր զօրութիւնները
(Սղմ. LԲ 6): Եւ Սողոմոնն ասում է. Տիրոջ հոգին

լցրեց տիեզերքը (Իմաստ. Ա 7):
Եւ որպէս օրինակ Երրորդութեան միութեան՝

միտքը, իմացութիւնը եւ կամքն են՝ մի բնութեամբ

եւ երեք յատկութեամբ: Դարձեալ, հոգին, խօսքը

եւ շունչը մի են եւ երեք: Դարձեալ, մի է մարդը

հոգով, մարմնով ու մտքով՝ ըստ ոմանց: Դարձեալ,

մի է արեգակը իր լոյսով եւ ճառագայթով, այ-
սինքն՝ սպիտակ եւ դեղին լոյսը: Դարձեալ, մի է

հուրը՝ լոյսով եւ նրանից [դուրս եկող] ջերմու-

թեամբ9: Դարձեալ ծաղիկը մի է՝ գոյնով եւ [ար-

ձակած] հոտով10: Դարձեալ՝ Ադամը, Եւան եւ

9 Ա-ն ունի. ջերմութիւն իւր որպէս ճրագն, եւ կամ
որպէս երեք լոյսք ի մի խառնեալ լապտեր: Դար-
ձեալ մի բնութիւն ջրոյ է. ծովն, գետն, աղբերն:

Դարձեալ մի է արմատն եւ ծառն եւ պտուղն:

10 Ա-ն ունի. Դարձեալ մի է խնծորն եւ հոտն եւ
համն եւ գոյնն իւր:

նրանից [ծնուած] Սէթը. մեկը ծնունդ է, միւսը ոչ,
[սակայն] երեքը մի բնութեամբ:

Եւ այլ բազմաթիւ օրինակներ կարող ենք
տալ Երրորդութեան համար որպէս օգնութիւն
մարդկային տկար մտքին: Մինչդեռ Նա՝ ինքը
անօրինակ է եւ աննման, վեր քան բոլոր եղածնե-

րը, նման միայն Ինքն իրեն. եւ Որդին միածին, եւ

Հոգին Սուրբ, որում փառք յաւիտեանս յաւիտե-

նից, ամէն:

Բ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԵՐԿՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ բարին ու չարը Աստծուց են ասում. [u-

րա վերաբերեալ] բաւականաչափ խօսուեց Առա-

ջին գլխում11:

Գ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԵՐՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Ովքեր ուրանում են Բանի մարդեղութիւնը,

նախ այսպէս են առարկում, թէ՝ Աստուած մար-

մին չէ, եւ ոչ էլ զօրութիւն մարմնում եւ անփոփո-

խելի, իսկ եթէ եղաւ մարդ՝ փոփոխելի է:

Պատասխանենք, որ Բանն Աստուած մարդ

եղաւ անփոփոխելի, որովհետեւ Բանի բնութիւնը

չխառնուեց մարդկայինի հետ, եւ ոչ էլ մարդկու-

թիւնը աղաւաղուեց Բանի բնութեան մէջ, քանզի

անփոփոխ է աստուածային էութիւնը. ինչպէս հո-

գին է միաւորւում մարմնի հետ, եւ լինում է մար-

դը, սակայն հոգի լինելով՝ չի փոփոխւում: Որով-

հետեւ թէպէտ անմարմինը միաւորւում է, սակայն

չի դառնում մարմին:

Դարձեալ ասում են, եթէ անչափելի Բանը

մարմին առաւ ապա Բանի մասը մարմին եղաւ,

կամ մարմինն անպարագրելի [եղաւ] Բանի հետ:

Ասենք, որ ամբողջութեամբ եւ կատարելա-

պէս Բանը տեղաւորուեց մարմնի մէջ եւ մնաց

անպարագրելի, եւ մարմինը Բանի հետ միաւո-

րուելով՝ մնաց պարագրելի, որովհետեւ մարմին

լինելուց չաղաւաղուեց, ինչպէս գրին միաւո-

րուած խօսքը, կամ [ինչպէս] մարդու խօսքը՝

11 <<Ընդդէմ նրանց, ովքեր բարին եւ չարը Աստծուն

են վերագրում՝ տասներկու առարկութիւններով>>.

տե՛ս Գիրք Հարցմանց, պրակ Երրորդ (էջ 12-20):

մարդկանց բազմաթիւ ականջներում կատարեալ
եւ ամբողջական [է մնում]:

Դարձեալ ասում են. այն, ինչ գալիս է մե-

կին նրա կատարելութիւնից յետոյ, պատահա-
կանութիւն է նրանում, ապա եւ՝ մարմինը Բանի
պատահականութիւն էր:

Այս կապակցութեամբ ասենք, թէ՝ Բանն Աս-

տուած առաւ մարդկային բնութիւնը, որպէսզի
լինի ճշմարիտ մարդ, իսկ մարդը գոյացական
տեսակ է եւ ոչ թէ պատահական տեսակ:

Դարձեալ ասում են. Աստծոյ բնակուելն ար
գանդում՝ անվայել է եւ զառանցանք, ու շատերն
այս լսելիս՝ գայթակղւում եւ մոլորւում են:

Ասենք, անվայել չէ, որովհետեւ ստեղծողն
ապրում է ստեղծուածի մէջ, ինչպէս կառուցողն
իր կառուցածում: Եւ ահա, երկնքում է բնակւում
Աստուած, եւ լցնում է ամեն տեղ եւ բոլոր մարդ
կանց մտքերում է: Այդպէս եւ [Կոյսի] սուրբ ար
գանդում բնակուեց, եւ սա զառանցանք չէ, որ
նախատիպը բնակուի [իր] պատկերում, որովհե-

տեւ այն, ինչ [իր] ձեռքով է ստեղծել, չի խորշում
անձամբ բնակուել դրանում: Իսկ եթէ շատերը

մոլորւում կամ գայթակղւում են՝ չարութիւնից եւ
հպարտութիւնից է, որ ո՛չ հաւատում են Սուրբ

Գրքին, ո՛չ էլ կամենում ճանաչել բարութիւնը, եւ

ահա [այդ պատճառով] ստեղծումից յետոյ բա-
զում մոլորութիւններ եղան աշխարհում:

Դարձեալ ասում են, ինչպէս բարութիւնը չի
միաւորւում չարին, այդպէս էլ Աստծոյ մեծ կարո-

ղութիւնը չի միաւորւում մարդու տկարութեանը:
Ասենք, որ մարդկային բնութեան տկարու-

թիւնը չնուազեցրեց Աստծոյ մեծ կարողութիւնը,

քանի որ անշփոթ միաւորեց մարդկային բնու-

թիւնն իր աստուածութեանը, եւ [մարդու] տկար

բնութիւնը մեծացաւ [այդ] միաւորութեամբ,

որովհետեւ մեղաւորից՝ անմեղ, անմահ ու անա-

պակ եւ Աստուած եղաւ: Եւ տկարութիւնը նման

չէ չարութեանը, որովհետեւ չարութիւնը զուրկ է
աւարտից, իսկ տկարութիւնը՝ ոչ:

Դարձեալ ասում են, Աստծոյ ողորմութիւնը
մեծ է, քան արդարութիւնը, հարկ էր ողորմու-

թեամբ քաւել եւ ոչ թէ մարդ լինել եւ չարչարուել:

Ասենք, որ վայել չէր Աստծոյ ողորմութիւնը

հակադրել արդարութեանը, այլ միասին [պէտք]
է լինէին, այդ պատճառով վճարեց պարտքն ըստ

I

© National Library of Armenia



11 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 12 13 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 14

րից ոմանք ծննդական են, եւ ոմանք՝ անծնունդ: Եւ

պատուական է ծննդականը, ինչպէս մարդը, քան՝
անծննդականը, ինչպէս քարը: Բայց այն, ինչ պա-
տուական է, վայել է առաջին սկզբին, ուստի Աս-

տուած ծնեց Որդուն, որպէսզի պակաս չերեւայ,

քան՝ ծննդական ստեղծուածները%:

Դարձեալ՝ հրեշտակները եւ մարդիկ պա
տուական էութիւն են, որովհետեւ ունեն բանա-

կանութիւն եւ կենդանութիւն, իսկ սրանցից զր-
կուածները՝ անբան եւ անկենդան են, ինչպէս քա-
րը: Իսկ Աստուած պատուական էութիւն է, որ
ունի Բան եւ կենդանութիւն, որ Որդին եւ նրա
Հոգին են:

Դարձեալ, իւրաքանչիւր բանական ունի

իմացութիւն, որով ճանաչում է իրեն. ունի նաեւ
կամք, որով կամենում է իրեն: Արդ, Աստուած

թիւն իւր, եւ նմանութիւն այն ծնեալ՝ է պատկեր
եւ բան Աստուծոյ, եւ զի յԱստուած ոչ գոյ բնաւ
պատահումն, վասն այն նմանութիւնն այն եւ բան
է գոյացութիւն, եւ զի Աստուած է ամենեւին
պարզ, վասն այն ծնեալ բանն այն է՜ ամենեւին
պարզ, վասն այն ծնեալ բանն այն է՜ նոյն էու
թիւն եւ գոյացութիւն ծնողին, եւ զի ի մէջ ծնողին
եւ ծնելոյն է առնչական հակակայութիւն, վասն
այն հակակայութիւնս այս պատճառէ զանձն այլ,
ապա ուրեմն պարտ է, զի Բանն Աստուծոյ լինէր
այլ անձն ի ծնողէն, եւ երկրորդ անձն այն է, որ է
նմանութիւն բնութեան ծնողին, է նոյն բնութիւն,
վասն այն կոչի Որդի:
Եւ դարձեալ, որպէս Աստուած է իմացող, նոյն
պէս եւ կամեցող է, եւ որպէս իմանալովն զինքն

յառաջ էած զԲանն, այսպէս սիրելովն զինքն՝ յա-
ռաջ էած յինքենէ զՀոգին Սուրբ, որ է նոյն գոյա
ցութիւն եւ էութիւն, որ է երեք անձն, ապա ու-
րեմն են պէտք ԱԱտուած երեք անձինք:

8 Ա-ն ունի. Եւ թէ Սուրբ Գրոց ոչ հաւատան, այլ
ցուցից ի նոցին գրոց զվկայութիւն երից անձնա-
ւորութեանց: Նախ որ ասեն ի լեզուս իւրեանց
Հայր, Որդի, Հոգի Սուրբ. Ապն, Ըիբն, Ռօհալ
Ղըդուսա - Որդի, Հոգի, Հայր, Յիսա, Ռօհ, Ալ-
լահ: Դարձեալ՝ Վալլահի, Բիլլահի, Թալլահի -
Հայր, Հոգի, Որդի: Բիսմիլլահ, Ռահման Ռա-

հիմ: Դարձեալ՝ Հայր, Որդի, Հոգի - Հաքաար,
Ալլահ Աքպար: Դարձեալ՝ Հայր, Որդի, Հոգի -
Այ, Լը, Ըֆ: Դարձեալ՝ Հայեաթ, Ըլմն, Ռոհի-

փաք - Տեսութիւն, Բան, Հոգի:
Եւ ի լեզուս նոցա անձն կոչի Շաղսիաթ եւ Բնու-

թիւնն՝ Տաբիաթ, եւ էութիւնն՝ Ուադ, եւ գոյացու-
թիւնն՝ Ջոհար:

իմանալով իրեն՝ ծնեց Որդի եւ կամենալով իրեն՝
բխեց Հոգի, ուրեմն Աստծոյ մէջ երեք անձ կայ:

Այլեւ հարցնում եմ. Աստուած բան եւ հոգի
ունի՞, թէ՝ ոչ: Թէ չունի, անբան է եւ անկենդան,
ինչպէս անբան եւ անկենդան կուռքերն են, որ
կոչւում են աստուածներ: Իսկ եթէ ունի, ապա
Քրիստոս է Բանն Աստծոյ, այլեւ [ունի] Սուրբ Հո
գուն, ինչպէս վկայում են բոլոր մարգարէները:

Իսկ եթէ ասեն Բանն արարած է եւ ծնունդ,
ապա պատասխանենք, որ այստեղ չորս հեր
ձուած կայ: Նախ մեր խօսքը մեր մտքի ծնունդն
է եւ ոչ արարած: Երկրորդ՝ ուրեմն մինչ Բանի

արարումն անբան էր: Երրորդ՝ ուրեմն մի մասն

Աստծոյ արարածն է, միւսը արարիչ: Չորրորդ

Բանը [նրա] բնութիւնից է, իսկ եթէ Բանն արա
րած է, ուրեմն նրա բնութիւնն էլ արարած է, հե
տեւապէս Աստծուն չեն խոստովանում արարիշ:

Իսկ [որպէս] մարմնացած Խօսքի օրինակ

կարող ենք բերել արտաբերուած խօսքը եւ թղթի
վրայ գրուած խօսքը: Եւ վկայութիւններ Սուրբ

Գրքից, որովհետեւ Մովսէսն ասում է. Աստծոյ

Հոգին շրջում էր ջրերի վրայ (Ծննդ. Ա 2): Եւ

Յոբն ասում է. Հոգին աստուածեղէն է, որ արա
րեց նրան (Յոբ ԼԳ 4): Եւ Դաւիթն ասում է.
Աստծոյ խօսքով հաստատուեց երկինքը եւ նրա

բերանի հոգով՝ նրա բոլոր զօրութիւնները
(Սղմ. LԲ 6): Եւ Սողոմոնն ասում է. Տիրոջ հոգին

լցրեց տիեզերքը (Իմաստ. Ա 7):
Եւ որպէս օրինակ Երրորդութեան միութեան՝

միտքը, իմացութիւնը եւ կամքն են՝ մի բնութեամբ

եւ երեք յատկութեամբ: Դարձեալ, հոգին, խօսքը

եւ շունչը մի են եւ երեք: Դարձեալ, մի է մարդը

հոգով, մարմնով ու մտքով՝ ըստ ոմանց: Դարձեալ,

մի է արեգակը իր լոյսով եւ ճառագայթով, այ-
սինքն՝ սպիտակ եւ դեղին լոյսը: Դարձեալ, մի է

հուրը՝ լոյսով եւ նրանից [դուրս եկող] ջերմու-

թեամբ9: Դարձեալ ծաղիկը մի է՝ գոյնով եւ [ար-

ձակած] հոտով10: Դարձեալ՝ Ադամը, Եւան եւ

9 Ա-ն ունի. ջերմութիւն իւր որպէս ճրագն, եւ կամ
որպէս երեք լոյսք ի մի խառնեալ լապտեր: Դար-
ձեալ մի բնութիւն ջրոյ է. ծովն, գետն, աղբերն:

Դարձեալ մի է արմատն եւ ծառն եւ պտուղն:

10 Ա-ն ունի. Դարձեալ մի է խնծորն եւ հոտն եւ
համն եւ գոյնն իւր:

նրանից [ծնուած] Սէթը. մեկը ծնունդ է, միւսը ոչ,
[սակայն] երեքը մի բնութեամբ:

Եւ այլ բազմաթիւ օրինակներ կարող ենք
տալ Երրորդութեան համար որպէս օգնութիւն
մարդկային տկար մտքին: Մինչդեռ Նա՝ ինքը
անօրինակ է եւ աննման, վեր քան բոլոր եղածնե-

րը, նման միայն Ինքն իրեն. եւ Որդին միածին, եւ

Հոգին Սուրբ, որում փառք յաւիտեանս յաւիտե-

նից, ամէն:

Բ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԵՐԿՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ բարին ու չարը Աստծուց են ասում. [u-

րա վերաբերեալ] բաւականաչափ խօսուեց Առա-

ջին գլխում11:

Գ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԵՐՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Ովքեր ուրանում են Բանի մարդեղութիւնը,

նախ այսպէս են առարկում, թէ՝ Աստուած մար-

մին չէ, եւ ոչ էլ զօրութիւն մարմնում եւ անփոփո-

խելի, իսկ եթէ եղաւ մարդ՝ փոփոխելի է:

Պատասխանենք, որ Բանն Աստուած մարդ

եղաւ անփոփոխելի, որովհետեւ Բանի բնութիւնը

չխառնուեց մարդկայինի հետ, եւ ոչ էլ մարդկու-

թիւնը աղաւաղուեց Բանի բնութեան մէջ, քանզի

անփոփոխ է աստուածային էութիւնը. ինչպէս հո-

գին է միաւորւում մարմնի հետ, եւ լինում է մար-

դը, սակայն հոգի լինելով՝ չի փոփոխւում: Որով-

հետեւ թէպէտ անմարմինը միաւորւում է, սակայն

չի դառնում մարմին:

Դարձեալ ասում են, եթէ անչափելի Բանը

մարմին առաւ ապա Բանի մասը մարմին եղաւ,

կամ մարմինն անպարագրելի [եղաւ] Բանի հետ:

Ասենք, որ ամբողջութեամբ եւ կատարելա-

պէս Բանը տեղաւորուեց մարմնի մէջ եւ մնաց

անպարագրելի, եւ մարմինը Բանի հետ միաւո-

րուելով՝ մնաց պարագրելի, որովհետեւ մարմին

լինելուց չաղաւաղուեց, ինչպէս գրին միաւո-

րուած խօսքը, կամ [ինչպէս] մարդու խօսքը՝

11 <<Ընդդէմ նրանց, ովքեր բարին եւ չարը Աստծուն

են վերագրում՝ տասներկու առարկութիւններով>>.

տե՛ս Գիրք Հարցմանց, պրակ Երրորդ (էջ 12-20):

մարդկանց բազմաթիւ ականջներում կատարեալ
եւ ամբողջական [է մնում]:

Դարձեալ ասում են. այն, ինչ գալիս է մե-

կին նրա կատարելութիւնից յետոյ, պատահա-
կանութիւն է նրանում, ապա եւ՝ մարմինը Բանի
պատահականութիւն էր:

Այս կապակցութեամբ ասենք, թէ՝ Բանն Աս-

տուած առաւ մարդկային բնութիւնը, որպէսզի
լինի ճշմարիտ մարդ, իսկ մարդը գոյացական
տեսակ է եւ ոչ թէ պատահական տեսակ:

Դարձեալ ասում են. Աստծոյ բնակուելն ար
գանդում՝ անվայել է եւ զառանցանք, ու շատերն
այս լսելիս՝ գայթակղւում եւ մոլորւում են:

Ասենք, անվայել չէ, որովհետեւ ստեղծողն
ապրում է ստեղծուածի մէջ, ինչպէս կառուցողն
իր կառուցածում: Եւ ահա, երկնքում է բնակւում
Աստուած, եւ լցնում է ամեն տեղ եւ բոլոր մարդ
կանց մտքերում է: Այդպէս եւ [Կոյսի] սուրբ ար
գանդում բնակուեց, եւ սա զառանցանք չէ, որ
նախատիպը բնակուի [իր] պատկերում, որովհե-

տեւ այն, ինչ [իր] ձեռքով է ստեղծել, չի խորշում
անձամբ բնակուել դրանում: Իսկ եթէ շատերը

մոլորւում կամ գայթակղւում են՝ չարութիւնից եւ
հպարտութիւնից է, որ ո՛չ հաւատում են Սուրբ

Գրքին, ո՛չ էլ կամենում ճանաչել բարութիւնը, եւ

ահա [այդ պատճառով] ստեղծումից յետոյ բա-
զում մոլորութիւններ եղան աշխարհում:

Դարձեալ ասում են, ինչպէս բարութիւնը չի
միաւորւում չարին, այդպէս էլ Աստծոյ մեծ կարո-

ղութիւնը չի միաւորւում մարդու տկարութեանը:
Ասենք, որ մարդկային բնութեան տկարու-

թիւնը չնուազեցրեց Աստծոյ մեծ կարողութիւնը,

քանի որ անշփոթ միաւորեց մարդկային բնու-

թիւնն իր աստուածութեանը, եւ [մարդու] տկար

բնութիւնը մեծացաւ [այդ] միաւորութեամբ,

որովհետեւ մեղաւորից՝ անմեղ, անմահ ու անա-

պակ եւ Աստուած եղաւ: Եւ տկարութիւնը նման

չէ չարութեանը, որովհետեւ չարութիւնը զուրկ է
աւարտից, իսկ տկարութիւնը՝ ոչ:

Դարձեալ ասում են, Աստծոյ ողորմութիւնը
մեծ է, քան արդարութիւնը, հարկ էր ողորմու-

թեամբ քաւել եւ ոչ թէ մարդ լինել եւ չարչարուել:

Ասենք, որ վայել չէր Աստծոյ ողորմութիւնը

հակադրել արդարութեանը, այլ միասին [պէտք]
է լինէին, այդ պատճառով վճարեց պարտքն ըստ

I

© National Library of Armenia



15 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ

ողորմութեան եւ պատիժը կրեց ըստ արդա-

րութեան:
Դարձեալ ասում են, Աստուած կարող էր

միայն կամենալով փրկել մարդուն կամ որեւէ այլ

ստեղծուածով հատուցել մարդկանց պարտքը:

Ասենք, որ կարող էր Աստուած կամենալով

փրկել, սակայն պատշաճ էր, որ Աստուած մարդ

լինի, որպէսզի նրա սէրը երեւայ մեր հանդէպ,

այլեւ ցոյց տայ արդարութեան գործը: Եւ որեւէ

այլ արարածով չհատուցեց մարդկանց պարտքը,

որովհետեւ բոլոր արարածներն ունեն սահմանա-

փակ զօրութիւն, մինչդեռ հարկ էր պարտքը վճա-

րել անսահման զօրութեամբ: Եւ դարձեալ, որ-

պէսզի ոչ մի ստեղծուածի շնորհապարտ կամ

երկրպագող չլինենք, այլ՝ Աստուած փրկչին:

Դարձեալ ասում են, եթէ Քրիստոս բաւակա-

նաչափ հատուցեց պարտքը, անիրաւ է թւում, որ

դեռեւս մարդիկ պատիժ են կրում, նաեւ հարկ չէր

մեղքի համար աղօթել, ողորմութիւն եւ այլն:

Այս կապակցութեամբ ասենք, որ Քրիստոս

բաւականաչափ հատուցեց պարտքերը եւ վերաց-

րեց մեղքերը, սակայն պատիժները մնացին, որ-

պէսզի Քրիստոսին շարչարանակից եւ նրա փառ-

քին հաղորդակից լինենք (հմմտ. Հռոմ. Ը 17): Ու

նաեւ եթէ ի Քրիստոս հաւատացեալներն անչար-

չարելի լինէին այս կեանքում, առաւել կը գոհա-

նային մարմնական բարիքների համար Քրիստո-

սի հաւատացեալները, քան հոգեւորի, եւ այնժամ

չէր լինի հաւատի վարձ: Ու նաեւ [ասում են]՝ թէ

անհրաժեշտ են բարի գործեր մեղքերի [թողու-

թեան] համար: Պէտք է ասել, որ Քրիստոսի մահը

բոլորի փրկութեան պատճառն է, ինչպէս մարդու

առաջին մեղքն էր բոլորի դատապարտութեան

պատճառը: Արդ, ինչպէս Ադամի մահն է (բաժին]

հասնում իւրաքանչիւրին [ծննդեամբ, այդպէս էլ

Քրիստոսի մահը պէտք է հասնի իւրաքանչիւ-

րին], ովքեր փրկւում են աւազանից՝ վերածնու>>

լով բարի գործերով:

Դարձեալ ասում են՝ մեղքը մեղքով չի սրբ-

ւում, այլ ՝ աւելանում է, իսկ Քրիստոսին սպանե>

լով՝ շատերը մեղանչեցին:
Պատասխանենք, որ Քրիստոսի մահը հա-

տուցողն էր մարդկանց մեղքերի մահուան: Եւ

բնական մահը սկզբնական մեղքի պատճառով

էր, իսկ ներգործական մեղքերի համար, որոնք

16

կամաւոր էին, անհրաժեշտ էր մեռնել բռնադա-

տական մահով: Այս պատճառով Քրիստոս մեռաւ

սկզբնական մեղքի եւ այլոց ձեռքով բռնադա-

տութեամբ կամաւոր [գործած] մեղքերի համար:

Եւ այն, որ ոմանք մեղանչեցին Քրիստոսի մա-

հուան մէջ, նա չէր [դրա] պատճառը, ինչպէս

սաղմոսն է ասում՝Ովքեր իզուր թշնամացել էին

ինձ հետ (Սղմ. Գ.8):
Դարձեալ ասում են, մեղքը ջնջւում է ապաշ-

խարութեամբ, ինչպէս դուք էք ասում, այդ դէպ-

քում ինչո՞ւ էր պէտք Աստծուն մարդանալ: Եւ

կամ մարմնանալու գործն աւելի մեծ էր, քան

ստեղծելու գործը, ապա ինչպէս ստեղծելիս բո-

լոր մարդիկ ստեղծուեցին, այդպէս էլ մարմնա-

նալիս բոլոր մարդիկ պէտք է փրկուէին, սակայն

այդպէս չեղաւ:
Պատասխանենք առաջինին, որ ապաշխա-

րութիւնը եւ այլ բարի գործերը չեն կարող ջնջել

մեղքը, եթէ հաստատուած չեն Քրիստոսի չարչա

րանքների հանդէպ հաւատով: Միւսի կապակցու-

թեամբ ասենք, որ պատճառն Աստծոյ կողմից չէ,

որ բոլորը չեն փրկւում, այլ՝ իրենց: Ինչպէս օրի-

նակ, եթէ մեկը ցերեկը աչքը փակելով մնայ խա-

ւարում, ինքն է պատճառը եւ ոչ արեւը: Եւ եթէ

արուի եւ էգի զուգաւորութիւնից ոչ միշտ է զա-

ւակ ծնւում, սա ստեղծողի պատճառով չէ, որով-

հետեւ ասաց՝ Աճեցէ՛ք եւ բազմացէ՛ք, այլ կա-

տարողի կամ կրողի նիւթի պակասութիւնից է:

Դարձեալ ասում են, թէ Բանի մարմին լինե-

լը մարդկութեան փրկութեան պատճառ էր, [ու-

րեմն] պէտք է լինէր աշխարհի սկզբում, որպէսզի

նախնիները եւս փրկուէին: Եւ դարձեալ ասում

են՝ հրեշտակների եւ մարդկանց մեղքի տեսակը

նոյնն էր, այսինքն՝ հպարտութիւնը, եւ [քանի որ]

հրեշտակներին չփրկեց, չպէտք է փրկէր նաեւ

մարդկանց:
Առաջինի համար ասենք, որ երկար ժամա-

նակ մարդկանց թողեց բնական օրէնքներում, եւ

[մարդն] ընկաւ անարգ մեղքի մէջ: Յետոյ տուեց

գրաւոր օրէնքը, որպէսզի խուսափեն մեղքից,

սակայն դրանով էլ չարդարացան: Ապա եկաւ

շնորհների օրէնքը, որպէսզի ճանաչենք Քրիստո-

սով տրուած փրկութիւնը: Եւ դարձեալ, մարդ-

կային կեանքի տեսակը միանգամից չի հասնում

կատարելութեան, ինչպէս որ մանուկները նախ

17 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ

վարժւում են նուազագոյն ուսումով, այդպէս էլ
չէր պատշաճում մարդուն նախ մեծամեծ պա
տուիրաններ տալ, այլ ՝ փոքր, որպէսզի սովորի

պարզագոյն ուսմամբ, ապա հասնի կատարեալ

օրէնքներին: Երկրորդ, ասենք, որ հրեշտակներն

անկարող են նորոգուել. այս է պատճառը, որ [ն-
րանց կատարած] ընտրութիւնը հետեւում է
կողմնորոշմանը: Հրեշտակներն անփոփոխ են
իմանում եւ կարծում, ուստի անփոփոխապէս

ընտրում են չարը կամ բարին, որի պատճառով էլ

անզեղջ են մնում: Եւ դարձեալ, հրեշտակներն

իմացականով են կարողանում ուսանել, իսկ մար-

դը կարիք ունի զգայապէս ուսանելու: Եւ դար-
ձեալ, հրեշտակների մի մասը կորստեան մատ-

նուեց, եւ բոլորը մնացին, իսկ եթէ մարդը չփր-

կուէր, բոլորը կորստեան կը մատնուէին:

Այսպէս եւ այս ձեւով հեթանոսները հակա

ռակւում են սուրբ եկեղեցուս:

Այժմ դարձեալ ցոյց տանք, որ վայել էր Բա

նին մարդ լինել: Որովհետեւ թէպէտ Բանի մար

դեղութիւնը յայտնի է Սուրբ Գրքով, սակայն

նրանք չեն հաւատում, ուստի ցոյց տանք բանա

կան իմացմամբ: Նախ բնութեամբ [տրուած] է
մարդուն սիրել Աստծուն: Եւ յայտնի է, որ յետոյ
մոլորուեց զանազան սուտ աստուածներով, ուս-

տի Աստուած մարմնացաւ եւ երեւաց, որ ճանա-

չեն միակ եւ ճշմարիտ Աստծուն:

Դարձեալ, առաջին մարդը կամեցաւ աս-

տուածանալ եւ չկարողացաւ, [որովհետեւ] ժա-

մանակը չէր, որի պատճառով Աստուած մարդա

ցաւ եւ աստուածացրեց նրան: Դարձեալ, չարա-
խօսում էր սատանան, թէ՝ բնութեամբ չար եւ մե-

ղանչական է մարդը. Աստուած մարդացաւ եւ

ցոյց տուեց [մարդու] անմեղ եւ բարի բնութիւնը՝

սերուած բարի Արարչից: Դարձեալ նա, որ իր

շնորհով արարեց, իր ողորմութեամբ էլ փրկեց:

Դարձեալ, ինչպէս իր՝ Աստծունն է ստեղծելը,

այդպէս էլ նրանն է նորոգելը եւ փառաւորելը:

Ստեղծեց ոչնչից եւ նորոգեց ապականումից, եւ

վախճանին էլ փառաւորելու է: Դարձեալ, Արա-

րիչն ինքը վճիռ կայացրեց եւ դատապարտեց

Ադամին, այդ պատճառով էլ ինքը մարմնացաւ եւ

չարչարուեց, վճիռ կայացրեց եւ ազատեց նրան:

Դարձեալ, նրա սէրը եւ ամենիմաստ գիտութիւնը

երեւաց, այլապէս, եթէ չմարդանար, կ ասէին թէ՝

<<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 18

չկարողացաւ, չկամեցաւ, չգիտէր, որոնցից երե-
ւում է տկարութիւն, տգիտութիւն կամ նախանձ,

որ խիստ անպատշաճ է Աստծուն: Դարձեալ, սա-
տանան յաղթեց մարմնին, եւ Աստուած նոյն
մարմնով յաղթեց յաղթողին, եւ սա արդարու-
թեան գործ է: Դարձեալ, որպէսզի [դրանով] սո-
վորեցնի յաղթել չարին՝ մանաւանդ արդարու-
թեամբ, քան հզօր բռնութեամբ: Դարձեալ, զօրա-
ցաւ մահը մարդկային բնութեան մէջ, ուստի ան-
մահն Աստուած մարդ եղաւ եւ վերստին անմա-
հացրեց: Այս պատճառներով եւ առաւել, քան
այս, Բանն առաւ մարդկային բնութիւն եւ աշ-
խարհի մէջ երեւաց իբրեւ մարդ եւ փրկեց մեզ:

Իսկ եթէ տաճիկն ասի՝ թէպէտ հաւատում
ենք սրան, սակայն <<Հայր եւ Որդի>> ասելը ան-

պատշաճ է, ասենք, որ Մովսէսի Թաւրէթը12 բո-
լոր արարածներին Աստծոյ ծնունդ եւ արարած է
ասում: Դարձեալ ասում է մարդու վերաբերեալ.
Սա ինքն է քո Հայրը, որ արարեց եւ ծնեց քեզ:
Եւ դարձեալ ասում է՝ Իսրայէլն իմ անդրանիկ
որդին է, սիրեցի նրան (Ելք Դ 22): Եւ Դաւիթն
ասում է. Ես ասացի, թէ աստուած էք կամ բու

լորդ Բարձրեալի որդիներ (Սղմ. ՁԱ 6):
Եւ եթէ արարածների եւ մարդկանց Հայր է

կոչւում Աստուած, որովհետեւ նրանից ստեղ
ծուեցին, ինչո՞ւ է անպատշաճ նրան Քրիստոսի
Հայր անուանել, որ ծնուեց Հօր բնութիւնից՝
նախքան յաւիտենականութիւնը, ինչպէս ասում է
Դաւիթը՝ Յաւիտենականութիւնից առաջ ծնեցի

քեզ (Սղմ. ՃԹ 3): Եւ մարմնի միութեան պարա
գայում ի՞նչն է օտար [թւում], եթէ արեւի ճառա-

գայթը, որ միանում է օդին, ասենք արեգակի

ծնունդ է, կամ եթէ՝ խօսքը, որ միաւորուած է

գրին, ասենք մտքի ծնունդ է: Այդպէս էլ Հօր

Խօսքը՝ Կոյսի արիւնից, իբրեւ թանաք միախառ-

նուած [գրին] ու երեւացած մարմնով: Եւ ինքը՝
Հայր Աստուած Յորդանան գետում վկայեց մարմ-

նացեալ Բանի համար Դա՛ է իմ սիրելի Որդին

(Մտթ. Գ 17): Եւ ինքը Փրկիչն ասում էր՝Ելայ Հo
րից եւ եկայ աշխարհ, դարձեալ թողնելու եմ
աշխարհը եւ գնամ Հօր մօտ (Յովհ. ԺԶ 28):
Արդ, եթէ դու հաւատում ես Աստծուն, ինչո՞ւ ես

ուրանում Աստծոյ Որդուն եւ չես ասում՝ <<Հայր եւ

Որդի>>, քանզի ինքը՝ Հայր Աստուած վկայեց, եւ

12 Թաւրէթ = Հնգամատեան:

© National Library of Armenia



15 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ

ողորմութեան եւ պատիժը կրեց ըստ արդա-

րութեան:
Դարձեալ ասում են, Աստուած կարող էր

միայն կամենալով փրկել մարդուն կամ որեւէ այլ

ստեղծուածով հատուցել մարդկանց պարտքը:

Ասենք, որ կարող էր Աստուած կամենալով

փրկել, սակայն պատշաճ էր, որ Աստուած մարդ

լինի, որպէսզի նրա սէրը երեւայ մեր հանդէպ,

այլեւ ցոյց տայ արդարութեան գործը: Եւ որեւէ

այլ արարածով չհատուցեց մարդկանց պարտքը,

որովհետեւ բոլոր արարածներն ունեն սահմանա-

փակ զօրութիւն, մինչդեռ հարկ էր պարտքը վճա-

րել անսահման զօրութեամբ: Եւ դարձեալ, որ-

պէսզի ոչ մի ստեղծուածի շնորհապարտ կամ

երկրպագող չլինենք, այլ՝ Աստուած փրկչին:

Դարձեալ ասում են, եթէ Քրիստոս բաւակա-

նաչափ հատուցեց պարտքը, անիրաւ է թւում, որ

դեռեւս մարդիկ պատիժ են կրում, նաեւ հարկ չէր

մեղքի համար աղօթել, ողորմութիւն եւ այլն:

Այս կապակցութեամբ ասենք, որ Քրիստոս

բաւականաչափ հատուցեց պարտքերը եւ վերաց-

րեց մեղքերը, սակայն պատիժները մնացին, որ-

պէսզի Քրիստոսին շարչարանակից եւ նրա փառ-

քին հաղորդակից լինենք (հմմտ. Հռոմ. Ը 17): Ու

նաեւ եթէ ի Քրիստոս հաւատացեալներն անչար-

չարելի լինէին այս կեանքում, առաւել կը գոհա-

նային մարմնական բարիքների համար Քրիստո-

սի հաւատացեալները, քան հոգեւորի, եւ այնժամ

չէր լինի հաւատի վարձ: Ու նաեւ [ասում են]՝ թէ

անհրաժեշտ են բարի գործեր մեղքերի [թողու-

թեան] համար: Պէտք է ասել, որ Քրիստոսի մահը

բոլորի փրկութեան պատճառն է, ինչպէս մարդու

առաջին մեղքն էր բոլորի դատապարտութեան

պատճառը: Արդ, ինչպէս Ադամի մահն է (բաժին]

հասնում իւրաքանչիւրին [ծննդեամբ, այդպէս էլ

Քրիստոսի մահը պէտք է հասնի իւրաքանչիւ-

րին], ովքեր փրկւում են աւազանից՝ վերածնու>>

լով բարի գործերով:

Դարձեալ ասում են՝ մեղքը մեղքով չի սրբ-

ւում, այլ ՝ աւելանում է, իսկ Քրիստոսին սպանե>

լով՝ շատերը մեղանչեցին:
Պատասխանենք, որ Քրիստոսի մահը հա-

տուցողն էր մարդկանց մեղքերի մահուան: Եւ

բնական մահը սկզբնական մեղքի պատճառով

էր, իսկ ներգործական մեղքերի համար, որոնք

16

կամաւոր էին, անհրաժեշտ էր մեռնել բռնադա-

տական մահով: Այս պատճառով Քրիստոս մեռաւ

սկզբնական մեղքի եւ այլոց ձեռքով բռնադա-

տութեամբ կամաւոր [գործած] մեղքերի համար:

Եւ այն, որ ոմանք մեղանչեցին Քրիստոսի մա-

հուան մէջ, նա չէր [դրա] պատճառը, ինչպէս

սաղմոսն է ասում՝Ովքեր իզուր թշնամացել էին

ինձ հետ (Սղմ. Գ.8):
Դարձեալ ասում են, մեղքը ջնջւում է ապաշ-

խարութեամբ, ինչպէս դուք էք ասում, այդ դէպ-

քում ինչո՞ւ էր պէտք Աստծուն մարդանալ: Եւ

կամ մարմնանալու գործն աւելի մեծ էր, քան

ստեղծելու գործը, ապա ինչպէս ստեղծելիս բո-

լոր մարդիկ ստեղծուեցին, այդպէս էլ մարմնա-

նալիս բոլոր մարդիկ պէտք է փրկուէին, սակայն

այդպէս չեղաւ:
Պատասխանենք առաջինին, որ ապաշխա-

րութիւնը եւ այլ բարի գործերը չեն կարող ջնջել

մեղքը, եթէ հաստատուած չեն Քրիստոսի չարչա

րանքների հանդէպ հաւատով: Միւսի կապակցու-

թեամբ ասենք, որ պատճառն Աստծոյ կողմից չէ,

որ բոլորը չեն փրկւում, այլ՝ իրենց: Ինչպէս օրի-

նակ, եթէ մեկը ցերեկը աչքը փակելով մնայ խա-

ւարում, ինքն է պատճառը եւ ոչ արեւը: Եւ եթէ

արուի եւ էգի զուգաւորութիւնից ոչ միշտ է զա-

ւակ ծնւում, սա ստեղծողի պատճառով չէ, որով-

հետեւ ասաց՝ Աճեցէ՛ք եւ բազմացէ՛ք, այլ կա-

տարողի կամ կրողի նիւթի պակասութիւնից է:

Դարձեալ ասում են, թէ Բանի մարմին լինե-

լը մարդկութեան փրկութեան պատճառ էր, [ու-

րեմն] պէտք է լինէր աշխարհի սկզբում, որպէսզի

նախնիները եւս փրկուէին: Եւ դարձեալ ասում

են՝ հրեշտակների եւ մարդկանց մեղքի տեսակը

նոյնն էր, այսինքն՝ հպարտութիւնը, եւ [քանի որ]

հրեշտակներին չփրկեց, չպէտք է փրկէր նաեւ

մարդկանց:
Առաջինի համար ասենք, որ երկար ժամա-

նակ մարդկանց թողեց բնական օրէնքներում, եւ

[մարդն] ընկաւ անարգ մեղքի մէջ: Յետոյ տուեց

գրաւոր օրէնքը, որպէսզի խուսափեն մեղքից,

սակայն դրանով էլ չարդարացան: Ապա եկաւ

շնորհների օրէնքը, որպէսզի ճանաչենք Քրիստո-

սով տրուած փրկութիւնը: Եւ դարձեալ, մարդ-

կային կեանքի տեսակը միանգամից չի հասնում

կատարելութեան, ինչպէս որ մանուկները նախ

17 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ

վարժւում են նուազագոյն ուսումով, այդպէս էլ
չէր պատշաճում մարդուն նախ մեծամեծ պա
տուիրաններ տալ, այլ ՝ փոքր, որպէսզի սովորի

պարզագոյն ուսմամբ, ապա հասնի կատարեալ

օրէնքներին: Երկրորդ, ասենք, որ հրեշտակներն

անկարող են նորոգուել. այս է պատճառը, որ [ն-
րանց կատարած] ընտրութիւնը հետեւում է
կողմնորոշմանը: Հրեշտակներն անփոփոխ են
իմանում եւ կարծում, ուստի անփոփոխապէս

ընտրում են չարը կամ բարին, որի պատճառով էլ

անզեղջ են մնում: Եւ դարձեալ, հրեշտակներն

իմացականով են կարողանում ուսանել, իսկ մար-

դը կարիք ունի զգայապէս ուսանելու: Եւ դար-
ձեալ, հրեշտակների մի մասը կորստեան մատ-

նուեց, եւ բոլորը մնացին, իսկ եթէ մարդը չփր-

կուէր, բոլորը կորստեան կը մատնուէին:

Այսպէս եւ այս ձեւով հեթանոսները հակա

ռակւում են սուրբ եկեղեցուս:

Այժմ դարձեալ ցոյց տանք, որ վայել էր Բա

նին մարդ լինել: Որովհետեւ թէպէտ Բանի մար

դեղութիւնը յայտնի է Սուրբ Գրքով, սակայն

նրանք չեն հաւատում, ուստի ցոյց տանք բանա

կան իմացմամբ: Նախ բնութեամբ [տրուած] է
մարդուն սիրել Աստծուն: Եւ յայտնի է, որ յետոյ
մոլորուեց զանազան սուտ աստուածներով, ուս-

տի Աստուած մարմնացաւ եւ երեւաց, որ ճանա-

չեն միակ եւ ճշմարիտ Աստծուն:

Դարձեալ, առաջին մարդը կամեցաւ աս-

տուածանալ եւ չկարողացաւ, [որովհետեւ] ժա-

մանակը չէր, որի պատճառով Աստուած մարդա

ցաւ եւ աստուածացրեց նրան: Դարձեալ, չարա-
խօսում էր սատանան, թէ՝ բնութեամբ չար եւ մե-

ղանչական է մարդը. Աստուած մարդացաւ եւ

ցոյց տուեց [մարդու] անմեղ եւ բարի բնութիւնը՝

սերուած բարի Արարչից: Դարձեալ նա, որ իր

շնորհով արարեց, իր ողորմութեամբ էլ փրկեց:

Դարձեալ, ինչպէս իր՝ Աստծունն է ստեղծելը,

այդպէս էլ նրանն է նորոգելը եւ փառաւորելը:

Ստեղծեց ոչնչից եւ նորոգեց ապականումից, եւ

վախճանին էլ փառաւորելու է: Դարձեալ, Արա-

րիչն ինքը վճիռ կայացրեց եւ դատապարտեց

Ադամին, այդ պատճառով էլ ինքը մարմնացաւ եւ

չարչարուեց, վճիռ կայացրեց եւ ազատեց նրան:

Դարձեալ, նրա սէրը եւ ամենիմաստ գիտութիւնը

երեւաց, այլապէս, եթէ չմարդանար, կ ասէին թէ՝

<<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 18

չկարողացաւ, չկամեցաւ, չգիտէր, որոնցից երե-
ւում է տկարութիւն, տգիտութիւն կամ նախանձ,

որ խիստ անպատշաճ է Աստծուն: Դարձեալ, սա-
տանան յաղթեց մարմնին, եւ Աստուած նոյն
մարմնով յաղթեց յաղթողին, եւ սա արդարու-
թեան գործ է: Դարձեալ, որպէսզի [դրանով] սո-
վորեցնի յաղթել չարին՝ մանաւանդ արդարու-
թեամբ, քան հզօր բռնութեամբ: Դարձեալ, զօրա-
ցաւ մահը մարդկային բնութեան մէջ, ուստի ան-
մահն Աստուած մարդ եղաւ եւ վերստին անմա-
հացրեց: Այս պատճառներով եւ առաւել, քան
այս, Բանն առաւ մարդկային բնութիւն եւ աշ-
խարհի մէջ երեւաց իբրեւ մարդ եւ փրկեց մեզ:

Իսկ եթէ տաճիկն ասի՝ թէպէտ հաւատում
ենք սրան, սակայն <<Հայր եւ Որդի>> ասելը ան-

պատշաճ է, ասենք, որ Մովսէսի Թաւրէթը12 բո-
լոր արարածներին Աստծոյ ծնունդ եւ արարած է
ասում: Դարձեալ ասում է մարդու վերաբերեալ.
Սա ինքն է քո Հայրը, որ արարեց եւ ծնեց քեզ:
Եւ դարձեալ ասում է՝ Իսրայէլն իմ անդրանիկ
որդին է, սիրեցի նրան (Ելք Դ 22): Եւ Դաւիթն
ասում է. Ես ասացի, թէ աստուած էք կամ բու

լորդ Բարձրեալի որդիներ (Սղմ. ՁԱ 6):
Եւ եթէ արարածների եւ մարդկանց Հայր է

կոչւում Աստուած, որովհետեւ նրանից ստեղ
ծուեցին, ինչո՞ւ է անպատշաճ նրան Քրիստոսի
Հայր անուանել, որ ծնուեց Հօր բնութիւնից՝
նախքան յաւիտենականութիւնը, ինչպէս ասում է
Դաւիթը՝ Յաւիտենականութիւնից առաջ ծնեցի

քեզ (Սղմ. ՃԹ 3): Եւ մարմնի միութեան պարա
գայում ի՞նչն է օտար [թւում], եթէ արեւի ճառա-

գայթը, որ միանում է օդին, ասենք արեգակի

ծնունդ է, կամ եթէ՝ խօսքը, որ միաւորուած է

գրին, ասենք մտքի ծնունդ է: Այդպէս էլ Հօր

Խօսքը՝ Կոյսի արիւնից, իբրեւ թանաք միախառ-

նուած [գրին] ու երեւացած մարմնով: Եւ ինքը՝
Հայր Աստուած Յորդանան գետում վկայեց մարմ-

նացեալ Բանի համար Դա՛ է իմ սիրելի Որդին

(Մտթ. Գ 17): Եւ ինքը Փրկիչն ասում էր՝Ելայ Հo
րից եւ եկայ աշխարհ, դարձեալ թողնելու եմ
աշխարհը եւ գնամ Հօր մօտ (Յովհ. ԺԶ 28):
Արդ, եթէ դու հաւատում ես Աստծուն, ինչո՞ւ ես

ուրանում Աստծոյ Որդուն եւ չես ասում՝ <<Հայր եւ

Որդի>>, քանզի ինքը՝ Հայր Աստուած վկայեց, եւ

12 Թաւրէթ = Հնգամատեան:

© National Library of Armenia



19 ՍՈՒՍԱՆՆԱ

Որդին յայտնեց, [սակայն] դժուար ես լսում, եւ

մարգարէները կանխաւ ուսուցանեցին, [սակայն]

չես հաւատում:

Եւ դարձեալ ասեմ կարճ. դժուար ես լսում,

թէ՝ Քրիստոս Որդին է Աստծոյ, այդ դէպքում ցոյց

տուր թէ՝ ո՞վ է երկրում Քրիստոսի Հայրը, եթէ

չկարողանաս ցոյց տալ, հաւատա Հայր Աստծուն,

որ ասաց. <<Դա՛ է իմ սիրելի որդին>> կամ հաւա-

տա՛ Քրիստոսին, որ ասաց <<Աստծոյ որդի եմ>>,

ըստ այդմ՝ դու կը հաւատա՞ս Աստծոյ Որդուն:

Ահա յայտնի վկայութիւնը՝ ասուած Սուրբ Գր

քում. <<Աստուած եւ Որդի Աստծոյ>>:

Այսքանն այս մասին:

Դ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՉՈՐՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Սրանք Քրիստոսին Աստուած չեն խոստու

վանում, այլ մարդ եւ <<փեղամբար>>, այսինքն՝
<<մարգարէ>>13: Սրանք լոյսի ճշմարտութեան դէմ
փակելով հաւատի աչքը՝ մնում են խաւարում եւ
զրկում [իրենց] յաւիտենական փրկաւէտ կեան

քից, ըստ որում վկայեց ճշմարտութիւնը Քրիս
տոս՝ Ո՛վ ուրանայ ինձ մարդկանց առաջ, ես
նրան կ՛ուրանամ Հօր եւ հրեշտակների առաջ
(Ղուկ. ԺԲ 9): Եւ Յոհաննէսն ասում է. Ով չի հնա-
զանդւում Որդուն, նրա վրայ կը մնայ Աստծոյ
բարկութիւնը (Յովհ. Գ 36), որը պատճառ է, որ
հաւատացեալները փրկուեն, եւ յիրաւի՝ անհա-

ւատները կորստի մատնուեն: Եւ ակնյայտօրէն

Հին եւ Նոր կտակարանները Քրիստոսին Աս-

տուած են ցոյց տալիս, բայց նրանք չեն հնա-

զանդւում Սուրբ Գրքին14:

13 Փեղամբար- պրսկ. paygambar, peyambar = մար-

գարէ. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 415:
14 Ա-ն ունի հետեւեալ ընթերցումը. Վասն որոյ

բանիւք նոցա խօսեսցուք ընդ նոսա. նախ այս-
պէս հարց զջհուտն, որք միախոհ են տաճկաց,
զի ջհուտն զՄեսիայն գալոյ ասէ եւ Աստուած, եւ

տաճիկն՝ եկեալ եւ մարդ: Երկրորդ՝ Փուրղանն
իւրեանց ասէ. Յիսէ, Ռուհ, Ալլահ եւ Քալիմա-
թու, որ է Քրիստոս, Հոգի, Աստուած եւ Բան:

Արդ, կրկին է տեսութիւն բանիս. նախ՝ ուղղա-
կան, այսպէս՝ Յիսէ, որ է Քրիստոս՝ Հոգի, Աս-
տուած եւ Բան: Ահա յայտնի խոստովանութիւն:
Երկրորդ՝ հոլովական այսպէս. եթէ Քրիստոս
Հոգի կամ Լոյս եւ Բան Աստուծոյ: Եւ այս եւս
յայտնի է, թէ Քրիստոս Հոգի է Աստուծոյ եւ

ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 20

Եւ ասում են, թէ՝ ինչպէս մեր խօսքը մարդ

չէ, այդպէս էլ՝ Աստծոյ Բանը:

Ասենք, որ մեր խօսքն անկատար է, եղա-

կան եւ թիւր, ուստի եւ մարդ չէ: Իսկ Աստծոյ Բա-

նը կատարեալ է, անեղ եւ անեղծ, հետեւաբար

Աստուած է:
Դարձեալ ասենք, եթէ Աստծոյ Բանն Աս-

տուած չէ, եւ Հոգին Աստծոյ Աստուած չէ, եւ

րութիւնն Աստծոյ՝ Աստուած չէ, ինչպէս դուք էք
ասում, ուրեմն Աստուած չկայ, որովհետեւ մասե>

րի վերանալով՝ վերանում է եւ ամբողջը:

Եւ այստեղ հարց. եթէ լոյս էք ասում Քրիս-

տոսին, ինչպէս ասում էք՝ <<Յիսէ նուր ի նուր-

դան>>, այսինքն <<լոյս ի լուսոյ>>, արդ հարցնում

եմ՝ լոյսն այն եղակա՞ն է, թէ անեղ: Եթէ անեղ է,

ապա ուրեմն Աստուած է եւ արարիչ, իսկ եթէ
եղական է, ո՞ր մի լոյսից է՝ հրեշտակների ՞լոյսից,

թէ՞ լուսատուների [կամ] տարրերի, որոնք Աստ-

ծոյ լոյս չեն ասւում: Իսկ եթէ ասէք՝ նոր ստեղ-

ծուած է, ասենք, որ որեւէ ստեղծուած իր Աստ-

ծոյ մէջ չէ, որովհետեւ ամբողջը պարզ էութիւն է
եւ անեղ: Այլ արդ, թէ լոյսն Աստծոյ ստեղծուած

ասէք, Աստծոյ մի մասը կը լինի եղական, այ-

սինքն պատահականութիւն կը լինի Աստծոյ մէջ,

ինչն ակնյայտ սուտ է:

Ուրեմն Քրիստոս լոյս ի լուսոյ է, որ ինչպէս

արեգակի լոյս, ունի միեւնոյն էութիւնը նրա,

նոյնպէս եւ Որդի՝ Հօր էութիւնն ունի: Եւ ինչպէս

ճրագի լոյսը յետոյ չէ, այդպէս էլ Որդին Հօր հետ

է յաւիտեան:
Դարձեալ, լոյսն այն անեղ եւ արարիչ ծագեց

Կոյս Մարիամի մէջ եւ առնելով մեր բնութիւնը, հո-

գին, մարմինը եւ միտքը՝ միաւորեց իր աստուածու-

թեանը, ուրեմն՝ Աստծուն միացածը Աստուած է:

Ինչպէս վառած մոմն է լոյս, ինչպէս հրացեալ

փայտն է կայծ, ինչպէս հրացեալ երկաթն է հուր,

այդպէս էլ Աստծուն միաւորուած մարմինն Աս-

տուած է: Եւ ինչպէս իւրաքանչիւր մարդու հոգի

ստեղծուած է Աստծուց, իսկ ծնողից միայն մար-

մինն է, Մարիամը կոչւում է Աստծոյ մայր եւ Աս-

տուածածին, որովհետեւ Աստծոյ անմարմին լոյսը
մարմնացած ծնուեց, ապա ուրեմն Քրիստոս Աս

տուած է: Եւ ինչպէս մարդը հոգուց եւ մարմնից մեկ

Բան, ապա ուրեմն Աստուած է, զի Աստուծոյ Հո
գին եւ Բանն Աստուած է:

21 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ

անձ է եւ մարդը մի դէմք ու մի բնութիւն ունի, այդ-

պէս էլ մարդացած եւ մարմնացած Աստուած՝ մար-

դացած Բանն Աստուած, մի անձ է, մի դէմք եւ մի

բնութիւն, ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

Դարձեալ, ամեն մարդ հօրից եւ մօրից է ծն

ւում, արդ՝ Քրիստոս կուսական արգանդից ան

սերմ սաղմնաւորուեց եւ անապական ծնուեց,

ինչպէս եւ դուք էք ասում՝ ծնուեց Կոյսից, ուրեմն

Քրիստոս Աստուած է:

Եւ եթէ ասեն՝ Եւան էլ Ադամից եւ Ադամն էլ

հողից՝ առանց սերմի ծնուեցին, [ապա] ասենք,

որ սրանք Աստծոյ գործերն են եւ ոչ մարդու: Եւ

եթէ օրինակին հաւատում ես, ինչո՞ւ չես հաւա

տում ճշմարտութեանը, քանզի Բանն Աստուած

ինչպէս Ադամին հողից մարդ արարեց, այդպէս էլ

նոյն Բանն [Աստուած] Կոյսից մարդ եղաւ, ապա
ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

Իսկ եթէ ասեն՝ մարգարէներն էլ հրաշքներ

էին գործում, ինչպէս Մովսէսն արեց փարաւոնի

առաջ, իսկ Եղիան եւ Եղիսէն յարութիւն տուեցին

մեռելներին, այդպէս էլ Քրիստոս հրաշքներ կա

տարեց, [ապա] ասենք, որ մարգարէներն ուրիշի

զօրութեամբ էին գործում, այսինքն՝ Աստծոյ, իսկ

Քրիստոս՝ ինքնիշխան հրամանով, եւ իշխանները

գործում են թագաւորի հրամանով: Եւ յայտնի է,
ինչպէս մարգարէներն էին գործում Աստծոյ

անունով, այդպէս էլ առաքեալները Քրիստոսի

անունով կատարում էին բոլոր հրաշքները. ինչ
պէս Պօղոսը յարութիւն տուեց մեռեալին (տե՛ս

Գործք Ի 7-12), Պետրոսը քայլեցրեց կաղին՝

Քրիստոսի անուամբ (տե՛ս Գործք Գ 2-10): Ապա

ուրեմն Աստուած է Քրիստոս15:

Դարձեալ, մեղքին թողութիւն տալը միայն

Աստծունն է, որի մասին վկայում էք նաեւ դուք:
Բայց արդ՝ Քրիստոս թողութիւն էր տալիս մեղ-

քին, ովքեր մօտենում էին նրան եւ մեզ տուեց իշ-

խանութիւն՝ եկեղեցում թողութիւն տալ մեղքին,

ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

15 Ա-ն ունի. Դարձեալ ամենայն արուեստաւոր ի

գործոյն իւր ճանաչի, այլ զի Աստուած է ճշմա-

րիտ Քրիստոս, ի գործոցն ճանաչի, եւ նախ

սքանչելիքն գործ Աստուծոյ է, զի ի վեր է քան

զբնութիւն: Արդ, դուք ասէք, եթէ քարամաքթար

է Յիսէն, այսինքն՝ սքանչելագործ, որ զմեռեալս

յարուցանէր եւ զկոյրս լուսաւորէր, ապա ուրեմն

Աստուած է Քրիստոս:

ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 22

Դարձեալ, մարդկանց խորհուրդներն իմա

նալ եւ կանխագուշակել ապագան միայն Աստ-

ծունն է: Բայց արդ, Քրիստոս գիտէր մարդկանց

խորհուրդները՝ թէ՝ ի՞նչ կայ նրանց մէջ եւ ասում

էր լինելիքը, ինչպէս դուք էք ասում՝ <<փեղամ-

բար>> այսինքն՝ <<մարգարէ>>, իսկ <<մարգարէն>>

թարգմանւում է <<տեսնող>>16: Եւ եթէ ասեն, թէ
մարգարէները լինելիքն են ասում, ասենք, որ լի-

նելիքը յայտնի է միայն Աստծուն եւ կամ [ն-

րանց], ում յայտնում է Աստուած, ինչպէս հրեշ-

տակներին եւ մարդկանց: Իսկ դեւերը սրամիտ եւ

նրբամիտ են, աւելի արագ են տեսնում, քան

մարդը, եւ թւում է, թէ կանխատեսում են առաջի-

կան: Իսկ ճարտարները [գուշակում են] ծանօթ
նշաններով եւ շարժումներով, բախտագուշակնե-

րը կռահելով եւ կիսահարցականներով, իսկ ճշ
մարտութեամբ՝՝ միայն Աստուած, որովհետեւ ան-
ցեալն ու ապագան նրա համար ներկայ են:

Եւ եթէ ասեն, այդպէս եւ Քրիստոս գիտէր
ինչպէս մարգարէները, ասենք, որ մարգարէները
Բանն Աստծոյ եւ Սուրբ Հոգու յայտնութեամբ գի-
տէին եւ ժամանակ առ ժամանակ, երբ կամենում
էր Աստուած: Իսկ Քրիստոս՝ միշտ եւ իրենից,
որովհետեւ Աստծոյ Բանն էր, իմաստութիւնն ու

լոյսը, ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:
Իսկ եթէ ասեն՝ ձեր Աւետարանն ասում է

Մարգարէն իր գաւառում պատիւ չունի (Մտթ.
ԺԳ 57, Մրկ. Զ 4, Ղուկ. Դ 24, Յովհ. Դ 44),
ասենք, որ Քրիստոսին <<մարգարէ>> կոչում են ոչ

թէ պատուի, այլ խոնարհուելու համար, որովհե-
տեւ, երբ Բանն [Աստուած] մարդ եղաւ, այդժամ
կոչուեց մարգարէ կամ առաքեալ կամ քահանայ
եւ այլն: Ոմանք էլ մարգարէ էին կարծում, ըստ
նրանց խօսքի է ասում, [որի վերաբերեալ] պարզ
ասում է. Ի՞նչ են ասում մարդիկ իմ մասին:
Ոմանք ասում են՝ Եղիան ես, ոմանք՝ Երեմիան
կամ ոմանք էլ՝ մարգարէներից մեկը: Եւ ասաց

աշակերտներին. Դուք ի՞նչ էք ասում: Պետրոսն

ասաց. Դու Քրիստոսն ես, կենդանի Աստծու

որդին (Մտթ. ԺԶ 13-16), ապա ուրեմն Քրիստոս

16 <<Մարգարէ>>-ի <<տեսանող>> ստուգաբանութիւնը
տրուած է նաեւ Գրիգոր Տաթեւացու Եսայայ
մարգարէութեան մեկնութեան մէջ. <<մարգարէն
տեսանող լսի ըստ եբրայեցոցն>>. տե՛ս տպ. աշխ.
Հ. Քէօսէեանի, Ս. Էջմիածին, 2008, էջ 17:

© National Library of Armenia



19 ՍՈՒՍԱՆՆԱ

Որդին յայտնեց, [սակայն] դժուար ես լսում, եւ

մարգարէները կանխաւ ուսուցանեցին, [սակայն]

չես հաւատում:

Եւ դարձեալ ասեմ կարճ. դժուար ես լսում,

թէ՝ Քրիստոս Որդին է Աստծոյ, այդ դէպքում ցոյց

տուր թէ՝ ո՞վ է երկրում Քրիստոսի Հայրը, եթէ

չկարողանաս ցոյց տալ, հաւատա Հայր Աստծուն,

որ ասաց. <<Դա՛ է իմ սիրելի որդին>> կամ հաւա-

տա՛ Քրիստոսին, որ ասաց <<Աստծոյ որդի եմ>>,

ըստ այդմ՝ դու կը հաւատա՞ս Աստծոյ Որդուն:

Ահա յայտնի վկայութիւնը՝ ասուած Սուրբ Գր

քում. <<Աստուած եւ Որդի Աստծոյ>>:

Այսքանն այս մասին:

Դ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՉՈՐՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Սրանք Քրիստոսին Աստուած չեն խոստու

վանում, այլ մարդ եւ <<փեղամբար>>, այսինքն՝
<<մարգարէ>>13: Սրանք լոյսի ճշմարտութեան դէմ
փակելով հաւատի աչքը՝ մնում են խաւարում եւ
զրկում [իրենց] յաւիտենական փրկաւէտ կեան

քից, ըստ որում վկայեց ճշմարտութիւնը Քրիս
տոս՝ Ո՛վ ուրանայ ինձ մարդկանց առաջ, ես
նրան կ՛ուրանամ Հօր եւ հրեշտակների առաջ
(Ղուկ. ԺԲ 9): Եւ Յոհաննէսն ասում է. Ով չի հնա-
զանդւում Որդուն, նրա վրայ կը մնայ Աստծոյ
բարկութիւնը (Յովհ. Գ 36), որը պատճառ է, որ
հաւատացեալները փրկուեն, եւ յիրաւի՝ անհա-

ւատները կորստի մատնուեն: Եւ ակնյայտօրէն

Հին եւ Նոր կտակարանները Քրիստոսին Աս-

տուած են ցոյց տալիս, բայց նրանք չեն հնա-

զանդւում Սուրբ Գրքին14:

13 Փեղամբար- պրսկ. paygambar, peyambar = մար-

գարէ. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 415:
14 Ա-ն ունի հետեւեալ ընթերցումը. Վասն որոյ

բանիւք նոցա խօսեսցուք ընդ նոսա. նախ այս-
պէս հարց զջհուտն, որք միախոհ են տաճկաց,
զի ջհուտն զՄեսիայն գալոյ ասէ եւ Աստուած, եւ

տաճիկն՝ եկեալ եւ մարդ: Երկրորդ՝ Փուրղանն
իւրեանց ասէ. Յիսէ, Ռուհ, Ալլահ եւ Քալիմա-
թու, որ է Քրիստոս, Հոգի, Աստուած եւ Բան:

Արդ, կրկին է տեսութիւն բանիս. նախ՝ ուղղա-
կան, այսպէս՝ Յիսէ, որ է Քրիստոս՝ Հոգի, Աս-
տուած եւ Բան: Ահա յայտնի խոստովանութիւն:
Երկրորդ՝ հոլովական այսպէս. եթէ Քրիստոս
Հոգի կամ Լոյս եւ Բան Աստուծոյ: Եւ այս եւս
յայտնի է, թէ Քրիստոս Հոգի է Աստուծոյ եւ

ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 20

Եւ ասում են, թէ՝ ինչպէս մեր խօսքը մարդ

չէ, այդպէս էլ՝ Աստծոյ Բանը:

Ասենք, որ մեր խօսքն անկատար է, եղա-

կան եւ թիւր, ուստի եւ մարդ չէ: Իսկ Աստծոյ Բա-

նը կատարեալ է, անեղ եւ անեղծ, հետեւաբար

Աստուած է:
Դարձեալ ասենք, եթէ Աստծոյ Բանն Աս-

տուած չէ, եւ Հոգին Աստծոյ Աստուած չէ, եւ

րութիւնն Աստծոյ՝ Աստուած չէ, ինչպէս դուք էք
ասում, ուրեմն Աստուած չկայ, որովհետեւ մասե>

րի վերանալով՝ վերանում է եւ ամբողջը:

Եւ այստեղ հարց. եթէ լոյս էք ասում Քրիս-

տոսին, ինչպէս ասում էք՝ <<Յիսէ նուր ի նուր-

դան>>, այսինքն <<լոյս ի լուսոյ>>, արդ հարցնում

եմ՝ լոյսն այն եղակա՞ն է, թէ անեղ: Եթէ անեղ է,

ապա ուրեմն Աստուած է եւ արարիչ, իսկ եթէ
եղական է, ո՞ր մի լոյսից է՝ հրեշտակների ՞լոյսից,

թէ՞ լուսատուների [կամ] տարրերի, որոնք Աստ-

ծոյ լոյս չեն ասւում: Իսկ եթէ ասէք՝ նոր ստեղ-

ծուած է, ասենք, որ որեւէ ստեղծուած իր Աստ-

ծոյ մէջ չէ, որովհետեւ ամբողջը պարզ էութիւն է
եւ անեղ: Այլ արդ, թէ լոյսն Աստծոյ ստեղծուած

ասէք, Աստծոյ մի մասը կը լինի եղական, այ-

սինքն պատահականութիւն կը լինի Աստծոյ մէջ,

ինչն ակնյայտ սուտ է:

Ուրեմն Քրիստոս լոյս ի լուսոյ է, որ ինչպէս

արեգակի լոյս, ունի միեւնոյն էութիւնը նրա,

նոյնպէս եւ Որդի՝ Հօր էութիւնն ունի: Եւ ինչպէս

ճրագի լոյսը յետոյ չէ, այդպէս էլ Որդին Հօր հետ

է յաւիտեան:
Դարձեալ, լոյսն այն անեղ եւ արարիչ ծագեց

Կոյս Մարիամի մէջ եւ առնելով մեր բնութիւնը, հո-

գին, մարմինը եւ միտքը՝ միաւորեց իր աստուածու-

թեանը, ուրեմն՝ Աստծուն միացածը Աստուած է:

Ինչպէս վառած մոմն է լոյս, ինչպէս հրացեալ

փայտն է կայծ, ինչպէս հրացեալ երկաթն է հուր,

այդպէս էլ Աստծուն միաւորուած մարմինն Աս-

տուած է: Եւ ինչպէս իւրաքանչիւր մարդու հոգի

ստեղծուած է Աստծուց, իսկ ծնողից միայն մար-

մինն է, Մարիամը կոչւում է Աստծոյ մայր եւ Աս-

տուածածին, որովհետեւ Աստծոյ անմարմին լոյսը
մարմնացած ծնուեց, ապա ուրեմն Քրիստոս Աս

տուած է: Եւ ինչպէս մարդը հոգուց եւ մարմնից մեկ

Բան, ապա ուրեմն Աստուած է, զի Աստուծոյ Հո
գին եւ Բանն Աստուած է:

21 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ

անձ է եւ մարդը մի դէմք ու մի բնութիւն ունի, այդ-

պէս էլ մարդացած եւ մարմնացած Աստուած՝ մար-

դացած Բանն Աստուած, մի անձ է, մի դէմք եւ մի

բնութիւն, ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

Դարձեալ, ամեն մարդ հօրից եւ մօրից է ծն

ւում, արդ՝ Քրիստոս կուսական արգանդից ան

սերմ սաղմնաւորուեց եւ անապական ծնուեց,

ինչպէս եւ դուք էք ասում՝ ծնուեց Կոյսից, ուրեմն

Քրիստոս Աստուած է:

Եւ եթէ ասեն՝ Եւան էլ Ադամից եւ Ադամն էլ

հողից՝ առանց սերմի ծնուեցին, [ապա] ասենք,

որ սրանք Աստծոյ գործերն են եւ ոչ մարդու: Եւ

եթէ օրինակին հաւատում ես, ինչո՞ւ չես հաւա

տում ճշմարտութեանը, քանզի Բանն Աստուած

ինչպէս Ադամին հողից մարդ արարեց, այդպէս էլ

նոյն Բանն [Աստուած] Կոյսից մարդ եղաւ, ապա
ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

Իսկ եթէ ասեն՝ մարգարէներն էլ հրաշքներ

էին գործում, ինչպէս Մովսէսն արեց փարաւոնի

առաջ, իսկ Եղիան եւ Եղիսէն յարութիւն տուեցին

մեռելներին, այդպէս էլ Քրիստոս հրաշքներ կա

տարեց, [ապա] ասենք, որ մարգարէներն ուրիշի

զօրութեամբ էին գործում, այսինքն՝ Աստծոյ, իսկ

Քրիստոս՝ ինքնիշխան հրամանով, եւ իշխանները

գործում են թագաւորի հրամանով: Եւ յայտնի է,
ինչպէս մարգարէներն էին գործում Աստծոյ

անունով, այդպէս էլ առաքեալները Քրիստոսի

անունով կատարում էին բոլոր հրաշքները. ինչ
պէս Պօղոսը յարութիւն տուեց մեռեալին (տե՛ս

Գործք Ի 7-12), Պետրոսը քայլեցրեց կաղին՝

Քրիստոսի անուամբ (տե՛ս Գործք Գ 2-10): Ապա

ուրեմն Աստուած է Քրիստոս15:

Դարձեալ, մեղքին թողութիւն տալը միայն

Աստծունն է, որի մասին վկայում էք նաեւ դուք:
Բայց արդ՝ Քրիստոս թողութիւն էր տալիս մեղ-

քին, ովքեր մօտենում էին նրան եւ մեզ տուեց իշ-

խանութիւն՝ եկեղեցում թողութիւն տալ մեղքին,

ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

15 Ա-ն ունի. Դարձեալ ամենայն արուեստաւոր ի

գործոյն իւր ճանաչի, այլ զի Աստուած է ճշմա-

րիտ Քրիստոս, ի գործոցն ճանաչի, եւ նախ

սքանչելիքն գործ Աստուծոյ է, զի ի վեր է քան

զբնութիւն: Արդ, դուք ասէք, եթէ քարամաքթար

է Յիսէն, այսինքն՝ սքանչելագործ, որ զմեռեալս

յարուցանէր եւ զկոյրս լուսաւորէր, ապա ուրեմն

Աստուած է Քրիստոս:

ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 22

Դարձեալ, մարդկանց խորհուրդներն իմա

նալ եւ կանխագուշակել ապագան միայն Աստ-

ծունն է: Բայց արդ, Քրիստոս գիտէր մարդկանց

խորհուրդները՝ թէ՝ ի՞նչ կայ նրանց մէջ եւ ասում

էր լինելիքը, ինչպէս դուք էք ասում՝ <<փեղամ-

բար>> այսինքն՝ <<մարգարէ>>, իսկ <<մարգարէն>>

թարգմանւում է <<տեսնող>>16: Եւ եթէ ասեն, թէ
մարգարէները լինելիքն են ասում, ասենք, որ լի-

նելիքը յայտնի է միայն Աստծուն եւ կամ [ն-

րանց], ում յայտնում է Աստուած, ինչպէս հրեշ-

տակներին եւ մարդկանց: Իսկ դեւերը սրամիտ եւ

նրբամիտ են, աւելի արագ են տեսնում, քան

մարդը, եւ թւում է, թէ կանխատեսում են առաջի-

կան: Իսկ ճարտարները [գուշակում են] ծանօթ
նշաններով եւ շարժումներով, բախտագուշակնե-

րը կռահելով եւ կիսահարցականներով, իսկ ճշ
մարտութեամբ՝՝ միայն Աստուած, որովհետեւ ան-
ցեալն ու ապագան նրա համար ներկայ են:

Եւ եթէ ասեն, այդպէս եւ Քրիստոս գիտէր
ինչպէս մարգարէները, ասենք, որ մարգարէները
Բանն Աստծոյ եւ Սուրբ Հոգու յայտնութեամբ գի-
տէին եւ ժամանակ առ ժամանակ, երբ կամենում
էր Աստուած: Իսկ Քրիստոս՝ միշտ եւ իրենից,
որովհետեւ Աստծոյ Բանն էր, իմաստութիւնն ու

լոյսը, ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:
Իսկ եթէ ասեն՝ ձեր Աւետարանն ասում է

Մարգարէն իր գաւառում պատիւ չունի (Մտթ.
ԺԳ 57, Մրկ. Զ 4, Ղուկ. Դ 24, Յովհ. Դ 44),
ասենք, որ Քրիստոսին <<մարգարէ>> կոչում են ոչ

թէ պատուի, այլ խոնարհուելու համար, որովհե-
տեւ, երբ Բանն [Աստուած] մարդ եղաւ, այդժամ
կոչուեց մարգարէ կամ առաքեալ կամ քահանայ
եւ այլն: Ոմանք էլ մարգարէ էին կարծում, ըստ
նրանց խօսքի է ասում, [որի վերաբերեալ] պարզ
ասում է. Ի՞նչ են ասում մարդիկ իմ մասին:
Ոմանք ասում են՝ Եղիան ես, ոմանք՝ Երեմիան
կամ ոմանք էլ՝ մարգարէներից մեկը: Եւ ասաց

աշակերտներին. Դուք ի՞նչ էք ասում: Պետրոսն

ասաց. Դու Քրիստոսն ես, կենդանի Աստծու

որդին (Մտթ. ԺԶ 13-16), ապա ուրեմն Քրիստոս

16 <<Մարգարէ>>-ի <<տեսանող>> ստուգաբանութիւնը
տրուած է նաեւ Գրիգոր Տաթեւացու Եսայայ
մարգարէութեան մեկնութեան մէջ. <<մարգարէն
տեսանող լսի ըստ եբրայեցոցն>>. տե՛ս տպ. աշխ.
Հ. Քէօսէեանի, Ս. Էջմիածին, 2008, էջ 17:

© National Library of Armenia



23 ՍՈՒՍԱՆՆԱ

Աստուած է եւ Աստծոյ Որդի. հաւատում ենք

նրան ու երանի տալիս:
Դարձեալ, ստեղծելն Աստծոյ գործ է, որով-

հետեւ անսահման զօրութիւն է պէտք ոչ գոյը
գոյի վերածելու: Արդ, ինչպէս դուք էք ասում, թէ՝
Քրիստոս մանուկ հասակում խաղալիս ձեռքն էր
առնում հողը եւ թռչուններ ստեղծում17, ինչպէս

չղջիկ եւ այլն, այլեւ՝ ի ծնէ կոյրի աչքը բացեց, որ
տեսնի: Արդ, եթէ Քրիստոս ստեղծում էր թռչուն

եւ ի ծնէ կոյրին աչք, ապա ուրեմն Քրիստոս Աս

տուած է: Եւ եթէ ասեն՝ կախարդներից ոմանք էլ
մարդու կամ թռչնի կերպարանք են [առնում],

ասենք, որ սրանցը թուացեալ է եւ ոչ իրական.

նա, որ արարեց կերպարանքը, դարձեալ նա կա-

րող է փոխել:
Դարձեալ, միշտ անմահ մնալն Աստծունն է:

Արդ, դուք ասում էք, թէ՝ Քրիստոս ո՛չ խաչուեց, ո՛չ

մեռաւ, այլ բարձրացաւ երկինք եւ միշտ կենդանի

է: [Իսկ] մենք ասում ենք, թէ՝ խաչուեց, թաղուեց,

յարութիւն առաւ եւ համբարձուեց երկինք եւ միշտ

կենդանի է, ապա ուրեմն՝ Քրիստոս Աստուած է: Եւ

եթէ ասեն՝ բոլոր մարգարէների հոգիներն էլ երկն-

քում են, ասենք, որ բոլոր մարգարէների հոգի-

ներն առանց մարմնի են, այն էլ՝ մահից յետոյ են

ելնում երկինք: Իսկ Քրիստոս հոգով եւ մարմնով

եւ անմահ կենդանութեամբ բարձրացաւ երկինք,

ապա ուրեմն՝ Քրիստոս Աստուած է:
Եւ եթէ ասեն Խտրը եւ Ելիասը, որ Ենովքն

ու Եղիան են, բարձրացան երկինք, նոյնպէս եւ

Քրիստոս, ասենք, որ ոչ թէ երկնքում են, այլ

դրախտում, որ մահուան եւ կենաց միջակայքում

է եւ գոյութիւն կ ունենայ մինչեւ վախճան, յետոյ

կը մեռնեն Նեռի ձեռքով, որը Մահդի էլ զամանն

է: Իսկ Քրիստոս բարձրացաւ երկինք եւ ոչ
դրախտ, որի պատճառն է, որովհետեւ դրախտից

չիջաւ, այլ Աստծուց իջաւ երկիր՝ որպէս նրա

Խօսք եւ դարձեալ բարձրացաւ երկինք առ Աս-

տուած, ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

Եւ եթէ ասեն, թէ Քրիստոս գալու է վախճա-

նին, կը գայ եւ կը մեռնի, ասենք այս կապակցու-

17 Մանրադրուագը քաղուած է <<Գիրք տղայու-

թեանն Քրիստոսի>> սուրբգրային պարականոնից.
տե՛ս Թանգարան հայկական հին եւ նոր դպրու-

թեանց. Բ, Անկանոն գիրք Նոր կտակարանաց,

աշխ., Հ. Ե. Տայեցի, Վենետիկ, 1898, Էջ 82:

ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 24

թեամբ, եթէ վախճանին գայ ու մեռնի, Քրիստոսը

չէ, այլ Նեռը՝ սատանայի որդին: Այն է, որ դուք
<<դաճալ>> էք կոչում: Եւ եթէ նա Քրիստոսն էր,

ինչպէ՞ս էր քրիստոնեաներին [ետ] դարձնում

հաւատից, որ սկզբնապէս նրան հաւատացին: Եւ

եթէ ասեն, թէ՝ ապա ինչո՞ւ Եղիան ու Ենովքը կը
մեռնեն, իսկ Քրիստոս՝ ոչ: Ասենք, որ նրանք մեռ

նելու են, որպէսզի վկայեն Քրիստոսի ճշմարտու-

թիւնը, իսկ Քրիստոս ո՞ւմ վկայութեան համար

մեռնի: Եւ եթէ ասեն, թէ՝ Քրիստոս սկզբում մա-

հացաւ աշխարհի կեանքի համար, որպէսզի փր-

կուեն հաւատացեալները, [ասենք, որ] այնժամ

փրկութիւն չէր, որովհետեւ անցել է մարդկանց

ժամանակը եւ հասել են դատաստանի: Դարձեալ,

բոլորի դատաւորը Աստուած է, որ արարեց բոլո-

րին: Բայց արդ, յայտնի է բոլոր մարգարէների

խօսքերից, որ Քրիստոս է նստելու դատաւոր:

Այդ պատճառով նա մարմին առաւ, չարչարուեց,

նա էլ կը դատապարտի անհաւատներին եւ կը

փրկի իր հաւատացեալներին, ինչպէս եւ դուք էք
ասում՝ <<Ղիամաթի ղատի Յիսէն է նստելու>>,

ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

Եւ եթէ ասեն մեզ՝ դու ասացիր այժմ, որ

Քրիստոս չի գալու: Ասենք, որ նախ եկաւ քարո-

զելու եւ դարձի բերելու եւ յետոյ գալու է դատե-

լու եւ փրկելու: Առաջին գալուստն անշուք էր,

իսկ երկրորդը՝ հայրական փառքով: Եւ չի կարող

մեռնել երկու պատճառով: Նախ բոլոր մեռեալնե-

ըր յարութիւն են առնելու, այդ դէպքում ողջը ին-

չո՞ւ մեռնի: Երկրորդ, եթէ մեռնի, այդ դէպքում

դատաստանի վճիռն ո՞վ պէտք է հատուցի, եւ մե-

ռեալն ինչպէ՞ս յաւիտենական կեանք կը պարգե-

ւի: Ապա Քրիստոս Աստուած է եւ բոլորի դատա-

ւորը եւ յաւիտենական կեանքը:

Այսքանն այս մասին18:

18 Ա-ն ունի. Այսչափ ընդդէմ այլազգեացն յայտնի

բառիւք ցուցաք զՔրիստոս Աստուած ճշմարիտ

վասն ռամկաց: Այլ վասն հաւատացելոց եւ կա-

տարելոց վկայութեամբ Սուրբ Գրոց բազում գլ
խով այլ ուրեք արտայայտեցաքք, զի է ճշմարիտ

Քրիստոս Աստուած եւ փրկիչ մեր եւ կեցուցիչ,

որում փառք, պատիւ ընդ Հօր եւ Սուրբ Հոգոյն.
ամէն:

25 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ

ԵՒ

ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՀԻՆԳԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ ամենեւին չեն ընդունում Սուրբ Գիրքը,
այսինքն՝ Հին եւ Նոր կտակարանները: Եւ ասում
են չորս գիրք է եկել երկնքից. <<Թաւրէթ>>, <<Զա

պուր>>, <<Ընճիլ>>, <<Ֆուրղան>>: <<Թաւրէթ>> Մովսէ-

սինն են կոչում, <<Զապուր>> Դաւթինը, <<Ընճիլ>>

Աւետարանը եւ <<Ֆուրղան>>՝ Մահմեդինը: Չորսն

են ասում, մինչդեռ երեքը բոլորովին չգիտեն եւ

չեն հաւատում, այլ միայն՝ իրենցը: Եւ ասում են՝

թէ միւս բոլորը սուտ են, այլ միայն Ֆուրղանն է
ճշմարիտ օրէնք:

Ուստի նրանց հարց տամ նախ այսպէս. եթէ
սրանք չորսն էլ երկնքից են իջել, ճշմարի՞տ են,

թէ՝ սուտ: Եթէ ձերը ճշմարիտ ասէք, ապա նրանք

էլ ճշմարիտ են, որովհետեւ երկնքից են իջել: Իսկ

եթէ նրանք ճշմարիտ են եւ դուք չէք ընդունում,

ապա ակնյայտ է, որ ճշմարտութիւնից դուրս էք
եւ սուտ:

Դարձեալ, եթէ նախնիների հետ ճշմարիտը

չխօսեց, դա կամ տգիտութիւնից, կամ տկարու

թիւնից, կամ՝ չկամութիւնից է, ինչն ակնյայտ

սուտ է, որովհետեւ Աստուած ամենիմաստ է,

ամենակարող եւ ամենագութ, ապա ուրեմն ճշմա

րիտ են Հին եւ Նոր կտակարանները:

Դարձեալ, եթէ Աստուած իր առաջին խօսքը

սուտ տուեց եւ ձեզ տուեց նորը, ապա Աստուած

սուտ է տուել իր խօսքը, եւ այսպէս խօսելը մեծ

հայհոյութիւն է: Եւ եթէ սուտ են առաջինները,

սուտ կը լինի նաեւ ձերը:

Դարձեալ, եթէ իր առաջին խօսքը Աստուած

փոխեց, ուրեմն զղջաց եւ փոշմանեց, իսկ զղջու

մը տգիտութեան հետեւանք է, ինչն անհնարին

մեղք է [Աստծուն վերագրել]:

Դարձեալ, եթէ առաջին խօսքը սուտ ասաց

եւ յետոյ՝ ճշմարիտ, ուրեմն նրա մէջ փոփոխութիւն

կայ, իսկ փոփոխականը չի կարող Աստուած լինել:

Դարձեալ, եթէ առաջիններին սուտ ասաց,

ուրեմն խաբեց նրանց եւ ստեց, իսկ խաբողը եւ

ստախօսը չի կարող Աստուած լինել:

Դարձեալ, եթէ նրանց սուտ ասաց, եւ ձեզ՝

ճշմարիտ, ապա ատում էր նրանց եւ սիրեց ձեզ:

Ուրեմն այժմ դուք աւելի սիրելի էք Աստծուն,

<<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 26

քան Դաւիթը, Մովսէսը, Աբրահամը եւ միւս նա-
հապետները, որ բնաւ սուտ է:

Դարձեալ եւ այլ կերպ. թէ նրանց օրէնք-

ներն ու կտակարանները սուտ են, սուտ է նաեւ

ձերը, որովհետեւ բազմաթիւ բաներ նրանցից ու-

նէք, ինչպէս՝ թլփատութիւնը, լուացումը, զաքա-
թը եւ այլն, որովհետեւ եթէ անհաստատ է հիմքը,
[անհաստատ է] նաեւ շինութիւնը:

Դարձեալ, բոլոր նախահայրերն ու մարգա-

րէները չունէին ձեր կտակարանը19, ապա ուրեմն

բոլորը սուտ խօսեցին: Եւ դարձեալ, բոլորը կորս
տի մատնուեցին, քանի որ շունէին ձեր օրէնքնե-

րը: Այդ դէպքում ինչո՞ւ էք դուք նրանց անունով
<<սալաւաթ>> բերում եւ բարեխօս դնում՝ Դաւթին,
Մովսէսին, Աբրահամին եւ այլոց:

Դարձեալ, հրով եւ միգով երեւաց Աստուած

Մովսէսին եւ գրեց օրէնքները տախտակների
վրայ: Եւ Դաւիթը Քրիստոսի հայրն է ըստ մարմնի,
եւ Քրիստոս Բանն է Աստծոյ եւ լոյս. եթէ դրժում
էք նրանց կտակարանները, դրժում էք եւ Աստ-

ծուն, որ խօսեց նրանց հետ եւ տուեց կտակարան-

ների խօսքը: Եւ ո՞վ հաւանութիւն կը տայ այս մտ-
քին, թէ՝ Աստծոյ օրէնքը սուտ կարող է լինել20:

Ահա այս եւ այսպիսի բազում հայհոյութիւն-

ներ կան նրանց խօսքերում, ովքեր չեն ընդունում
Հին եւ Նոր կտակարանները:

Եւ եթէ ասեն, ահա եւ դուք էլ Հին օրէնքնե-

րը չունէք, այդպէս էլ մենք ձերը եւ նրանցը չու-
նենք: Ասենք այս կապակցութեամբ, մենք ունենք
Հին Կտակարանը, ինչպէս եւ Նորը՝ նոյն Հոգուց
խօսուած եւ կոչում ենք Աստուածաշունչ: Այլեւ՝
չենք մերժում Հին օրէնքն իբրեւ չար եւ պիղծ մի

բան, այլ Հնի կարիքն էլ ունենք: Նախ, որովհե-
տեւ Հին օրէնքը տղայական [հասակի] համար էր
եւ անկատար, իսկ Նորը՝ կատարեալ [հասակի]
եւ կատարեալների համար: Երկրորդ, նա օրինակ

[էր], իսկ սա՝ ճշմարտութիւն, իսկ կատարեալն

19 Նկատի ունի Ղուրանը:
20 Ա-ն այստեղ շարունակւում է հետեւեալ բառե-

րով. <<Օրինակն փոխի ի ճշմարտութիւնն, այլ ճշ-
մարտութիւնն ի յօրինակն՝ ոչ երբեք, ապա թէ ոչ
ներգործութեամբն լինի զօրութեամբ, որ է սուտ:
Եւ Կովու օրէնքն ճշմարիտ. որ այսպէս գրեալ է
ի վերնագիրն ի Ֆուրղանին ձեր. Մսաֆ. որ է Կո-
վու օրէնքն, ջոր գրէր Մահմէտ եւ կապէր ի ճա-
կատս երնջի, եւ նա բերէր ժողովրդեանն>>:

© National Library of Armenia



23 ՍՈՒՍԱՆՆԱ

Աստուած է եւ Աստծոյ Որդի. հաւատում ենք

նրան ու երանի տալիս:
Դարձեալ, ստեղծելն Աստծոյ գործ է, որով-

հետեւ անսահման զօրութիւն է պէտք ոչ գոյը
գոյի վերածելու: Արդ, ինչպէս դուք էք ասում, թէ՝
Քրիստոս մանուկ հասակում խաղալիս ձեռքն էր
առնում հողը եւ թռչուններ ստեղծում17, ինչպէս

չղջիկ եւ այլն, այլեւ՝ ի ծնէ կոյրի աչքը բացեց, որ
տեսնի: Արդ, եթէ Քրիստոս ստեղծում էր թռչուն

եւ ի ծնէ կոյրին աչք, ապա ուրեմն Քրիստոս Աս

տուած է: Եւ եթէ ասեն՝ կախարդներից ոմանք էլ
մարդու կամ թռչնի կերպարանք են [առնում],

ասենք, որ սրանցը թուացեալ է եւ ոչ իրական.

նա, որ արարեց կերպարանքը, դարձեալ նա կա-

րող է փոխել:
Դարձեալ, միշտ անմահ մնալն Աստծունն է:

Արդ, դուք ասում էք, թէ՝ Քրիստոս ո՛չ խաչուեց, ո՛չ

մեռաւ, այլ բարձրացաւ երկինք եւ միշտ կենդանի

է: [Իսկ] մենք ասում ենք, թէ՝ խաչուեց, թաղուեց,

յարութիւն առաւ եւ համբարձուեց երկինք եւ միշտ

կենդանի է, ապա ուրեմն՝ Քրիստոս Աստուած է: Եւ

եթէ ասեն՝ բոլոր մարգարէների հոգիներն էլ երկն-

քում են, ասենք, որ բոլոր մարգարէների հոգի-

ներն առանց մարմնի են, այն էլ՝ մահից յետոյ են

ելնում երկինք: Իսկ Քրիստոս հոգով եւ մարմնով

եւ անմահ կենդանութեամբ բարձրացաւ երկինք,

ապա ուրեմն՝ Քրիստոս Աստուած է:
Եւ եթէ ասեն Խտրը եւ Ելիասը, որ Ենովքն

ու Եղիան են, բարձրացան երկինք, նոյնպէս եւ

Քրիստոս, ասենք, որ ոչ թէ երկնքում են, այլ

դրախտում, որ մահուան եւ կենաց միջակայքում

է եւ գոյութիւն կ ունենայ մինչեւ վախճան, յետոյ

կը մեռնեն Նեռի ձեռքով, որը Մահդի էլ զամանն

է: Իսկ Քրիստոս բարձրացաւ երկինք եւ ոչ
դրախտ, որի պատճառն է, որովհետեւ դրախտից

չիջաւ, այլ Աստծուց իջաւ երկիր՝ որպէս նրա

Խօսք եւ դարձեալ բարձրացաւ երկինք առ Աս-

տուած, ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

Եւ եթէ ասեն, թէ Քրիստոս գալու է վախճա-

նին, կը գայ եւ կը մեռնի, ասենք այս կապակցու-

17 Մանրադրուագը քաղուած է <<Գիրք տղայու-

թեանն Քրիստոսի>> սուրբգրային պարականոնից.
տե՛ս Թանգարան հայկական հին եւ նոր դպրու-

թեանց. Բ, Անկանոն գիրք Նոր կտակարանաց,

աշխ., Հ. Ե. Տայեցի, Վենետիկ, 1898, Էջ 82:

ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 24

թեամբ, եթէ վախճանին գայ ու մեռնի, Քրիստոսը

չէ, այլ Նեռը՝ սատանայի որդին: Այն է, որ դուք
<<դաճալ>> էք կոչում: Եւ եթէ նա Քրիստոսն էր,

ինչպէ՞ս էր քրիստոնեաներին [ետ] դարձնում

հաւատից, որ սկզբնապէս նրան հաւատացին: Եւ

եթէ ասեն, թէ՝ ապա ինչո՞ւ Եղիան ու Ենովքը կը
մեռնեն, իսկ Քրիստոս՝ ոչ: Ասենք, որ նրանք մեռ

նելու են, որպէսզի վկայեն Քրիստոսի ճշմարտու-

թիւնը, իսկ Քրիստոս ո՞ւմ վկայութեան համար

մեռնի: Եւ եթէ ասեն, թէ՝ Քրիստոս սկզբում մա-

հացաւ աշխարհի կեանքի համար, որպէսզի փր-

կուեն հաւատացեալները, [ասենք, որ] այնժամ

փրկութիւն չէր, որովհետեւ անցել է մարդկանց

ժամանակը եւ հասել են դատաստանի: Դարձեալ,

բոլորի դատաւորը Աստուած է, որ արարեց բոլո-

րին: Բայց արդ, յայտնի է բոլոր մարգարէների

խօսքերից, որ Քրիստոս է նստելու դատաւոր:

Այդ պատճառով նա մարմին առաւ, չարչարուեց,

նա էլ կը դատապարտի անհաւատներին եւ կը

փրկի իր հաւատացեալներին, ինչպէս եւ դուք էք
ասում՝ <<Ղիամաթի ղատի Յիսէն է նստելու>>,

ապա ուրեմն Քրիստոս Աստուած է:

Եւ եթէ ասեն մեզ՝ դու ասացիր այժմ, որ

Քրիստոս չի գալու: Ասենք, որ նախ եկաւ քարո-

զելու եւ դարձի բերելու եւ յետոյ գալու է դատե-

լու եւ փրկելու: Առաջին գալուստն անշուք էր,

իսկ երկրորդը՝ հայրական փառքով: Եւ չի կարող

մեռնել երկու պատճառով: Նախ բոլոր մեռեալնե-

ըր յարութիւն են առնելու, այդ դէպքում ողջը ին-

չո՞ւ մեռնի: Երկրորդ, եթէ մեռնի, այդ դէպքում

դատաստանի վճիռն ո՞վ պէտք է հատուցի, եւ մե-

ռեալն ինչպէ՞ս յաւիտենական կեանք կը պարգե-

ւի: Ապա Քրիստոս Աստուած է եւ բոլորի դատա-

ւորը եւ յաւիտենական կեանքը:

Այսքանն այս մասին18:

18 Ա-ն ունի. Այսչափ ընդդէմ այլազգեացն յայտնի

բառիւք ցուցաք զՔրիստոս Աստուած ճշմարիտ

վասն ռամկաց: Այլ վասն հաւատացելոց եւ կա-

տարելոց վկայութեամբ Սուրբ Գրոց բազում գլ
խով այլ ուրեք արտայայտեցաքք, զի է ճշմարիտ

Քրիստոս Աստուած եւ փրկիչ մեր եւ կեցուցիչ,

որում փառք, պատիւ ընդ Հօր եւ Սուրբ Հոգոյն.
ամէն:

25 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ

ԵՒ

ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՀԻՆԳԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ ամենեւին չեն ընդունում Սուրբ Գիրքը,
այսինքն՝ Հին եւ Նոր կտակարանները: Եւ ասում
են չորս գիրք է եկել երկնքից. <<Թաւրէթ>>, <<Զա

պուր>>, <<Ընճիլ>>, <<Ֆուրղան>>: <<Թաւրէթ>> Մովսէ-

սինն են կոչում, <<Զապուր>> Դաւթինը, <<Ընճիլ>>

Աւետարանը եւ <<Ֆուրղան>>՝ Մահմեդինը: Չորսն

են ասում, մինչդեռ երեքը բոլորովին չգիտեն եւ

չեն հաւատում, այլ միայն՝ իրենցը: Եւ ասում են՝

թէ միւս բոլորը սուտ են, այլ միայն Ֆուրղանն է
ճշմարիտ օրէնք:

Ուստի նրանց հարց տամ նախ այսպէս. եթէ
սրանք չորսն էլ երկնքից են իջել, ճշմարի՞տ են,

թէ՝ սուտ: Եթէ ձերը ճշմարիտ ասէք, ապա նրանք

էլ ճշմարիտ են, որովհետեւ երկնքից են իջել: Իսկ

եթէ նրանք ճշմարիտ են եւ դուք չէք ընդունում,

ապա ակնյայտ է, որ ճշմարտութիւնից դուրս էք
եւ սուտ:

Դարձեալ, եթէ նախնիների հետ ճշմարիտը

չխօսեց, դա կամ տգիտութիւնից, կամ տկարու

թիւնից, կամ՝ չկամութիւնից է, ինչն ակնյայտ

սուտ է, որովհետեւ Աստուած ամենիմաստ է,

ամենակարող եւ ամենագութ, ապա ուրեմն ճշմա

րիտ են Հին եւ Նոր կտակարանները:

Դարձեալ, եթէ Աստուած իր առաջին խօսքը

սուտ տուեց եւ ձեզ տուեց նորը, ապա Աստուած

սուտ է տուել իր խօսքը, եւ այսպէս խօսելը մեծ

հայհոյութիւն է: Եւ եթէ սուտ են առաջինները,

սուտ կը լինի նաեւ ձերը:

Դարձեալ, եթէ իր առաջին խօսքը Աստուած

փոխեց, ուրեմն զղջաց եւ փոշմանեց, իսկ զղջու

մը տգիտութեան հետեւանք է, ինչն անհնարին

մեղք է [Աստծուն վերագրել]:

Դարձեալ, եթէ առաջին խօսքը սուտ ասաց

եւ յետոյ՝ ճշմարիտ, ուրեմն նրա մէջ փոփոխութիւն

կայ, իսկ փոփոխականը չի կարող Աստուած լինել:

Դարձեալ, եթէ առաջիններին սուտ ասաց,

ուրեմն խաբեց նրանց եւ ստեց, իսկ խաբողը եւ

ստախօսը չի կարող Աստուած լինել:

Դարձեալ, եթէ նրանց սուտ ասաց, եւ ձեզ՝

ճշմարիտ, ապա ատում էր նրանց եւ սիրեց ձեզ:

Ուրեմն այժմ դուք աւելի սիրելի էք Աստծուն,

<<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 26

քան Դաւիթը, Մովսէսը, Աբրահամը եւ միւս նա-
հապետները, որ բնաւ սուտ է:

Դարձեալ եւ այլ կերպ. թէ նրանց օրէնք-

ներն ու կտակարանները սուտ են, սուտ է նաեւ

ձերը, որովհետեւ բազմաթիւ բաներ նրանցից ու-

նէք, ինչպէս՝ թլփատութիւնը, լուացումը, զաքա-
թը եւ այլն, որովհետեւ եթէ անհաստատ է հիմքը,
[անհաստատ է] նաեւ շինութիւնը:

Դարձեալ, բոլոր նախահայրերն ու մարգա-

րէները չունէին ձեր կտակարանը19, ապա ուրեմն

բոլորը սուտ խօսեցին: Եւ դարձեալ, բոլորը կորս
տի մատնուեցին, քանի որ շունէին ձեր օրէնքնե-

րը: Այդ դէպքում ինչո՞ւ էք դուք նրանց անունով
<<սալաւաթ>> բերում եւ բարեխօս դնում՝ Դաւթին,
Մովսէսին, Աբրահամին եւ այլոց:

Դարձեալ, հրով եւ միգով երեւաց Աստուած

Մովսէսին եւ գրեց օրէնքները տախտակների
վրայ: Եւ Դաւիթը Քրիստոսի հայրն է ըստ մարմնի,
եւ Քրիստոս Բանն է Աստծոյ եւ լոյս. եթէ դրժում
էք նրանց կտակարանները, դրժում էք եւ Աստ-

ծուն, որ խօսեց նրանց հետ եւ տուեց կտակարան-

ների խօսքը: Եւ ո՞վ հաւանութիւն կը տայ այս մտ-
քին, թէ՝ Աստծոյ օրէնքը սուտ կարող է լինել20:

Ահա այս եւ այսպիսի բազում հայհոյութիւն-

ներ կան նրանց խօսքերում, ովքեր չեն ընդունում
Հին եւ Նոր կտակարանները:

Եւ եթէ ասեն, ահա եւ դուք էլ Հին օրէնքնե-

րը չունէք, այդպէս էլ մենք ձերը եւ նրանցը չու-
նենք: Ասենք այս կապակցութեամբ, մենք ունենք
Հին Կտակարանը, ինչպէս եւ Նորը՝ նոյն Հոգուց
խօսուած եւ կոչում ենք Աստուածաշունչ: Այլեւ՝
չենք մերժում Հին օրէնքն իբրեւ չար եւ պիղծ մի

բան, այլ Հնի կարիքն էլ ունենք: Նախ, որովհե-
տեւ Հին օրէնքը տղայական [հասակի] համար էր
եւ անկատար, իսկ Նորը՝ կատարեալ [հասակի]
եւ կատարեալների համար: Երկրորդ, նա օրինակ

[էր], իսկ սա՝ ճշմարտութիւն, իսկ կատարեալն

19 Նկատի ունի Ղուրանը:
20 Ա-ն այստեղ շարունակւում է հետեւեալ բառե-

րով. <<Օրինակն փոխի ի ճշմարտութիւնն, այլ ճշ-
մարտութիւնն ի յօրինակն՝ ոչ երբեք, ապա թէ ոչ
ներգործութեամբն լինի զօրութեամբ, որ է սուտ:
Եւ Կովու օրէնքն ճշմարիտ. որ այսպէս գրեալ է
ի վերնագիրն ի Ֆուրղանին ձեր. Մսաֆ. որ է Կո-
վու օրէնքն, ջոր գրէր Մահմէտ եւ կապէր ի ճա-
կատս երնջի, եւ նա բերէր ժողովրդեանն>>:

© National Library of Armenia



27 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 28 29 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵ ՄԷՋ>> 30

անկատարի, հոգեւորը՝ մարմնաւորի, ճշմարտու-

թիւնը՝ օրինակի կարիքը չունի եւ չի գործածում,
սակայն այն ունենք ծածուկ եւ գաղտնաբար,
ինչպէս օրինակ կապարն է ծածկուած նկարի

տակ եւ դեղով պատուած, կամ ինչպէս աստղերն

են ցերեկային [լոյսով] ծածկուած: Այդպէս էլ
բնական օրէնքները Աստուած Ադամին տուեց,
բանականը՝ Նոյին եւ Աբրահամին, գրաւորը Մով-

սէսին եւ միւս մարգարէներին, [որոնց] այժմ ծա-

ծուկ կերպով ունենք Աւետարանում եւ ոչ յայտ-
նի, ինչպէս ասացինք:

Եւ եթէ, ասեն, այսպէս էլ մեր օրէնքը նոր է,

իսկ ձերը հին եւ փոխուած, [ապա] ասենք, որ
բոլոր օրէնքները երկու բնորոշ գիծ ունեն, այ-
սինքն՝ կատարեալ եւ անկատար, որ օրինակը եւ
ճշմարտութիւնն են: Եւ կատարեալն ու ճշմար
տութիւնը Նորն է, իսկ անկատարն ու օրինակը՝

Հինը: Արդ, եթէ ձեր օրէնքը Նոր է, մերը պէտք է

Հինը լինի, որ ձերը Նորը լինի, որովհետեւ նորը
հնից յետոյ է ասւում: Իսկ եթէ մեր օրէնքը Նորն
է, ապա ձերը չի կարող Նորը լինել, որովհետեւ

նորը նորի [համեմատութեամբ] չի ասւում:

Դարձեալ, կատարեալը չի կարող անկա-

տար լինել, այլ կարող է լինել գերակատար, որ
սրանից յետոյ է: Այլ արդ, ձեր օրէնքը գերակա-

տար չէ, որ կեանքից անդինն է, եւ կատարեալ չէ,

որ Նորն է, եւ անկատար չէ, որ Հինն է, ինչպէս

ցոյց տրուեց: Ուրեմն ձեր օրէնքը բոլոր օրէնքնե-

րից դուրս է: Իսկ օրէնքից դուրսն անօրէնու-

թիւնն է, եւ անօրէնութիւնը չի կարող փոխել
օրէնքը եւ չի կարող լինել նոր օրէնք:

ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՎԵՑԵՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Եւ մի մարդ, որին <<փեղամբար>> են կոչում,

այսինքն <<մարգարէ>>, կեղծ է, որ յայտնի է իրե-

րից: Նախ մարգարէութեան՝ սահմանումից:

Մարգարէութիւն է իմանալ անցեալը, պատմել
ապագան, ճշմարտօրէն խօսել ներկայի մասին:

Իսկ Մահմէտն անցեալը չգիտէ, որն ակնյայտ է
Աբրահամի եւ նախնիների մասին նրա սուտ
պատմութիւնից, հետեւաբար առաւել եւս՝ ապա
գան, եւ չգիտէ նաեւ ներկան, ուստի մարգարէ

չէ21: Երկրորդ, մարգարէն մարգարէներին սուտ

չի համարում, այլ ասում է՝ մարգարէների հոգին
հնազանդւում է մարգարէներին (Ա Կորնթ. ԺԴ

32): Իսկ Մահմէտը բոլոր մարգարէներին սուտ է
համարում թէ՛ Հնում, թէ՛ Նորում վկայութիւն

տուողներին, եւ միայն իրեն է ճշմարիտ եւ վեր-
ջին մարգարէ համարում, ուստի եւ՝ մարգարէ

չէ22: Երրորդ, մարգարէն ուրիշների համար է լի-
նում եւ ոչ իր համար, ինչպէս յայտնի է Մովսէսից

եւ ուրիշներից, որ այլոց համար մարգարէացան,

իսկ Մահմէտն ինչ ասում է՝ իր վերաբերեալ է խօ-

սում՝ ասելով. <<Աստուած աշխարհն ինձ համար է
ստեղծել>> եւ այլ բազմաթիւ ճոռոմաբանութիւն-

ներ: Չորրորդ, մարգարէները նշաններով եւ

սքանչելիքներով յայտնի դարձան, ինչպէս Մով-

սէսը՝ Եգիպտոսում, իսկ Մահմէտը սպառնալիք-

ներով, սրի կոտորածով եւ բռնութեամբ էր կա-

տարել տալիս օրէնքները, ինչպէս բոլոր բռնա-
կալները23:

21 Ա-ն ունի. պատմութենէ որ վասն Աբրահամու,
ապա եւ զապագայն սուտ ասէ, թէ ասէ, որ եւ ոչ
խօսի վասն ապագային բան ինչ, այլ եւ զներ
կայն անգիտանայ: Որպէս եւ գրեալ է ի Խտր (ա-

րաբ. քող, ծածկոյթ. տե՛ս Համառօտ բառարան ի
տաճկականէ ի հայ ի պէտս դպրոցաց յօրինեալ

ի Յակովբոս վ. Պօզաճեան, Վիեննա, 1841, էջ
394. այստեղ՝ ծածուկ) գիրս իւրեանց, թէ զԱլի
կարծէր ընդ կնոջ իւրում, եւ հանեալ ի ծառ, զի
յանգէտս նետս հարցէ ի նա, եւ տեսեալ զերկուո-

րիսն հատեալ, ապա շուքը (= արաբ. թուրք.
sukur, sukr պարսկ. sokr. գոհութիւն, շնորհակա-
լութիւն. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 225) ետ Աս-

տուծոյ, թէ՝ ես արունտէր ոչ եղէ: Ապա յայտ է,
որ զիւր կնոջն ստուգութիւնն ոչ գիտէ, ոչ է մար-

գարէ:
22 Ա-ն ունի հետեւեալ ընթերցումը. Եւ յայտ է ի կե-

րակուրս եւ զազգապղծութիւնս, զոր ինչ Մովսէս

արգել, Մահմէտ հրաման ետ. որպէս զուղտ,
զձի, զնապաստակ կամ զճագար, եւ զայլսն:
Նոյնպէս եւ զազգականն, մերձաւորսն հրա-
մայեաց առնուլ, այլեւ բազում կանայս, որ ոչ
գտանի ի գիրս մարգարէից, ապա ուրեմն ոչ է
մարգարէ:

23 <<Սրի կոտորածով... բռնակալ>>-ի փոխարէն Ա

ձեռագիրն ունի հետեւեալ ընթերցուածը. եւ մա-
հուամբ, որպէս ի մեր ժամանակ Թամուրլանկն.

զի ոչ միայն մարգարէ տայ ասել զինքն, այլեւ՝
չաստուած տայ պաշտել զինքն. եւ յայտ է, զի
նշան եդեալ է յամենեցունց գլուխ:

Իսկ եթէ ասեն Մահմէտը այստեղ <<քարա-
մաթ>>24 չարեց, այլ անելու է այն <<դունիայ>>-

ում25, որ հանդերձեալ կեանքն է, ասենք, որ այժմ
յանուն հաւատի է, իսկ այն կեանքում հաւատը

խափանուած է, որովհետեւ դէմ յանդիման տե-

սակցութիւն է եւ ոչ թէ յուսացուող մի բան: Հին-

գերորդ, իւրաքանչիւր մարգարէ կանխախօսում է
այն, որի մասին ոչ ոք չի խօսել, ինչպէս յայտնի է

մարգարէների գրքերից: Իսկ Մահմէտը մի մասը

Մովսէսից է առել, մի մասը՝ այլ գրքերից եւ իր
անունից գրել: Որովհետեւ թլփատութիւնը Մով-

սէսի [գրքից] էր, լուացումը, զաքաթը26 եւ մնա-

ցածը եւ ոչ մի նոր պատգամ [չունի]27: Վեցե-

րորդ, ոչ մի մարգարէ իրեն հակառակ չի խօսում,

իսկ նա իրեն հակառակ է խօսում, որովհետեւ չգ-
րեց մարդու մեղքի մասին, այլ վերագրեց ում ինչ

կարող է. ասում է՝ կինն ստեղծուած է պոռնկու-

թեան համար, կերակուրն ագահութեան համար:

Եւ սա մեծ հայհոյութիւն է՝ Աստծուն չարի պատ-

ճառ ասելը28: Եւ այս ամենի վրայ ասում է դա-
տաստան է լինելու եւ հատուցում: Արդ, եթէ մեղ-

քը մարդունը չէ, ի՞նչ է հատուցելու Աստուած29:

24 <<Քարամաթ>> = սքանչելիք, հրաշք:

25 <<Դունիայ>> = արաբ. ա) աշխարհ, յաւիտեանք, բ)
ստացուածք, կեանք, ինչք, մեծութիւնք, գոյք.
տե՛ս Համառօտ բառարան ի տաճկականէ ի
հայ..., էջ 914:

26 <<Զաքաթ>> (զէքէթ) = արաբ. zekat, պրսկ. zakat =

ողորմութիւն՝ տրուած մեռած սիրելիի հոգու հա
մար. տե՛ս Միջին հայ. բառ., հա. Ա, էջ 215:

27 Ա-ն ունի. եւ այս ամենայն ոք եւ կարի յետինքն

կարեն առնել: Ապա ուրեմն գող է եւ ոչ մարգա-

րէ: Զի թլփատութիւնն ի Մովսէսէ էառ, եւ զլուա-

ցումն, եւ զաքաթն, որ է տասանորդ, եւ այլ ամե-

նայն, եւ ոչ ունի նոր ինչ փեղամբարի, վասն որոյ

ոչ է փեղամբար:
28 Ա-ն ունի. զի վասն այն ստեղծ Աստուած զկին

վասն պոռնկութեան, զկերակուր վասն ագահու-

թեան: Որ եւ կարի ամբարշտութիւն է զԱստուած

ասել պատճառ չարեաց:
29 Ա-ն <<ի՞նչ է հատուցելու Աստուած... մարգարէ

չենք ասում>> հատուածի դիմաց ունի. զի՞նչ հա-

տուսցէ Աստուած. ապա ուրեմն սուտ մարգարէ

է: Եօթներորդ՝ զի ոչ ոք մարգարէ մեղս ուսուցա-

նէ, եւ ոչ ոք մեղօք հաճոյանալ Աստուծոյ. զայս

եւ դուք ասէք: Իսկ Մահմէտ զմեղս ուսուցանէ,

զոր Աստուած արգել. Մի՛ շնար: Իսկ նա հրա-

ման տայ խառնակել ընդ բազումս: Եւ ինքն՝

Մահմէտ ոչ եթող չար յաշխարհի, զոր ոչ արարԶԳԱՅԻՆ

Եւ բազմաթիւ այլ բաներ է ասել, որ այժմ պար-
տաւոր չենք յիշել: Այս պատճառով է, որ մարգա-
րէ չենք ասում:

Եւ եթէ ասեն, ինչո՞ւ ձեր գրքում գրուած չէ
<<փեղամբար>> անունը: Ասենք, որ մեր Աւետա-

րանը եւ Գիրքը գրուել են եօթ հարիւր տարի
առաջ, առաջին գրքում ինչպէ՞ս գրէին յետինի
[անունը]: Եւ եթէ ասեն, յետոյ ինչո՞ւ այսքան ժա-

մանակ չգրեցին: Ասենք, որ առաքեալների ժա-

մանակ հերձուածողներ, սուտ առաքեալներ
եղան, որ խեղաթիւրում էին օրէնքը եւ շեղում
հաւատից, որի պատճառով առաքեալները կանոն
եւ նզովք գրեցին՝ Աւետարանում եւ առաքեալնե-

րի գրքերում չլսել ուրիշ մեկին եւ չգրել Գրքում:
Ուստի երկնչում ենք նրանց նզովքից եւ այլ մար-
դու անուն եւ խօսք չենք համարձակւում գրել: Եւ

եթէ ասեն, եթէ մարգարէ չէր, ինչպէ՞ս էր ամպհո-
վանի լինում նրա վրայ: Ասենք, որ ամպհովանի
չէր այլ կարուած կիսաւրան էր, որ այժմ <<սու-
քուր>> են կոչում, այն էր գլխի վրայ պահում: Եւ

անձամբ իւրով, որ եւ ազգն իւրեանց վկայեն, թէ
այսչափ կին արար, եւ այսչափ արտաքոյ բնու-
թեան գնայր, ապա ուրեմն չարագործ է եւ ոչ
մարգարէ: Ութերորդ՝ ամենայն ոք որ արտաքոյ
ելցէ ի ճանապարհէն, որ տանի ի քաղաքն, ոչ
հաւանի ի նա: Իսկ Մահմէտ եթող զկամս Աս-
տուծոյ եւ ըստ կամաց իւրոց շրջեցաւ. յայտ է ի
ժողովրդենէ նորին, զի ամենայն ոք զհեշտու-
թիւն մարմնոյ սիրէ եւ ըստ կամաց իւր գնայ: Ին-
ներորդ՝ անասունք ոչ են պատկեր Աստուծոյ, զի
անբանք են եւ անիմաստք, նմանապէս եւ որք
անասնաբար շրջին, իսկ Մահմէտ եւս վատթար
է քան զանասուն ըստ կրկին պատճառի: Նախ՝
զի նոքա միանգամ ի տարոջն շաղաշարին, եւ
նոքա ի բոլոր ամն, եւ ապա զի նոքա ըստ բնու-
թեան կարգին, եւ նա՝ արտաքոյ բնութեան, որ եւ
քան զշուն եւ քան զգայլ եւ քան զայլ պիղծ կեն-
դանիս վատթար գտանի: Տասներորդ՝ ամենայն
ոք սիրէ զնմանն իւր, որպէս սիրէ անասուն զա-
նասուն եւ այր զընկեր իւր, այսպէս եւ Աստուած
ջոչ ոք սիրէ եթէ զնմանն իւր. իսկ Մահմէտ ի
նմանակցութենէն Աստուծոյ հեռի է այնքան որ-
քան Աստուած ճանաչէ զմարդն, ապա ուրեմն եւ

ոչ Մահմէտ ճանաչեաց զԱստուած. ուրեմն ոչ է
մարգարէ:
Եւ եթէ ասեն. յԱւետարանն ձեր ոչ է գրեալ.
ասեմք ոչ այլ ինչ բայց միայն այս, թէ յարիցեն
սուտ Քրիստոսք եւ սուտ մարգարէք. արդ, սուտ
քրիստոս է Նեռնն, ապա եւ սուտ մարգարէ Նե-
ռինն եւ կարապետ իցէ փեղամբարն ձեր:

ՀԱՄԱՐ 544- 1013

© National Library of Armenia



27 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 28 29 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵ ՄԷՋ>> 30

անկատարի, հոգեւորը՝ մարմնաւորի, ճշմարտու-

թիւնը՝ օրինակի կարիքը չունի եւ չի գործածում,
սակայն այն ունենք ծածուկ եւ գաղտնաբար,
ինչպէս օրինակ կապարն է ծածկուած նկարի

տակ եւ դեղով պատուած, կամ ինչպէս աստղերն

են ցերեկային [լոյսով] ծածկուած: Այդպէս էլ
բնական օրէնքները Աստուած Ադամին տուեց,
բանականը՝ Նոյին եւ Աբրահամին, գրաւորը Մով-

սէսին եւ միւս մարգարէներին, [որոնց] այժմ ծա-

ծուկ կերպով ունենք Աւետարանում եւ ոչ յայտ-
նի, ինչպէս ասացինք:

Եւ եթէ, ասեն, այսպէս էլ մեր օրէնքը նոր է,

իսկ ձերը հին եւ փոխուած, [ապա] ասենք, որ
բոլոր օրէնքները երկու բնորոշ գիծ ունեն, այ-
սինքն՝ կատարեալ եւ անկատար, որ օրինակը եւ
ճշմարտութիւնն են: Եւ կատարեալն ու ճշմար
տութիւնը Նորն է, իսկ անկատարն ու օրինակը՝

Հինը: Արդ, եթէ ձեր օրէնքը Նոր է, մերը պէտք է

Հինը լինի, որ ձերը Նորը լինի, որովհետեւ նորը
հնից յետոյ է ասւում: Իսկ եթէ մեր օրէնքը Նորն
է, ապա ձերը չի կարող Նորը լինել, որովհետեւ

նորը նորի [համեմատութեամբ] չի ասւում:

Դարձեալ, կատարեալը չի կարող անկա-

տար լինել, այլ կարող է լինել գերակատար, որ
սրանից յետոյ է: Այլ արդ, ձեր օրէնքը գերակա-

տար չէ, որ կեանքից անդինն է, եւ կատարեալ չէ,

որ Նորն է, եւ անկատար չէ, որ Հինն է, ինչպէս

ցոյց տրուեց: Ուրեմն ձեր օրէնքը բոլոր օրէնքնե-

րից դուրս է: Իսկ օրէնքից դուրսն անօրէնու-

թիւնն է, եւ անօրէնութիւնը չի կարող փոխել
օրէնքը եւ չի կարող լինել նոր օրէնք:

ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՎԵՑԵՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Եւ մի մարդ, որին <<փեղամբար>> են կոչում,

այսինքն <<մարգարէ>>, կեղծ է, որ յայտնի է իրե-

րից: Նախ մարգարէութեան՝ սահմանումից:

Մարգարէութիւն է իմանալ անցեալը, պատմել
ապագան, ճշմարտօրէն խօսել ներկայի մասին:

Իսկ Մահմէտն անցեալը չգիտէ, որն ակնյայտ է
Աբրահամի եւ նախնիների մասին նրա սուտ
պատմութիւնից, հետեւաբար առաւել եւս՝ ապա
գան, եւ չգիտէ նաեւ ներկան, ուստի մարգարէ

չէ21: Երկրորդ, մարգարէն մարգարէներին սուտ

չի համարում, այլ ասում է՝ մարգարէների հոգին
հնազանդւում է մարգարէներին (Ա Կորնթ. ԺԴ

32): Իսկ Մահմէտը բոլոր մարգարէներին սուտ է
համարում թէ՛ Հնում, թէ՛ Նորում վկայութիւն

տուողներին, եւ միայն իրեն է ճշմարիտ եւ վեր-
ջին մարգարէ համարում, ուստի եւ՝ մարգարէ

չէ22: Երրորդ, մարգարէն ուրիշների համար է լի-
նում եւ ոչ իր համար, ինչպէս յայտնի է Մովսէսից

եւ ուրիշներից, որ այլոց համար մարգարէացան,

իսկ Մահմէտն ինչ ասում է՝ իր վերաբերեալ է խօ-

սում՝ ասելով. <<Աստուած աշխարհն ինձ համար է
ստեղծել>> եւ այլ բազմաթիւ ճոռոմաբանութիւն-

ներ: Չորրորդ, մարգարէները նշաններով եւ

սքանչելիքներով յայտնի դարձան, ինչպէս Մով-

սէսը՝ Եգիպտոսում, իսկ Մահմէտը սպառնալիք-

ներով, սրի կոտորածով եւ բռնութեամբ էր կա-

տարել տալիս օրէնքները, ինչպէս բոլոր բռնա-
կալները23:

21 Ա-ն ունի. պատմութենէ որ վասն Աբրահամու,
ապա եւ զապագայն սուտ ասէ, թէ ասէ, որ եւ ոչ
խօսի վասն ապագային բան ինչ, այլ եւ զներ
կայն անգիտանայ: Որպէս եւ գրեալ է ի Խտր (ա-

րաբ. քող, ծածկոյթ. տե՛ս Համառօտ բառարան ի
տաճկականէ ի հայ ի պէտս դպրոցաց յօրինեալ

ի Յակովբոս վ. Պօզաճեան, Վիեննա, 1841, էջ
394. այստեղ՝ ծածուկ) գիրս իւրեանց, թէ զԱլի
կարծէր ընդ կնոջ իւրում, եւ հանեալ ի ծառ, զի
յանգէտս նետս հարցէ ի նա, եւ տեսեալ զերկուո-

րիսն հատեալ, ապա շուքը (= արաբ. թուրք.
sukur, sukr պարսկ. sokr. գոհութիւն, շնորհակա-
լութիւն. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 225) ետ Աս-

տուծոյ, թէ՝ ես արունտէր ոչ եղէ: Ապա յայտ է,
որ զիւր կնոջն ստուգութիւնն ոչ գիտէ, ոչ է մար-

գարէ:
22 Ա-ն ունի հետեւեալ ընթերցումը. Եւ յայտ է ի կե-

րակուրս եւ զազգապղծութիւնս, զոր ինչ Մովսէս

արգել, Մահմէտ հրաման ետ. որպէս զուղտ,
զձի, զնապաստակ կամ զճագար, եւ զայլսն:
Նոյնպէս եւ զազգականն, մերձաւորսն հրա-
մայեաց առնուլ, այլեւ բազում կանայս, որ ոչ
գտանի ի գիրս մարգարէից, ապա ուրեմն ոչ է
մարգարէ:

23 <<Սրի կոտորածով... բռնակալ>>-ի փոխարէն Ա

ձեռագիրն ունի հետեւեալ ընթերցուածը. եւ մա-
հուամբ, որպէս ի մեր ժամանակ Թամուրլանկն.

զի ոչ միայն մարգարէ տայ ասել զինքն, այլեւ՝
չաստուած տայ պաշտել զինքն. եւ յայտ է, զի
նշան եդեալ է յամենեցունց գլուխ:

Իսկ եթէ ասեն Մահմէտը այստեղ <<քարա-
մաթ>>24 չարեց, այլ անելու է այն <<դունիայ>>-

ում25, որ հանդերձեալ կեանքն է, ասենք, որ այժմ
յանուն հաւատի է, իսկ այն կեանքում հաւատը

խափանուած է, որովհետեւ դէմ յանդիման տե-

սակցութիւն է եւ ոչ թէ յուսացուող մի բան: Հին-

գերորդ, իւրաքանչիւր մարգարէ կանխախօսում է
այն, որի մասին ոչ ոք չի խօսել, ինչպէս յայտնի է

մարգարէների գրքերից: Իսկ Մահմէտը մի մասը

Մովսէսից է առել, մի մասը՝ այլ գրքերից եւ իր
անունից գրել: Որովհետեւ թլփատութիւնը Մով-

սէսի [գրքից] էր, լուացումը, զաքաթը26 եւ մնա-

ցածը եւ ոչ մի նոր պատգամ [չունի]27: Վեցե-

րորդ, ոչ մի մարգարէ իրեն հակառակ չի խօսում,

իսկ նա իրեն հակառակ է խօսում, որովհետեւ չգ-
րեց մարդու մեղքի մասին, այլ վերագրեց ում ինչ

կարող է. ասում է՝ կինն ստեղծուած է պոռնկու-

թեան համար, կերակուրն ագահութեան համար:

Եւ սա մեծ հայհոյութիւն է՝ Աստծուն չարի պատ-

ճառ ասելը28: Եւ այս ամենի վրայ ասում է դա-
տաստան է լինելու եւ հատուցում: Արդ, եթէ մեղ-

քը մարդունը չէ, ի՞նչ է հատուցելու Աստուած29:

24 <<Քարամաթ>> = սքանչելիք, հրաշք:

25 <<Դունիայ>> = արաբ. ա) աշխարհ, յաւիտեանք, բ)
ստացուածք, կեանք, ինչք, մեծութիւնք, գոյք.
տե՛ս Համառօտ բառարան ի տաճկականէ ի
հայ..., էջ 914:

26 <<Զաքաթ>> (զէքէթ) = արաբ. zekat, պրսկ. zakat =

ողորմութիւն՝ տրուած մեռած սիրելիի հոգու հա
մար. տե՛ս Միջին հայ. բառ., հա. Ա, էջ 215:

27 Ա-ն ունի. եւ այս ամենայն ոք եւ կարի յետինքն

կարեն առնել: Ապա ուրեմն գող է եւ ոչ մարգա-

րէ: Զի թլփատութիւնն ի Մովսէսէ էառ, եւ զլուա-

ցումն, եւ զաքաթն, որ է տասանորդ, եւ այլ ամե-

նայն, եւ ոչ ունի նոր ինչ փեղամբարի, վասն որոյ

ոչ է փեղամբար:
28 Ա-ն ունի. զի վասն այն ստեղծ Աստուած զկին

վասն պոռնկութեան, զկերակուր վասն ագահու-

թեան: Որ եւ կարի ամբարշտութիւն է զԱստուած

ասել պատճառ չարեաց:
29 Ա-ն <<ի՞նչ է հատուցելու Աստուած... մարգարէ

չենք ասում>> հատուածի դիմաց ունի. զի՞նչ հա-

տուսցէ Աստուած. ապա ուրեմն սուտ մարգարէ

է: Եօթներորդ՝ զի ոչ ոք մարգարէ մեղս ուսուցա-

նէ, եւ ոչ ոք մեղօք հաճոյանալ Աստուծոյ. զայս

եւ դուք ասէք: Իսկ Մահմէտ զմեղս ուսուցանէ,

զոր Աստուած արգել. Մի՛ շնար: Իսկ նա հրա-

ման տայ խառնակել ընդ բազումս: Եւ ինքն՝

Մահմէտ ոչ եթող չար յաշխարհի, զոր ոչ արարԶԳԱՅԻՆ

Եւ բազմաթիւ այլ բաներ է ասել, որ այժմ պար-
տաւոր չենք յիշել: Այս պատճառով է, որ մարգա-
րէ չենք ասում:

Եւ եթէ ասեն, ինչո՞ւ ձեր գրքում գրուած չէ
<<փեղամբար>> անունը: Ասենք, որ մեր Աւետա-

րանը եւ Գիրքը գրուել են եօթ հարիւր տարի
առաջ, առաջին գրքում ինչպէ՞ս գրէին յետինի
[անունը]: Եւ եթէ ասեն, յետոյ ինչո՞ւ այսքան ժա-

մանակ չգրեցին: Ասենք, որ առաքեալների ժա-

մանակ հերձուածողներ, սուտ առաքեալներ
եղան, որ խեղաթիւրում էին օրէնքը եւ շեղում
հաւատից, որի պատճառով առաքեալները կանոն
եւ նզովք գրեցին՝ Աւետարանում եւ առաքեալնե-

րի գրքերում չլսել ուրիշ մեկին եւ չգրել Գրքում:
Ուստի երկնչում ենք նրանց նզովքից եւ այլ մար-
դու անուն եւ խօսք չենք համարձակւում գրել: Եւ

եթէ ասեն, եթէ մարգարէ չէր, ինչպէ՞ս էր ամպհո-
վանի լինում նրա վրայ: Ասենք, որ ամպհովանի
չէր այլ կարուած կիսաւրան էր, որ այժմ <<սու-
քուր>> են կոչում, այն էր գլխի վրայ պահում: Եւ

անձամբ իւրով, որ եւ ազգն իւրեանց վկայեն, թէ
այսչափ կին արար, եւ այսչափ արտաքոյ բնու-
թեան գնայր, ապա ուրեմն չարագործ է եւ ոչ
մարգարէ: Ութերորդ՝ ամենայն ոք որ արտաքոյ
ելցէ ի ճանապարհէն, որ տանի ի քաղաքն, ոչ
հաւանի ի նա: Իսկ Մահմէտ եթող զկամս Աս-
տուծոյ եւ ըստ կամաց իւրոց շրջեցաւ. յայտ է ի
ժողովրդենէ նորին, զի ամենայն ոք զհեշտու-
թիւն մարմնոյ սիրէ եւ ըստ կամաց իւր գնայ: Ին-
ներորդ՝ անասունք ոչ են պատկեր Աստուծոյ, զի
անբանք են եւ անիմաստք, նմանապէս եւ որք
անասնաբար շրջին, իսկ Մահմէտ եւս վատթար
է քան զանասուն ըստ կրկին պատճառի: Նախ՝
զի նոքա միանգամ ի տարոջն շաղաշարին, եւ
նոքա ի բոլոր ամն, եւ ապա զի նոքա ըստ բնու-
թեան կարգին, եւ նա՝ արտաքոյ բնութեան, որ եւ
քան զշուն եւ քան զգայլ եւ քան զայլ պիղծ կեն-
դանիս վատթար գտանի: Տասներորդ՝ ամենայն
ոք սիրէ զնմանն իւր, որպէս սիրէ անասուն զա-
նասուն եւ այր զընկեր իւր, այսպէս եւ Աստուած
ջոչ ոք սիրէ եթէ զնմանն իւր. իսկ Մահմէտ ի
նմանակցութենէն Աստուծոյ հեռի է այնքան որ-
քան Աստուած ճանաչէ զմարդն, ապա ուրեմն եւ

ոչ Մահմէտ ճանաչեաց զԱստուած. ուրեմն ոչ է
մարգարէ:
Եւ եթէ ասեն. յԱւետարանն ձեր ոչ է գրեալ.
ասեմք ոչ այլ ինչ բայց միայն այս, թէ յարիցեն
սուտ Քրիստոսք եւ սուտ մարգարէք. արդ, սուտ
քրիստոս է Նեռնն, ապա եւ սուտ մարգարէ Նե-
ռինն եւ կարապետ իցէ փեղամբարն ձեր:

ՀԱՄԱՐ 544- 1013

© National Library of Armenia



31 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 32 33 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 34

քանի որ գողի վարքագիծ ունէր, ցանկանում էր
իրեն մարգարէներին նմանեցնել՝ ուղտով էր շր-
ջում, որպէսզի Եսայի [մարգարէի] խօսքն իրե-
նով կատարուած [համարի]30: Երբեմն կաշեայ

30 Ա ձեռագիրն այստեղ ունի հետեւեալ յաւելու-
մը. Դարձեալ. թէ Մահմէտն ի ձեր Մսաֆն (=
Կովի օրէնք) ի յարապ գիրն այլ չէ գրած, թէպէտ
այլ ցեղ անուն կայ: Եւ թէ ասեն. Եսայի մարգա
րէն. <<Տեսի հեծեալ մի իշոյ եւ հեծեալ մի ուղտոյ>>
(Ես. ԻԱ 9), որ է Քրիստոս ի վերայ իշոյ նստեալ
եւ Մահմէտ ի վերայ ուղտոյ: Ասեմք, եթէ հե-
ծեալն ի վերայ իշոյ էր Քրիստոս եւ հեծեալն ի
վերայ ուղտոյ՝ Յովանէս, որ ստեւ ուղտոյ զգե-
նոյր: Եւ յայտ է յերկուց. նախ զի ի մի եւ ի նոյն
տեսնելն համանգամայն յիշէ զհեծեալն յուղտ եւ

յէշ, որ է Քրիստոս եւ Յովանէս ի միում ժամա-
նակի: Երկրորդ՝ զի նախ յիշէ զուղտն եւ ապա՝
զէշն (տե՛ս եւ հմմտ. Թովմա Արծրունի եւ Անա-
նուն, Պատմութիւն տանն Արծրունեաց. բնագի-
րը հրատարակութեան պատրաստեց, աշխար-
հաբար թարգմանեց եւ ծանօթագրեց Վ. Մ.
Վարդանեան, Եր., 1985, էջ 164): Այս տեղիի վե-
րաբերեալ հետեւեալ ծանուցումն է տալիս Բ.
Կիւլեսերեանը. Երուսաղէմի Ս. Յակոբայ Մա-
տենադարանի թիւ 1288 ձեռագրին մէջ (եր.
135) հետեւեալ կերպով մեկնուած է Եսայեայ
այդ համարը. Հրց. Եսայի տեսանէր հեծեալ երկ-
ձի. մինն իշոյ եւ մինն ուղտոյ: - Պտսխ. Առ տե-
ղեաւն զԲաբելացիս եւ զՄարս, գերիչս Երուսա-
ղէմի ասէ: Այլ հրէայ ոմն, ծառայ Մահմէդի, իշով
զՔրիստոս ասաց եւ ուղտով զՄահմէդ, եւ չա-
փով կենդանեացն մեծ ասաց զՄահմէդ: Բայց
այս է. հեծեալ՝ սատանայ, եւ հրէայքն՝ էշ, որ ոչ
ծանեան զմսուր տեառն իւրեանց. ուղտ ծամա-

ծուռ ազգք, որ ոչ անաստուածք են եւ ոչ աս-
տուածապաշտք, որք մոլորեցան ի Մահմէտէ:
Իսկ Եսայեայ խօսքերն են. <<Եւ տեսի հեծեալս
երկուս. հեծեալ մի իշոյ եւ հեծեալ մի ուղտու>> (Ե-
ս. ԻԱ 7) <<Եւ տեսի, զի գայր նոյն հեծեալ երկձի>>

(Ես. ԻԱ 9): Համապատասխան բացատրութիւն
ենք գտնում Գրիգոր Տաթեւացու Եսայու մեկ
նութեան մէջ. Ըստ Գրին հեծեալն յէշ առակէ
զթագաւորն Մարաց, եւ հեծեալն յուղտ՝ զԵլի
մացւոցն, որք աւերեցին եւ գերեցին զԲաբելոն ի
ձեռն անարգ զօրաց կործանեցան: Նաեւ իշովն
ջխառնակեցութիւն բաբելացուոցն նշանակէ եւ
ուղտովն՝ զբարձր հպարտութիւնն: Դարձեալ հե-

ծեալն ի յէշ նշանակէ զՔրիստոս, որ նստաւ ի
վերայ աւանակի եւ իշոյ, ըստ մարգարէութեանն
Զաքարիայ. <<Ահա թագաւոր քո գայ նստեալ ի

յաւանակի>> (Զաք. Թ 9-10), իսկ հեծեալն յուղտու
նշանակէ <<զՅովաննէս, որ զգեցեալ էր զստեւ
ուղտու>>((ե՛ս Մեկնութ. Եսայեայ, էջ 60):

վերարկու էր հագնում՝ Եղիայի նմանութեամբ
(տե՛ս Գ Թագ. ԺԹ 13, 19), կիսաւրան հովանի ու-

նէր, որպէսզի նմանուի Մովսէսին (տե՛ս Թիւք Թ
16), որինը ամպհովանի էր ցերեկը, իսկ գիշերը
լոյս էր տալիս31:

Եւ այս է նրա պատմութիւնը32: Հայոց մեծ

թուականի 97-ին [Փրկչական 648թ.], Եզրի կա-
թողիկոսութեան տասներորդ տարում, Մահմէտ

անունով մէկը, Իսմայէլի ազգից, որդին Աբդլի՝
սակաւ ինչ տեղեկացուած Մովսէսի օրէնքներին,
աշակերտեց Բխիրա անունով միայնակեցին՝
Արիոսի աղանդով, Սինա անապատում: Եւ սա

հաւատաց Արիոսի աղանդին: Եւ մարմնաւոր

ասաց արքայութիւնը՝ երկրի վրայ, իսկ յարութիւ-

նից յետոյ՝ կերակուրներ եւ ամուսնութիւն33: Սո-

վորեցրեց օրէնքներ հակառակ Հին ու Նոր

օրէնքների: Եւ բազում անարժան եւ ծիծաղելի

[բաներ] աւանդեց իր ազգին34: Ասում են սա

31 Մուհամմեդը մահացել է 632 թ. յունիսի 8-ին.
տե՛ս A. Массэ, Ислам. Очерки истории, пере-
вод с франц., М., 1982, с. 35:

32 Այս տեղեկութիւնն առկայ է Թովմա Արծրունու
Պատմութեան մէջ. գլ. Դ. տե՛ս Թովմա Արծրու-
նի, Անանուն, Պատմութիւն, էջ 158:

33 Ա-ն ունի. Հաւատաց Արիոսի եւ Կերինթոսի
աղանդով (աղանդո՞ցն). այն որ մարմնաւոր
ասաց զարքայութիւնն ի վերայ երկրի, կերակուր
պորտոյ, եւ ամուսնութիւն՝ յետ յարութեանն,
իմանալ զարժանս եւ խօսող (խօսե՞լ) զանուղ-
ղայս:

34 Ա-ն ունի. օրինացն, խայտառակեաց եւ զուխտն
Աբրահամու, որպէս եւ գրեալ է. <<Եւ յաւուր ութե-
րորդի արու մանուկ ձեր թլփատեսցի>> (Ծննդ. ԺԷ
11-12): Եւ սա ոչ միայն զարուս, այլ եւ զկանայս:
Եւ այսպէս գարշելի այպանեաց զնշանակ ուխ-
տին Տեառն: Այլ եւ ջրով ողողիլ հանապազ, փո-
խանակ մկրտութեան աւազանին, եւ այլ եւս բա-
զումս անարժան եւ մոլեկան, եւ ծիծաղելիս աւան-

դեաց ի կորուստ անձին իւրոյ եւ հետեւողաց նո-
րին: Որ եւ ութ ամօք յառաջ քան զՄահմէտ, իշ-
խան ոմն անուն Քաղըրդ, առաջին նստեալ գլուխ
Իսմայէլացւոցն, եւ զօրացեալ աւերեաց զԴա-
մասկոս, որ է Դմշխ, եւ ելեալ ի Հայս, բազումս ի
Պարսից եւ ի Հայոց ի սուր սուսերի արկ, որպէս
ասէ Սուրբ Գիրն, թէ քաղրդաշուրթն ժողովուրդն

յագեցուսցեն զսուսերս իւրեանց յարեան: Սա կա-
մեցաւ շրջել զհաւատս նոցա, եւ նոքա ոչ հաւա-

նէին, եւ յորժամ ոչ կարաց, գտեալ իւր խորհրդա-

կից զոմն Մահմէտ անուն, գլուխ վաճառակա-
նացն՝ եգիպտացի, սակաւ ինչ տեղեակ օրինացն

քսան տարի տաճկաց օրէնսդիր, սուրհանդակ եւ

զօրավար է եղել, որ բազմաթիւ կոտորածներից
եւ տիրապետութիւն [հաստատելուց] յետոյ, այս
մեծ Մահմէտը արգելեց կոտորածները եւ խրա-

տական քարոզներով իրեն հնազանդեցրեց աշ-
խարհի մեծ մասին: Եւ անխախտելի երդմամբ
Հայոց աշխարհում մուրհակ կնքեց, որ այժմ կոչ-

ւում է <<Մեծ Մանշուր>>՝ անթաքոյց դաւանել

քրիստոնէութիւն՝ [վճարով] եւ վաճառեց նրանց

իրենց հաւատը՝ իւրաքանչիւր տնից գանձելով

չորս դրամ, երեք սափոր գարի, մի ձիատոպրակ,

մի մազէ պարան եւ մի անձեռոց: Իսկ քահանա-

ներից, ազատներից եւ հեծեալներից հրաման

չտուեց հարկ վերցնելու: Եւ Մահմէտի քսան տա-

րուց յետոյ տիրեցին Պուպաքրը, Օթմանը եւ այլք՝

երեսունութ տարի:

Սրանցից յետոյ միւս Մահմէտը՝ նոյն

անուամբ եւ գործով, իշխան եւ պատգամաբեր է
նստում նրա փոխարէն: Ասում են սրան ընդառաջ

է գնում Տէր Սահակ կաթողիկոսը, սակայն ճանա

պարհին վախճանւում է, եւ դագաղով են տանում

նրա մօտ: Եւ սա Հայոց ազգին Փոքր Մանշուրը

տուեց՝ նախորդի օրինակով, որ գրեց առաջին

Մահմէտը՝ ազատ լինելու քահանաներին, ազատ

ներին, հեծեալներին ամէն տեսակի հարկերից եւ

համարձակ եւ անթաքոյց պաշտելու իրենց հա-

ւատը35:

Այսքանն այս մասին:

Է
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԵՕԹՆԵՐՈՐԴ

ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

[Այն], որ յարութիւնը մարմնական են

ասում՝ կերակուր եւ վայելքներ, քառասուն եւ եօ-

թանասուն կանայք, ինչպէս Արիոսը, Սակարինո-

Մովսէսի, եւ հաւատովն եւ աղանդովն Արիոսի եւ

Կերինթոսի, որպէս ասացաւ ի վերոյ: Զսա ասա-

ցեալ օրէնսդիր եւ պատգամաբեր եւ զօրավար

լեալ յետ քաղրդի ամս, որ յետ կոտորելոյն եւ տի-

րելոյն բազմաց՝ Մահմէտս այս արգել զսուր եւ

բանիւ խրատոյ հնազանդեցուցին ինքեանց մեծ

մասն տիեզերաց:
35 Տուեալները քաղուած են. Կիրակոս Գանձակե-

ցի, Պատմութիւն Հայոց, աշխարհաբար թրգմ.,

առաջաբանը եւ ծանօթագրութ. Վ. Առաքելեանի,

Եր., 1982, էջ 57-58:

սը եւ Կերինթոսն ասացին, որոնց նզովում է
Սուրբ Գիրքը եւ Աստծոյ Եկեղեցին:

Եւ այժմ համառօտ դնենք [Աստծոյ] հրա-
մանը, որ յարութեան ժամանակ կին չեն առնում
կամ տղամարդուն չեն պատկանում, այլ՝[[ինելու
են] իբրեւ Աստծոյ հրեշտակներ, եւ չեն կարողա-
նալու նաեւ մեռնել: Եւ չնայած այսքանը բաւա
կան է հաւատացեալներին, սակայն տեսնենք,
ի՞նչ են առաջարկում36 հեթանոսները:

Նախ, որ ասում են, թէ յարութիւնը վերա-
դառնալն է դրախտի առաջին կեանքին, իսկ առաւ
ջին կեանքը դրախտում՝ ամուսնութեամբ էր, ինչ-
պէս ասաց Աստուած՝ Աճեցէ՛ք եւ բազմացէ՛ք
(Ծննդ. Ա 22), ապա ուրեմն յարութեանն էլ ամուս
նութիւն է լինելու: Ասենք այս կապակցութեամբ,

որ դրախտի առաջին կեանքում չկար ամուսնու-
թիւն եւ մարմնական ցանկութիւն, այլ հոգեկան եւ
հրեշտակային հաւասարութիւն. այսպէս է լինելու
եւ յարութեանը: Իսկ եթէ ասեն՝ ապա ինչո՞ւ արու
եւ էգ, [ապա] ասենք, որ Աստուած գիտէր կան
խապէս, որ չեն պահելու պատուիրանը եւ դուրս
են գալու դրախտից՝ արու եւ էգ արեց, որ անաս-

նաբար աճեն երկրի վրայ: Ուստի պարզ է, որ
ասում է՝ <<Աճեցէ՛ք եւ բազմացէ՛ք եւ լցրէք երկի-
րը>>: Երկիրն ասաց լցրէք եւ ոչ դրախտը:

Դարձեալ ասենք, որ յարութեանը ոչ թէ
դրախտ, որ միջանկեալ կեանք է, այսինքն՝ մա-
հուան եւ կեանքի միջեւ է, այլ [տալու է] դրախ-
տում խոստացուած փառքը՝ այն, որ չկարողացաւ
ժառանգել մեղքի [պատճառով], առնելու է յա-
րութեանը՝ անմահ կեանքով:

Դարձեալ ասում են, արդեօ՞ք ձեր Գիրքը չի
ասում՝ առաջին յարութիւն եւ հազարամեայ ար-
քայութիւն ու հանգիստ. իւղի եւ մեղրի գետ՝ ու-
տելու եւ խմելու ենք արքայութեան մէջ, ասում է
ձեր Աւետարանը:

Ասենք, որ խորհէ՛ք Գրքի մեկնութեան եւ
իմաստի մասին, [որովհետեւ] Աստծոյ անտեսա-

նելին տեսանելի բաներով է երեւում (հմմտ.
Հռոմ. Ա 20): Այն, որ ասում է առաջին յարութիւն՝
կրկին է յարութիւնը, ինչպէս եւ՝ կրկին է անկու-

մը, այսինքն՝ հոգու եւ մարմնի: Արդ, առաջին յա-

րութիւնը հոգունն է, որով ներւում են մեղքերը,

36 Ա-ն <<զառաջարկութիւն>> ընթերցման փոխարէն
ունի՝ <<զառարկութիւն>>:

© National Library of Armenia



31 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 32 33 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 34

քանի որ գողի վարքագիծ ունէր, ցանկանում էր
իրեն մարգարէներին նմանեցնել՝ ուղտով էր շր-
ջում, որպէսզի Եսայի [մարգարէի] խօսքն իրե-
նով կատարուած [համարի]30: Երբեմն կաշեայ

30 Ա ձեռագիրն այստեղ ունի հետեւեալ յաւելու-
մը. Դարձեալ. թէ Մահմէտն ի ձեր Մսաֆն (=
Կովի օրէնք) ի յարապ գիրն այլ չէ գրած, թէպէտ
այլ ցեղ անուն կայ: Եւ թէ ասեն. Եսայի մարգա
րէն. <<Տեսի հեծեալ մի իշոյ եւ հեծեալ մի ուղտոյ>>
(Ես. ԻԱ 9), որ է Քրիստոս ի վերայ իշոյ նստեալ
եւ Մահմէտ ի վերայ ուղտոյ: Ասեմք, եթէ հե-
ծեալն ի վերայ իշոյ էր Քրիստոս եւ հեծեալն ի
վերայ ուղտոյ՝ Յովանէս, որ ստեւ ուղտոյ զգե-
նոյր: Եւ յայտ է յերկուց. նախ զի ի մի եւ ի նոյն
տեսնելն համանգամայն յիշէ զհեծեալն յուղտ եւ

յէշ, որ է Քրիստոս եւ Յովանէս ի միում ժամա-
նակի: Երկրորդ՝ զի նախ յիշէ զուղտն եւ ապա՝
զէշն (տե՛ս եւ հմմտ. Թովմա Արծրունի եւ Անա-
նուն, Պատմութիւն տանն Արծրունեաց. բնագի-
րը հրատարակութեան պատրաստեց, աշխար-
հաբար թարգմանեց եւ ծանօթագրեց Վ. Մ.
Վարդանեան, Եր., 1985, էջ 164): Այս տեղիի վե-
րաբերեալ հետեւեալ ծանուցումն է տալիս Բ.
Կիւլեսերեանը. Երուսաղէմի Ս. Յակոբայ Մա-
տենադարանի թիւ 1288 ձեռագրին մէջ (եր.
135) հետեւեալ կերպով մեկնուած է Եսայեայ
այդ համարը. Հրց. Եսայի տեսանէր հեծեալ երկ-
ձի. մինն իշոյ եւ մինն ուղտոյ: - Պտսխ. Առ տե-
ղեաւն զԲաբելացիս եւ զՄարս, գերիչս Երուսա-
ղէմի ասէ: Այլ հրէայ ոմն, ծառայ Մահմէդի, իշով
զՔրիստոս ասաց եւ ուղտով զՄահմէդ, եւ չա-
փով կենդանեացն մեծ ասաց զՄահմէդ: Բայց
այս է. հեծեալ՝ սատանայ, եւ հրէայքն՝ էշ, որ ոչ
ծանեան զմսուր տեառն իւրեանց. ուղտ ծամա-

ծուռ ազգք, որ ոչ անաստուածք են եւ ոչ աս-
տուածապաշտք, որք մոլորեցան ի Մահմէտէ:
Իսկ Եսայեայ խօսքերն են. <<Եւ տեսի հեծեալս
երկուս. հեծեալ մի իշոյ եւ հեծեալ մի ուղտու>> (Ե-
ս. ԻԱ 7) <<Եւ տեսի, զի գայր նոյն հեծեալ երկձի>>

(Ես. ԻԱ 9): Համապատասխան բացատրութիւն
ենք գտնում Գրիգոր Տաթեւացու Եսայու մեկ
նութեան մէջ. Ըստ Գրին հեծեալն յէշ առակէ
զթագաւորն Մարաց, եւ հեծեալն յուղտ՝ զԵլի
մացւոցն, որք աւերեցին եւ գերեցին զԲաբելոն ի
ձեռն անարգ զօրաց կործանեցան: Նաեւ իշովն
ջխառնակեցութիւն բաբելացուոցն նշանակէ եւ
ուղտովն՝ զբարձր հպարտութիւնն: Դարձեալ հե-

ծեալն ի յէշ նշանակէ զՔրիստոս, որ նստաւ ի
վերայ աւանակի եւ իշոյ, ըստ մարգարէութեանն
Զաքարիայ. <<Ահա թագաւոր քո գայ նստեալ ի

յաւանակի>> (Զաք. Թ 9-10), իսկ հեծեալն յուղտու
նշանակէ <<զՅովաննէս, որ զգեցեալ էր զստեւ
ուղտու>>((ե՛ս Մեկնութ. Եսայեայ, էջ 60):

վերարկու էր հագնում՝ Եղիայի նմանութեամբ
(տե՛ս Գ Թագ. ԺԹ 13, 19), կիսաւրան հովանի ու-

նէր, որպէսզի նմանուի Մովսէսին (տե՛ս Թիւք Թ
16), որինը ամպհովանի էր ցերեկը, իսկ գիշերը
լոյս էր տալիս31:

Եւ այս է նրա պատմութիւնը32: Հայոց մեծ

թուականի 97-ին [Փրկչական 648թ.], Եզրի կա-
թողիկոսութեան տասներորդ տարում, Մահմէտ

անունով մէկը, Իսմայէլի ազգից, որդին Աբդլի՝
սակաւ ինչ տեղեկացուած Մովսէսի օրէնքներին,
աշակերտեց Բխիրա անունով միայնակեցին՝
Արիոսի աղանդով, Սինա անապատում: Եւ սա

հաւատաց Արիոսի աղանդին: Եւ մարմնաւոր

ասաց արքայութիւնը՝ երկրի վրայ, իսկ յարութիւ-

նից յետոյ՝ կերակուրներ եւ ամուսնութիւն33: Սո-

վորեցրեց օրէնքներ հակառակ Հին ու Նոր

օրէնքների: Եւ բազում անարժան եւ ծիծաղելի

[բաներ] աւանդեց իր ազգին34: Ասում են սա

31 Մուհամմեդը մահացել է 632 թ. յունիսի 8-ին.
տե՛ս A. Массэ, Ислам. Очерки истории, пере-
вод с франц., М., 1982, с. 35:

32 Այս տեղեկութիւնն առկայ է Թովմա Արծրունու
Պատմութեան մէջ. գլ. Դ. տե՛ս Թովմա Արծրու-
նի, Անանուն, Պատմութիւն, էջ 158:

33 Ա-ն ունի. Հաւատաց Արիոսի եւ Կերինթոսի
աղանդով (աղանդո՞ցն). այն որ մարմնաւոր
ասաց զարքայութիւնն ի վերայ երկրի, կերակուր
պորտոյ, եւ ամուսնութիւն՝ յետ յարութեանն,
իմանալ զարժանս եւ խօսող (խօսե՞լ) զանուղ-
ղայս:

34 Ա-ն ունի. օրինացն, խայտառակեաց եւ զուխտն
Աբրահամու, որպէս եւ գրեալ է. <<Եւ յաւուր ութե-
րորդի արու մանուկ ձեր թլփատեսցի>> (Ծննդ. ԺԷ
11-12): Եւ սա ոչ միայն զարուս, այլ եւ զկանայս:
Եւ այսպէս գարշելի այպանեաց զնշանակ ուխ-
տին Տեառն: Այլ եւ ջրով ողողիլ հանապազ, փո-
խանակ մկրտութեան աւազանին, եւ այլ եւս բա-
զումս անարժան եւ մոլեկան, եւ ծիծաղելիս աւան-

դեաց ի կորուստ անձին իւրոյ եւ հետեւողաց նո-
րին: Որ եւ ութ ամօք յառաջ քան զՄահմէտ, իշ-
խան ոմն անուն Քաղըրդ, առաջին նստեալ գլուխ
Իսմայէլացւոցն, եւ զօրացեալ աւերեաց զԴա-
մասկոս, որ է Դմշխ, եւ ելեալ ի Հայս, բազումս ի
Պարսից եւ ի Հայոց ի սուր սուսերի արկ, որպէս
ասէ Սուրբ Գիրն, թէ քաղրդաշուրթն ժողովուրդն

յագեցուսցեն զսուսերս իւրեանց յարեան: Սա կա-
մեցաւ շրջել զհաւատս նոցա, եւ նոքա ոչ հաւա-

նէին, եւ յորժամ ոչ կարաց, գտեալ իւր խորհրդա-

կից զոմն Մահմէտ անուն, գլուխ վաճառակա-
նացն՝ եգիպտացի, սակաւ ինչ տեղեակ օրինացն

քսան տարի տաճկաց օրէնսդիր, սուրհանդակ եւ

զօրավար է եղել, որ բազմաթիւ կոտորածներից
եւ տիրապետութիւն [հաստատելուց] յետոյ, այս
մեծ Մահմէտը արգելեց կոտորածները եւ խրա-

տական քարոզներով իրեն հնազանդեցրեց աշ-
խարհի մեծ մասին: Եւ անխախտելի երդմամբ
Հայոց աշխարհում մուրհակ կնքեց, որ այժմ կոչ-

ւում է <<Մեծ Մանշուր>>՝ անթաքոյց դաւանել

քրիստոնէութիւն՝ [վճարով] եւ վաճառեց նրանց

իրենց հաւատը՝ իւրաքանչիւր տնից գանձելով

չորս դրամ, երեք սափոր գարի, մի ձիատոպրակ,

մի մազէ պարան եւ մի անձեռոց: Իսկ քահանա-

ներից, ազատներից եւ հեծեալներից հրաման

չտուեց հարկ վերցնելու: Եւ Մահմէտի քսան տա-

րուց յետոյ տիրեցին Պուպաքրը, Օթմանը եւ այլք՝

երեսունութ տարի:

Սրանցից յետոյ միւս Մահմէտը՝ նոյն

անուամբ եւ գործով, իշխան եւ պատգամաբեր է
նստում նրա փոխարէն: Ասում են սրան ընդառաջ

է գնում Տէր Սահակ կաթողիկոսը, սակայն ճանա

պարհին վախճանւում է, եւ դագաղով են տանում

նրա մօտ: Եւ սա Հայոց ազգին Փոքր Մանշուրը

տուեց՝ նախորդի օրինակով, որ գրեց առաջին

Մահմէտը՝ ազատ լինելու քահանաներին, ազատ

ներին, հեծեալներին ամէն տեսակի հարկերից եւ

համարձակ եւ անթաքոյց պաշտելու իրենց հա-

ւատը35:

Այսքանն այս մասին:

Է
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԵՕԹՆԵՐՈՐԴ

ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

[Այն], որ յարութիւնը մարմնական են

ասում՝ կերակուր եւ վայելքներ, քառասուն եւ եօ-

թանասուն կանայք, ինչպէս Արիոսը, Սակարինո-

Մովսէսի, եւ հաւատովն եւ աղանդովն Արիոսի եւ

Կերինթոսի, որպէս ասացաւ ի վերոյ: Զսա ասա-

ցեալ օրէնսդիր եւ պատգամաբեր եւ զօրավար

լեալ յետ քաղրդի ամս, որ յետ կոտորելոյն եւ տի-

րելոյն բազմաց՝ Մահմէտս այս արգել զսուր եւ

բանիւ խրատոյ հնազանդեցուցին ինքեանց մեծ

մասն տիեզերաց:
35 Տուեալները քաղուած են. Կիրակոս Գանձակե-

ցի, Պատմութիւն Հայոց, աշխարհաբար թրգմ.,

առաջաբանը եւ ծանօթագրութ. Վ. Առաքելեանի,

Եր., 1982, էջ 57-58:

սը եւ Կերինթոսն ասացին, որոնց նզովում է
Սուրբ Գիրքը եւ Աստծոյ Եկեղեցին:

Եւ այժմ համառօտ դնենք [Աստծոյ] հրա-
մանը, որ յարութեան ժամանակ կին չեն առնում
կամ տղամարդուն չեն պատկանում, այլ՝[[ինելու
են] իբրեւ Աստծոյ հրեշտակներ, եւ չեն կարողա-
նալու նաեւ մեռնել: Եւ չնայած այսքանը բաւա
կան է հաւատացեալներին, սակայն տեսնենք,
ի՞նչ են առաջարկում36 հեթանոսները:

Նախ, որ ասում են, թէ յարութիւնը վերա-
դառնալն է դրախտի առաջին կեանքին, իսկ առաւ
ջին կեանքը դրախտում՝ ամուսնութեամբ էր, ինչ-
պէս ասաց Աստուած՝ Աճեցէ՛ք եւ բազմացէ՛ք
(Ծննդ. Ա 22), ապա ուրեմն յարութեանն էլ ամուս
նութիւն է լինելու: Ասենք այս կապակցութեամբ,

որ դրախտի առաջին կեանքում չկար ամուսնու-
թիւն եւ մարմնական ցանկութիւն, այլ հոգեկան եւ
հրեշտակային հաւասարութիւն. այսպէս է լինելու
եւ յարութեանը: Իսկ եթէ ասեն՝ ապա ինչո՞ւ արու
եւ էգ, [ապա] ասենք, որ Աստուած գիտէր կան
խապէս, որ չեն պահելու պատուիրանը եւ դուրս
են գալու դրախտից՝ արու եւ էգ արեց, որ անաս-

նաբար աճեն երկրի վրայ: Ուստի պարզ է, որ
ասում է՝ <<Աճեցէ՛ք եւ բազմացէ՛ք եւ լցրէք երկի-
րը>>: Երկիրն ասաց լցրէք եւ ոչ դրախտը:

Դարձեալ ասենք, որ յարութեանը ոչ թէ
դրախտ, որ միջանկեալ կեանք է, այսինքն՝ մա-
հուան եւ կեանքի միջեւ է, այլ [տալու է] դրախ-
տում խոստացուած փառքը՝ այն, որ չկարողացաւ
ժառանգել մեղքի [պատճառով], առնելու է յա-
րութեանը՝ անմահ կեանքով:

Դարձեալ ասում են, արդեօ՞ք ձեր Գիրքը չի
ասում՝ առաջին յարութիւն եւ հազարամեայ ար-
քայութիւն ու հանգիստ. իւղի եւ մեղրի գետ՝ ու-
տելու եւ խմելու ենք արքայութեան մէջ, ասում է
ձեր Աւետարանը:

Ասենք, որ խորհէ՛ք Գրքի մեկնութեան եւ
իմաստի մասին, [որովհետեւ] Աստծոյ անտեսա-

նելին տեսանելի բաներով է երեւում (հմմտ.
Հռոմ. Ա 20): Այն, որ ասում է առաջին յարութիւն՝
կրկին է յարութիւնը, ինչպէս եւ՝ կրկին է անկու-

մը, այսինքն՝ հոգու եւ մարմնի: Արդ, առաջին յա-

րութիւնը հոգունն է, որով ներւում են մեղքերը,

36 Ա-ն <<զառաջարկութիւն>> ընթերցման փոխարէն
ունի՝ <<զառարկութիւն>>:

© National Library of Armenia



-

35 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 36 37 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 38

որ եղաւ Քրիստոսով: Եւ հազար տարին կատա

րեալ թիւ է նշանակում, երբ սրբերը կը հանգչեն

հոգով իրենց գործերից եւ կը թագաւորեն Քրիս-

տոսի հետ՝ մինչեւ աշխարհի վախճանը: Ապա

երկրորդ յարութիւնը մարմնինն է, [երբ] կ՝առնեն

կատարեալ փառք եւ յաւիտենական պսակ: Եւ

<<իւղի գետը>> եւ <<մեղրը>> Աստծոյ մշտնջենաբուխ

եւ առատ ողորմութիւնն ու քաղցրութիւնն են
նշանակում, իսկ <<կերակուրը>> եւ <<ըմպելիքը>>

Աստծոյ գիտութիւնն ու իմաստութիւնը եւ ոչ թէ
մարմնական կերակուր կամ ըմպելիք37:

Դարձեալ ասում են՝ Քրիստոսի յարութիւնը

պատճառ եւ օրինակ է համայն մարդկութեան յա-

րութեան, ինչպէս դուք էք ասում, այլ արդ՝ ձեր
Քրիստոսը յարութիւնից յետոյ կերաւ եւ խմեց
աշակերտների հետ, ապա ուրեմն ամեն մարդ էլ

կուտի: Ասենք, որ Քրիստոս յարութիւնից յետոյ

ոչ թէ կարիքի պատճառով կերաւ, այլ յանուն յա-
րութեանը հաւատալու, քանզի շատերն ուրացան

յարութիւնը, ինչպէս հրեաներն ու դուք: Իսկ բո-

լորի յարութիւնը բոլորին յայտնի եղելութիւն է,
եւ ոչ ոք չի կասկածում, ուստի պէտք չէ կերա-

կուր [ինչ-որ բան] հաստատելու համար: Եւ

յայտնի է, որ ուտելիս երեք հանգամանք է գոր-
ծում, այսինքն՝ առաջինը կծելը, երկրորդ՝ ծամե-

լը, երրորդ՝ նիւթափոխանակութիւնը. կծելն ու
ծամելը կատարեց Քրիստոս, իսկ մարմնի նիւթա

փոխանակութիւնը՝ ոչ, քանի որ ծամելիս բոլոր

տարրերը լուծւում էին:
Դարձեալ ասում են, թէ՝ մարմինը կարիք ու-

նի սնուելու. արդ, եթէ իսկապէս այս մարմինն է
յարութիւն առնելու, պէտք է սնուի, այլապէս այլ
մարմին է յարութիւն առնելու եւ ոչ թէ սա: Ասենք,

37 Ա-ն ունի. Ասենք, եթէ դուք զԳիրս Սուրբս ոչ ըն-

դունիք, զի ոչ զգիրս գիտէք եւ ոչ զզօրութիւն նո
րա, այլ զամենայն ինչ մարմնաւոր եւ զգալի
կարծէք: Եւ զի՞նչ ասէք զայն. <<Երկինք աթոռ իմ
են եւ երկիրս՝ պատուանդան>>. այնպէս նստոյ
տեղեաց եւ ոտք երկայն մինչեւ յերկիրս հասեալ,
կամ որ ասէ ձեռն եւ բերան եւ աչք եւ ականջ Աս
տուծոյ, այսպիսի կարծէք զգալի եւ մսակերու-

թիւն, եւ խառնարան եւ գինըմպութիւն, ապա հա
ւասար էք դուք Սադուկեցոցն եւ Ստոյիկեանցն,
որ զամենայն ինչ մարմնաւոր ասացին, եւ ան-

մարմին իրաց ոչ հաւատացին, եւ զյարութիւնն
եւս ուրացան: Այլ միտ դիք մեկնութեանս եւ
իմաստութեան գրոցն, զի աներեւոյթն:

որ ապականացու մարմինը կարիք ունի կերակրի,

սակայն անապականները, ինչպէս որ երկնքի լու-

սատուները, կարիք չունեն կերակրի: Այլ արդ՝ յա-
րութեան ժամանակ մարդկանց մարմիններն էլ
անապական եւ անմահ կը լինեն, ուստի կարիք չեն

ունենայ կերակրի: Եւ թէպէտ հաստատապէս այս

մամինը յարութիւն կ՝առնի հողից, սակայն որա-

կապէս այլ կը լինի: Որովհետեւ հիմայ ապականա-

ցու է՝ ապականացու հողից, իսկ այն ժամանակ՝

անապական՝ անապական տարրերից:

Դարձեալ ասենք, որ չնայած լինելու է նոյն

մարմինը, սակայն նոյնը չի լինելու գործը: Թէ

պէտ լինելու են ոտք եւ ձեռք, չեն քայլելու եւ չեն

գործելու մարմնով: Եւ թէպէտ լինելու է կենդա

նի, սակայն չի լինելու շնչառութիւն: Եւ չնայած

իրական մարմին է [լինելու], սակայն կերակը-

ման եւ աճելու [կարիք] չի ունենայ, հետեւաբար

յարութեանը ո՛չ կերակուր կը լինի, ո՛չ աճել, ո՛չ

մարմնական հաճոյքներ, այլ ՝ միայն հոգեկան,

ինչպիսին հրեշտակներինն է:
Եւ քանի որ ժխտուեցին նրանց առարկու-

թիւնները, այժմ հարց տանք նրանց:

Նախ հարցնում եմ ձեզ. յարութիւնը մահ-

կանացո՞ւ է, թէ՝ անմահ: Եթէ մահկանացու է,
մահկանացուներին ինչո՞ւ է յարութիւն տալու:

Իսկ եթէ անմահ է, ապա ակնյայտ է, որ չի լինելու

ո՛չ մարմնական կերակուր, ո՛չ հաճոյքներ, ո՛չ

ծնունդ, ո՛չ ծերութիւն, ո՛չ մահ, ո՛չ ապականու-

թիւն, եւ ընդհանրապէս ամեն ինչ, ինչ կայ այս

կեանքում՝ կը վերանայ յարութեան ժամանակ:

Դարձեալ ասում էք, յարութեան ժամանակ

մի տղամարդու քառասուն կամ եօթանասուն կին

հուրիներ են տալու38: Արդ, բոլորն ընդունել են,

որ ինչ քանակով մեռնելու են, նոյն քանակով էլ

յարութիւն են առնելու: Եւ այս կեանքում բազմա-

թիւ մարդիկ առանց կին են մեռնում: Ուրեմն մի

մարդու որտեղի՞ց կը լինի քառասուն կամ եօթա

38 Հուրիներ = փերիներ, գեղեցկատես կանայք,
որոնք կենցաղավարում են նիւթական զգայա-
կանութեամբ աչքի ընկնող դրախտում (տե՛ս
Ղուրան, սուրահ 37, 38 եւ այլուր): Հուրիները
վայելք են պատճառում դրախտում գտնուող
ընտրեալներին, սակայն չեն կորցնում իրենց
կուսութիւնը: Ղուրանը նրանց ներկայացնում է
իբրեւ բարոյական արատից զերծ էակներ. տե՛ս

A. Массе, Ислам, Очерки истории, с.88:

նասուն կին, ուրեմն սուտ է [որ ասում էք] <<հու

րիներ>>:
Դարձեալ հարցնենք, փոփոխակա՞ն է յա

րութիւնը, թէ՝ անփոփոխ: Եթէ փոփոխական է, եւ

այնտեղ կան հաճոյքներ եւ մարմնական վայելք
ներ, ինչպէս դուք էք ասում, ապա ուրեմն կայ
նաեւ արտահոսում եւ քայքայում, ուրեմն կայ
նաեւ ծնունդ եւ աճ, կայ եւ տկարութիւն եւ հի-
ւանդութիւն ու մահ, ուրեմն դա յարութիւն չէ, այլ
այս ծննդատու կեանքը: Եւ այն յարութեանը

պէտք է մի այլ յարութիւն եւ հանդերձեալ կեանք,

որ ամենեւին սուտ է: Իսկ եթէ անփոփոխ է, ապա

չի լինելու ո՛չ վայելք, ո՛չ մարմնական կերակուր

եւ փոփոխուող [ոչինչ]:

Դարձեալ հարց եմ տալիս. յարութիւնը ժա-

մանակաւո՞ր է, թէ՝ յաւիտենական: Եթէ ժամանա-

կաւոր է՝նոյն այս կեանքն է եւ ոչինչ առաւել: Իսկ

եթէ յաւիտենական է, ապա չեն [լինելու] ո՛չ

երկնքի եւ յուսատուների շարժում, ինչով պայմա-

նաւորուած է ժամանակը, ո՛չ ծնունդ եւ աճ, որ
ժամանակի [ընթացքում է] կատարւում եւ ո՛չ այլ
որեւէ մարմնական վայելք:

Դարձեալ, կերակուրն ու ըմպելիքները լի-
նում են երկրից եւ տարրերից:

Արդ, եթէ տարրերը քայքայուեն, դրանք

հնարաւոր չի լինի քաղել, չի լինի մարմնական

կերակուր եւ ըմպելիք: Իսկ եթէ մնան ապակա-

նութեան մէջ, դա յարութիւն եւ յաւիտենական

կեանք չէ:
Դարձեալ արքայութիւնը երկրո՞ւմ էք

ասում, թէ՞ երկնքում: Եթէ երկրի վրայ էք ասում,

այն արքայութիւն չէ, այլ ժամանակաւոր կեանք:

Իսկ եթէ երկնքում էք ասում, ապա այնտեղ չկայ
մարմնական կերակուր եւ ըմպելիք, որովհետեւ

սրանք բոլորը չորս տարրերից են [բաղկացած],

իսկ երկինքը հինգերորդ էութիւնն է՝ ըստ Արիս

տոտելի39: Իսկ չորս տարրերը չեն կարող երկինք

39 Քաղուած է Արիստոտէլի <<Յաղագս աշխարհի>>

երկից. տե՛ս <<Կորիւն վարդապետի, Մամբըէի

Վերծանողի... Մատենագրութիւնք>>, Վենետիկ,

1833, էջ 604-607: Այս տեղին է ակնարկում Խոս-

րովիկ Թարգմանիչը, որ նկատում է. <<Հաստա-

տութիւնդ, զոր հինգերորդ տարր ասացին ար-
տաքինքն>>. տե՛ս ՆԲՀ, Բ, էջ 99 (<<հինգերորդ>>):

Այն վկայակոչուած է նաեւ Յովհան Որոտնեցու

ճառերում. տե՛ս Մեկնողական - իմաստասիրա

բարձրանալ եւ կազմել տարրերից [բաղկացած]
կերակուր:

Դարձեալ, մեր կերակուրները եւ վայելքնե-
րը բոյսերից եւ կենդանիներից են, ինչպէս հացը,
միսը եւ այլն: Արդ, եթէ յարութեան ժամանակ
[լինեն] վայելքներն ու կերակուրները, [ուրեմն]
ոչ միայն մարդիկ, այլեւ տունկերն ու զգայական
կենդանիներն էլ պէտք է յարութիւն առնեն եւ

մնան յաւիտենական:

Դարձեալ, եթէ այնտեղ լինեն մարմնական

կերակուրներ, արհեստների եւ երկրագործու-
թեան կարիք կ՝ունենանք, ինչպէս այստեղ, [եւ
կլինեն] այնտեղ հարուստներ եւ աղքատներ, կը

լինի այնտեղ յափշտակութիւն եւ զրկում, անիրա-
ւութիւն եւ մեղք: Եւ ինչպէ՞ս կը լինի արդար դա-
տաստան եւ ըստ գործերի հատուցում, եւ որտե՞ղ
կը լինի սրբութեան եւ արդար գործերի տեղը,
որովհետեւ այս աշխարը մեղքի տուն է, իսկ
դժոխքը՝ մեղաւորների տեղն է, եւ ըստ ձեր կար
ծիքի՝ արքայութիւնն էլ մեղքի եւ անիրաւութեան
տեղ է լինելու:

Դարձեալ ասում եք, այնտեղ յարութեան
ժամանակ մի տղամարդը քառասուն կին է ունե-

նալու: Արդ, կինը որդեծնութեան համար է, իսկ
[եթէ] հեշտանքի ախտի համար է՝ պոռնկութիւն

է եւ շնութիւն: Մինչդեռ [հենց] դուք էք ասում,

որ որդեծնութիւն չի լինելու, ուրեմն հեշտանքի
ախտի եւ պոռնկութեան համար են լինելու բազ-
մաթիւ կանայք, հետեւաբար ձեր արքայութիւնը

պոռնկատուն է եւ ո՛չ սրբութեան տուն: Ապա [ու-

րեմն] Արարչի մօտ կը վերանայ հեշտանքների եւ
ախտասիրութեան մեր պատճառը, [քանի որ

ինքն] այդչափ պոռնկութիւն տուեց մեզ:
Դարձեալ, դուք ասում եք, թէ՝ <<յարութիւնը

վերստին վերադառնալն է առաջին դրախտային

կեանքին>>: Արդ՝ առաջին մարդու համար մի կին
ստեղծեց, ապա [ուրեմն] յարութեանը ձեզ էլ իւ-

րաքանչիւրին մի կին կը լինի, կամ էլ՝ որքան այս-
տեղ կին առաք, այդքան էլ այնտեղ կ ունենաք,
[սակայն] ո՛չ քառասուն եւ եօթանասուն, որով-

հետեւ այնքանով էլ կարող էք մեղկանալ եւ ար-
քայութիւնը դարձնել պղծավայր եւ պոռնկա-
տուն: Ո՛վ յիմարներ եւ կոյրեր, եթէ այստեղ ձեր

կան ճառեր, աշխ. Ա. Մինասեանի, Ս. Էջ-
միածին, 2009, էջ 126, 240:

© National Library of Armenia



-

35 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 36 37 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 38

որ եղաւ Քրիստոսով: Եւ հազար տարին կատա

րեալ թիւ է նշանակում, երբ սրբերը կը հանգչեն

հոգով իրենց գործերից եւ կը թագաւորեն Քրիս-

տոսի հետ՝ մինչեւ աշխարհի վախճանը: Ապա

երկրորդ յարութիւնը մարմնինն է, [երբ] կ՝առնեն

կատարեալ փառք եւ յաւիտենական պսակ: Եւ

<<իւղի գետը>> եւ <<մեղրը>> Աստծոյ մշտնջենաբուխ

եւ առատ ողորմութիւնն ու քաղցրութիւնն են
նշանակում, իսկ <<կերակուրը>> եւ <<ըմպելիքը>>

Աստծոյ գիտութիւնն ու իմաստութիւնը եւ ոչ թէ
մարմնական կերակուր կամ ըմպելիք37:

Դարձեալ ասում են՝ Քրիստոսի յարութիւնը

պատճառ եւ օրինակ է համայն մարդկութեան յա-

րութեան, ինչպէս դուք էք ասում, այլ արդ՝ ձեր
Քրիստոսը յարութիւնից յետոյ կերաւ եւ խմեց
աշակերտների հետ, ապա ուրեմն ամեն մարդ էլ

կուտի: Ասենք, որ Քրիստոս յարութիւնից յետոյ

ոչ թէ կարիքի պատճառով կերաւ, այլ յանուն յա-
րութեանը հաւատալու, քանզի շատերն ուրացան

յարութիւնը, ինչպէս հրեաներն ու դուք: Իսկ բո-

լորի յարութիւնը բոլորին յայտնի եղելութիւն է,
եւ ոչ ոք չի կասկածում, ուստի պէտք չէ կերա-

կուր [ինչ-որ բան] հաստատելու համար: Եւ

յայտնի է, որ ուտելիս երեք հանգամանք է գոր-
ծում, այսինքն՝ առաջինը կծելը, երկրորդ՝ ծամե-

լը, երրորդ՝ նիւթափոխանակութիւնը. կծելն ու
ծամելը կատարեց Քրիստոս, իսկ մարմնի նիւթա

փոխանակութիւնը՝ ոչ, քանի որ ծամելիս բոլոր

տարրերը լուծւում էին:
Դարձեալ ասում են, թէ՝ մարմինը կարիք ու-

նի սնուելու. արդ, եթէ իսկապէս այս մարմինն է
յարութիւն առնելու, պէտք է սնուի, այլապէս այլ
մարմին է յարութիւն առնելու եւ ոչ թէ սա: Ասենք,

37 Ա-ն ունի. Ասենք, եթէ դուք զԳիրս Սուրբս ոչ ըն-

դունիք, զի ոչ զգիրս գիտէք եւ ոչ զզօրութիւն նո
րա, այլ զամենայն ինչ մարմնաւոր եւ զգալի
կարծէք: Եւ զի՞նչ ասէք զայն. <<Երկինք աթոռ իմ
են եւ երկիրս՝ պատուանդան>>. այնպէս նստոյ
տեղեաց եւ ոտք երկայն մինչեւ յերկիրս հասեալ,
կամ որ ասէ ձեռն եւ բերան եւ աչք եւ ականջ Աս
տուծոյ, այսպիսի կարծէք զգալի եւ մսակերու-

թիւն, եւ խառնարան եւ գինըմպութիւն, ապա հա
ւասար էք դուք Սադուկեցոցն եւ Ստոյիկեանցն,
որ զամենայն ինչ մարմնաւոր ասացին, եւ ան-

մարմին իրաց ոչ հաւատացին, եւ զյարութիւնն
եւս ուրացան: Այլ միտ դիք մեկնութեանս եւ
իմաստութեան գրոցն, զի աներեւոյթն:

որ ապականացու մարմինը կարիք ունի կերակրի,

սակայն անապականները, ինչպէս որ երկնքի լու-

սատուները, կարիք չունեն կերակրի: Այլ արդ՝ յա-
րութեան ժամանակ մարդկանց մարմիններն էլ
անապական եւ անմահ կը լինեն, ուստի կարիք չեն

ունենայ կերակրի: Եւ թէպէտ հաստատապէս այս

մամինը յարութիւն կ՝առնի հողից, սակայն որա-

կապէս այլ կը լինի: Որովհետեւ հիմայ ապականա-

ցու է՝ ապականացու հողից, իսկ այն ժամանակ՝

անապական՝ անապական տարրերից:

Դարձեալ ասենք, որ չնայած լինելու է նոյն

մարմինը, սակայն նոյնը չի լինելու գործը: Թէ

պէտ լինելու են ոտք եւ ձեռք, չեն քայլելու եւ չեն

գործելու մարմնով: Եւ թէպէտ լինելու է կենդա

նի, սակայն չի լինելու շնչառութիւն: Եւ չնայած

իրական մարմին է [լինելու], սակայն կերակը-

ման եւ աճելու [կարիք] չի ունենայ, հետեւաբար

յարութեանը ո՛չ կերակուր կը լինի, ո՛չ աճել, ո՛չ

մարմնական հաճոյքներ, այլ ՝ միայն հոգեկան,

ինչպիսին հրեշտակներինն է:
Եւ քանի որ ժխտուեցին նրանց առարկու-

թիւնները, այժմ հարց տանք նրանց:

Նախ հարցնում եմ ձեզ. յարութիւնը մահ-

կանացո՞ւ է, թէ՝ անմահ: Եթէ մահկանացու է,
մահկանացուներին ինչո՞ւ է յարութիւն տալու:

Իսկ եթէ անմահ է, ապա ակնյայտ է, որ չի լինելու

ո՛չ մարմնական կերակուր, ո՛չ հաճոյքներ, ո՛չ

ծնունդ, ո՛չ ծերութիւն, ո՛չ մահ, ո՛չ ապականու-

թիւն, եւ ընդհանրապէս ամեն ինչ, ինչ կայ այս

կեանքում՝ կը վերանայ յարութեան ժամանակ:

Դարձեալ ասում էք, յարութեան ժամանակ

մի տղամարդու քառասուն կամ եօթանասուն կին

հուրիներ են տալու38: Արդ, բոլորն ընդունել են,

որ ինչ քանակով մեռնելու են, նոյն քանակով էլ

յարութիւն են առնելու: Եւ այս կեանքում բազմա-

թիւ մարդիկ առանց կին են մեռնում: Ուրեմն մի

մարդու որտեղի՞ց կը լինի քառասուն կամ եօթա

38 Հուրիներ = փերիներ, գեղեցկատես կանայք,
որոնք կենցաղավարում են նիւթական զգայա-
կանութեամբ աչքի ընկնող դրախտում (տե՛ս
Ղուրան, սուրահ 37, 38 եւ այլուր): Հուրիները
վայելք են պատճառում դրախտում գտնուող
ընտրեալներին, սակայն չեն կորցնում իրենց
կուսութիւնը: Ղուրանը նրանց ներկայացնում է
իբրեւ բարոյական արատից զերծ էակներ. տե՛ս

A. Массе, Ислам, Очерки истории, с.88:

նասուն կին, ուրեմն սուտ է [որ ասում էք] <<հու

րիներ>>:
Դարձեալ հարցնենք, փոփոխակա՞ն է յա

րութիւնը, թէ՝ անփոփոխ: Եթէ փոփոխական է, եւ

այնտեղ կան հաճոյքներ եւ մարմնական վայելք
ներ, ինչպէս դուք էք ասում, ապա ուրեմն կայ
նաեւ արտահոսում եւ քայքայում, ուրեմն կայ
նաեւ ծնունդ եւ աճ, կայ եւ տկարութիւն եւ հի-
ւանդութիւն ու մահ, ուրեմն դա յարութիւն չէ, այլ
այս ծննդատու կեանքը: Եւ այն յարութեանը

պէտք է մի այլ յարութիւն եւ հանդերձեալ կեանք,

որ ամենեւին սուտ է: Իսկ եթէ անփոփոխ է, ապա

չի լինելու ո՛չ վայելք, ո՛չ մարմնական կերակուր

եւ փոփոխուող [ոչինչ]:

Դարձեալ հարց եմ տալիս. յարութիւնը ժա-

մանակաւո՞ր է, թէ՝ յաւիտենական: Եթէ ժամանա-

կաւոր է՝նոյն այս կեանքն է եւ ոչինչ առաւել: Իսկ

եթէ յաւիտենական է, ապա չեն [լինելու] ո՛չ

երկնքի եւ յուսատուների շարժում, ինչով պայմա-

նաւորուած է ժամանակը, ո՛չ ծնունդ եւ աճ, որ
ժամանակի [ընթացքում է] կատարւում եւ ո՛չ այլ
որեւէ մարմնական վայելք:

Դարձեալ, կերակուրն ու ըմպելիքները լի-
նում են երկրից եւ տարրերից:

Արդ, եթէ տարրերը քայքայուեն, դրանք

հնարաւոր չի լինի քաղել, չի լինի մարմնական

կերակուր եւ ըմպելիք: Իսկ եթէ մնան ապակա-

նութեան մէջ, դա յարութիւն եւ յաւիտենական

կեանք չէ:
Դարձեալ արքայութիւնը երկրո՞ւմ էք

ասում, թէ՞ երկնքում: Եթէ երկրի վրայ էք ասում,

այն արքայութիւն չէ, այլ ժամանակաւոր կեանք:

Իսկ եթէ երկնքում էք ասում, ապա այնտեղ չկայ
մարմնական կերակուր եւ ըմպելիք, որովհետեւ

սրանք բոլորը չորս տարրերից են [բաղկացած],

իսկ երկինքը հինգերորդ էութիւնն է՝ ըստ Արիս

տոտելի39: Իսկ չորս տարրերը չեն կարող երկինք

39 Քաղուած է Արիստոտէլի <<Յաղագս աշխարհի>>

երկից. տե՛ս <<Կորիւն վարդապետի, Մամբըէի

Վերծանողի... Մատենագրութիւնք>>, Վենետիկ,

1833, էջ 604-607: Այս տեղին է ակնարկում Խոս-

րովիկ Թարգմանիչը, որ նկատում է. <<Հաստա-

տութիւնդ, զոր հինգերորդ տարր ասացին ար-
տաքինքն>>. տե՛ս ՆԲՀ, Բ, էջ 99 (<<հինգերորդ>>):

Այն վկայակոչուած է նաեւ Յովհան Որոտնեցու

ճառերում. տե՛ս Մեկնողական - իմաստասիրա

բարձրանալ եւ կազմել տարրերից [բաղկացած]
կերակուր:

Դարձեալ, մեր կերակուրները եւ վայելքնե-
րը բոյսերից եւ կենդանիներից են, ինչպէս հացը,
միսը եւ այլն: Արդ, եթէ յարութեան ժամանակ
[լինեն] վայելքներն ու կերակուրները, [ուրեմն]
ոչ միայն մարդիկ, այլեւ տունկերն ու զգայական
կենդանիներն էլ պէտք է յարութիւն առնեն եւ

մնան յաւիտենական:

Դարձեալ, եթէ այնտեղ լինեն մարմնական

կերակուրներ, արհեստների եւ երկրագործու-
թեան կարիք կ՝ունենանք, ինչպէս այստեղ, [եւ
կլինեն] այնտեղ հարուստներ եւ աղքատներ, կը

լինի այնտեղ յափշտակութիւն եւ զրկում, անիրա-
ւութիւն եւ մեղք: Եւ ինչպէ՞ս կը լինի արդար դա-
տաստան եւ ըստ գործերի հատուցում, եւ որտե՞ղ
կը լինի սրբութեան եւ արդար գործերի տեղը,
որովհետեւ այս աշխարը մեղքի տուն է, իսկ
դժոխքը՝ մեղաւորների տեղն է, եւ ըստ ձեր կար
ծիքի՝ արքայութիւնն էլ մեղքի եւ անիրաւութեան
տեղ է լինելու:

Դարձեալ ասում եք, այնտեղ յարութեան
ժամանակ մի տղամարդը քառասուն կին է ունե-

նալու: Արդ, կինը որդեծնութեան համար է, իսկ
[եթէ] հեշտանքի ախտի համար է՝ պոռնկութիւն

է եւ շնութիւն: Մինչդեռ [հենց] դուք էք ասում,

որ որդեծնութիւն չի լինելու, ուրեմն հեշտանքի
ախտի եւ պոռնկութեան համար են լինելու բազ-
մաթիւ կանայք, հետեւաբար ձեր արքայութիւնը

պոռնկատուն է եւ ո՛չ սրբութեան տուն: Ապա [ու-

րեմն] Արարչի մօտ կը վերանայ հեշտանքների եւ
ախտասիրութեան մեր պատճառը, [քանի որ

ինքն] այդչափ պոռնկութիւն տուեց մեզ:
Դարձեալ, դուք ասում եք, թէ՝ <<յարութիւնը

վերստին վերադառնալն է առաջին դրախտային

կեանքին>>: Արդ՝ առաջին մարդու համար մի կին
ստեղծեց, ապա [ուրեմն] յարութեանը ձեզ էլ իւ-

րաքանչիւրին մի կին կը լինի, կամ էլ՝ որքան այս-
տեղ կին առաք, այդքան էլ այնտեղ կ ունենաք,
[սակայն] ո՛չ քառասուն եւ եօթանասուն, որով-

հետեւ այնքանով էլ կարող էք մեղկանալ եւ ար-
քայութիւնը դարձնել պղծավայր եւ պոռնկա-
տուն: Ո՛վ յիմարներ եւ կոյրեր, եթէ այստեղ ձեր

կան ճառեր, աշխ. Ա. Մինասեանի, Ս. Էջ-
միածին, 2009, էջ 126, 240:

© National Library of Armenia



i

39 ՍՈՒՍԱՆՆԱ

մզկիթում պարկեշտութիւն էք պահում՝ տղա-

մարդ, թէ կին, ամուսնութեան եւ իրար տեսնելու

ժամանակ, [այդ դէպքում] ինչո՞ւ էք երկնքի ար-

քայութեան մէջ ամուսնութիւն եւ հեշտասիրու-

թիւն հռչակում: Թո՛ղ ձեզ բաժին ընկնի այդպիսի

ամուսնութիւն եւ հեշտասիրութեան դրախտ [բէ-

հեշտ]40 եւ պղծութեան տեղեր այս կեանքում եւ

հանդերձեալում, իսկ մեզ լինի Սուրբ արքայու-

թիւն, որ պատրաստել է Աստուած իր սիրելիների

համար՝ մարգարէների, առաքեալների, մարտի-

րոսների, ճգնաւորների եւ այլ սրբերի:

Այսքանն այս մասին41:

ը
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՈՒԹԵՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

[Այն], որ հրեշտակներին եւ մարդու հոգին

մահկանացու են ասում: Սա առաւել, քան մնա-

ցած հերձուածները չարագոյնն է եւ հակառակ է

աստուածային Գրքին: Սա ի չիք է դարձնում հա-

ւատը՝ յարութեան եւ գործերի հատուցման

նկատմամբ: Եւ կարծիք է ստեղծում անմարմին

էութիւնների գոյութիւն չունենալու [վերաբե=

րեալ], այլեւ ցուցադրում է Աստծոյ կամքի տկա-

րութիւնը, ինչպէս կը տեսնենք առաջիկայում:

Սակայն ի՞նչ պատճառ են բերում իրենց

տեսակէտը հիմնաւորելու համար: Եթէ միայն Աս

տուած է անմահ, որովհետեւ անեղ ու անսկիզբ է,

եւ անսկիզբը՝ անվախճան է, իսկ բոլոր ստեղ-

ծուածները սկիզբ ունեն, հետեւաբար նաեւ վախ-

ճան, ապա ուրեմն հրեշտակները եւ մարդկանց

հոգիները ստեղծուած են, ուրեմն՝ ունեն սկիզբ

եւ վախճան42:

40 Բնագրում՝ <<Բէհեշտ>>. պրսկ. behest. = դրախտ.

տե՛ս Միջին հայ. բառ., Ա, էջ 123:

41 Այս ամբողջ հատուածի փոխարէն Ա-ն ունի. Զոր
ձեզ լիցի բաժին այնպիսի բեհէշտն, եւ տեղիք պղ-

ծութեան ի կեանս յայս եւ ի հանդերձեալն:

42 Ա-ն ունի. Առ որս ասեմք. նախ՝ եթէ հարկ է ամե-

նայն որ ոչ ունի սկիզբն, ոչ գոլ վախճան, այ-

սինքն՝ յաւիտեանն, ընդդէմ է բացորոշեալ ժա-
մանակին, որ սկիզբն ունի եւ վախճան. այլ ոչ է
հարկ, թէ ամենայն անվախճան եւ անսկիզբն է:
Որպէս մշտնջենաւորն, զի սկսեալ է եւ անվախ
ճան, ապա ուրեմն կարէ լինել ճրեշտակք եւ հո-

գիք սկսեալք եւ անվախճանք:

ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 40

Ասենք, որ Աստուած է միայն անեղ եւ ան-

մահ, սակայն հրեշտակներն ու հոգին՝ ստեղ-

ծուած եւ անմահ են, իսկ մնացեալ բոլորը՝ ստեղ-

ծուած եւ մահկանացու43:

Դարձեալ ասենք, որ բնութեամբ Աստուած

է անմահ, իսկ հրեշտակներն ու հոգին Անմահի

կամքով են անմահ, որովհետեւ կամեցաւ եւ

նրանց անմահ արարեց, եւ Աստծոյ կամքի հա-

մար անհնարին ոչինչ չկայ:

Եթէ հարցնում ենք նրանց, թէ ո՞ր ժամի են

մեռնելու, ասում են՝ թէ ժամանակի վերջին կէ-

տում, աշխարհի վախճանին, մի ակնթարթում

մեռնելու են հոգիներն ու բոլոր հրեշտակները եւ

դարձեալ կենդանանան: Իսկ եթէ պատճառն ենք

հարցնում, թէ՝ ինչո՞ւ են մեռնելու, այլ բան չեն

ասում, քան այն, որ Աստուած է միայն անմահ,

որովհետեւ անեղ եւ անսկիզբ է, իսկ անսկիզբն

անվախճան է: Իսկ բոլոր ստեղծուածները սկիզբ

ունեն եւ եթէ սկիզբ ունեն, հարկաւ՝ նաեւ

վախճան:
Ասենք նախ, թէ հարկ է որ այն ամենը ինչ

չունի սկիզբ, չունենայ նաեւ վախճան: Սակայն

պարտադիր չէ, որ այն ամենն ինչ անվախճան է՝

անսկիզբ լինի, ինչպէս մշտնջենաւորները, որով

հետեւ սկզբնաւոր, սակայն անվախճան են, հե-

տեւաբար կարող են հրեշտակներն ու հոգիները

լինել սկզբնաւոր եւ անվախճան:

Դարձեալ ասենք, բնութեամբ [Աստուած]

անմահ է եւ արարեց հրեշտակներին ու հոգինե>

րին՝ իր պատկերի [նմանութեամբ՝] բնութեամբ

անմահ՝ որպէս անձնիշխան եւ անմարմին, այդպէս

էլ՝ անմահ բնութեամբ: Իսկ եթէ չես [ընդունում]՝

43 Ա-ն ունի. զոր ի վերոյ ասացաւ. Առ որս ասեմք,

ըստ առաջին կարգին, թէ ամենայն մարմին յեր
կուս սեռս տրամատին. ի կարելին եւ ի հարկա
ւորն: Եւ է կարելին փոփոխական, որպէս ջրոյ

ցուրտ գոլ եւ ջերմ, եւ է հարկաւորն անփոփոխ,

որպէս հրոյ ջերմն գոլ: Արդ, որ հարկաւոր է գոլ,

անկարելի է ոչ գոլ, ապա ուրեմն գոյ եւ յանմար-

մին էութիւնս հարկաւորի գոլն, եւ անկարելի յոչ

գոլն, որպէս հրեշտակք եւ հոգիք:

Դարձեալ գոյացութիւնն բաժանի ի մարմին եւ
յանմարմին, եւ մարմինն՝ ի կարելին եւ (ի) ներըն-

դունականն: Եւ անմարմին ի հարկաւորն եւ ի

միշտն: Արդ, հոգին է անմարմին գոյացութիւն,

որ է հարկաւոր եւ միշտ գոյ:

41 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ

կամ ուրացի՛ր, որ նրա պատկերով է, կամ [ասա]՝

նախատիպն անմահ չէ, որ սոսկալի շարութիւն է:

Դարձեալ Աստուած հրեշտակներին արա-

րեց որպէս իր անմահ եւ մշտական փառաբանիչ-

ներ, ինչը յայտնի է նրանց սահմանումից՝ անմահ

էութիւն, անմարմին, Աստծոյ սպասաւոր: Արդ,

եթէ հրեշտակները մահկանացու են, Աստծոյ փա

ռաբանութիւնը մշտնջենաւոր չէ:
Դարձեալ ասենք, որ հոգին ինքնաշարժ է,

ինքնաշարժը մշտաշարժ է, իսկ մշտաշարժը՝ ան-

մահ, ապա ուրեմն հոգին անմահ է44:

Դարձեալ հարց տամ ձեզ. հոգին մարմի՞ն

էք ասում, թէ անմարմին: Եթէ մարմին45՝ ապա

մահկանացու է, եթէ անմարմին, ապա եւ՝ անմահ,

որովհետեւ անմարմին էութիւնը չի մեռնում:

Դարձեալ մահուան պատճառը տարրերի

խառնուածքի ներհակութիւնն է, իսկ հոգին միե-

ղէն է եւ պարզ էութիւն, ապա ուրեմն՝ անմահ է:

Դարձեալ հրեշտակները եւ դեւերը մի սեռի

եւ տեսակի են: Արդ, ինչպէս դեւերն են անմահ եւ

տանջուելու են յաւիտեանս, այդպէս էլ հրեշ-

տակներն են անմահ եւ փառաւորուելու են

մշտնջենապէս:
Դարձեալ, մահը հոգու անջատումն է մարմ

նից, իսկ յարութիւնը դարձեալ միաւորուելը հո

գու հետ: Ապա եթէ հրեշտակն ունի մահ, պէտք է

[հոգի] էլ ունենայ, որ տարանջատուելով մեռնի

եւ միաւորութեամբ կենդանանայ46:

44 Միտքը բառացիօրէն քաղուած է Դաւիթ Անյաղ
թի <<Սահմանք>>-ից. պրակ ԺԳ. տե՛ս Դաւիթ

Անյաղթ, Երկեր, աշխր. թրգմ., էջ 97:
45 Ա ձեռագիրն այստեղից շարունակւում է հետե-

ւեալ բառերով. Դարձեալ, թէ հոգին մարդոյ մահ-

կանացու է, որպէս դուք ասէք, եւ շունչ անասնոցն

ապականացու է, որպէս մեք ասեմք, ապա ոչինչ

առաւել է հոգի մարդոյ քան զանասնոյ:

Դարձեալ. թէ հոգին մահկանացու է եւ մարմինն

մահկանացու, ապա ուրեմն ոչինչ է զանազանու-

թիւն հոգոյ եւ մարմնոյ:
46 Ա-ն <<միաւորութեամբ կենդանանայ>> բառերից

յետոյ շարունակում է. Դարձեալ կեանք եւ մահ

ներհակ հակակայ են, որպէս լոյս եւ խաւար:

Արդ, որպէս փոփոխել ի կենաց հետեւի փոփո
խել ի մահ, պիտոյ է հետեւել անփոփոխ կենաց

եւ անփոփոխ մահ, ապա ուրեմն սուտ են, որ

ասեն թէ հրեշտակք ի նոյն կէտն մահանան եւ

կենդանանան:

<<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 42

Դարձեալ, երկինքը հինգերորդ էութիւնն է
անապական, իսկ հրեշտակները երկնքից են եւ
երկնքում, ուստի անմահ են եւ անապական:

Դարձեալ, եթէ հոգիները երկրում են մահկա-

նացու, հրեշտակներն էլ՝ երկնքում, ուրեմն չկայ ան-

մահութեան վայր47:

Դարձեալ, եթէ վախճանին մեռնելու են հո-

գիներն ու հրեշտակները, ինչպէս դուք էք ասում,

իսկ աշխարհի վախճանը բոլորի նորոգումն ու
կենդանութիւնն է, արդ, հոգին, որ կենդանի է,
մեռնելու է, մեռեալ մարմինը ինչպէ՞ս կը կենդա-

նանայ: Եւ երբ բոլոր տարրերը վերակենդանա-
նան, հրեշտակներն ինչո՞ւ պէտք է մեռնեն:

Դարձեալ, մարմնի յարութիւնը յանուն ան

մահութեան է: Արդ, եթէ հոգին մահկանացու է,
մարմինն էլ յարութիւն չի ունենայ: Եւ եթէ չլինի
յարութիւն, չի [լինի] դատաստան եւ գործերի
հատուցում: Յիրաւի, այդ դէպքում բոլորը ան-

խտիր մեղք կը գործեն, որովհետեւ կ ասեն՝ հո-

գին մահկանացու է, մարմինն էլ՝ հողին լուծուած,

ուրեմն չկայ ո՛չ հատուցում, ո՛չ դատաստան:

Իսկ եթէ ասեն՝ [եթէ] անփոփոխ եւ անմահ

են հրեշտակները, իսկ հոգիներն իբրեւ աստուած

են, ապա զանազանութիւն չդրուեց նրանց եւ

Աստծոյ միջեւ, ասենք, որ մարմինները երկու փո
փոխութիւն ունեն՝ սկիզբ եւ վախճան, իսկ ան-

մարմինները միայն մեկը, այսինքն սկիզբ, իսկ
վախճան չունեն, իսկ Աստուած ամենեւին անփո-

փոխ է, որովհետեւ չունի սկիզբ եւ վախճան, ինչ-

պէս վերն ասուեց:

Այդկերպ, մահն էլ կրկին է. զգալիներինը՝

բնական, իսկ իմանալիներինը բարոյական: Արդ,

բնական մահը կեանքից անջատուելն է, իսկ բա
րոյականը՝ շնորհից զրկուելը, որը մեղքն է: Արդ,

մարդը երկու մահ ունի՝ բնական եւ բարոյական՝

ըստ մարմնի եւ ըստ հոգու, իսկ հրեշտակը բարո

յական, որովհետեւ միայն հոգի է: Իսկ Աստուած

ամենեւին անմահ է:

Նաեւ մարդն ունի երկու յարութիւն՝ մեղքե

րի թողութիւն եւ կեանքի անմահութիւն, մինչդեռ

հրեշտակը մեղքերի թողութիւն չունի, ինչպէս դե-

ւերը: Իսկ Աստուած ամենեւին դուրս է այս բա-

47 Ա-ն ունի. Դարձեալ թէ հրեշտակն է մահկանա-

ցու, ապա իցէ հրեշտակն մեղանչական, զի մահ
վասն մեղաց է պատիժ:

© National Library of Armenia



i

39 ՍՈՒՍԱՆՆԱ

մզկիթում պարկեշտութիւն էք պահում՝ տղա-

մարդ, թէ կին, ամուսնութեան եւ իրար տեսնելու

ժամանակ, [այդ դէպքում] ինչո՞ւ էք երկնքի ար-

քայութեան մէջ ամուսնութիւն եւ հեշտասիրու-

թիւն հռչակում: Թո՛ղ ձեզ բաժին ընկնի այդպիսի

ամուսնութիւն եւ հեշտասիրութեան դրախտ [բէ-

հեշտ]40 եւ պղծութեան տեղեր այս կեանքում եւ

հանդերձեալում, իսկ մեզ լինի Սուրբ արքայու-

թիւն, որ պատրաստել է Աստուած իր սիրելիների

համար՝ մարգարէների, առաքեալների, մարտի-

րոսների, ճգնաւորների եւ այլ սրբերի:

Այսքանն այս մասին41:

ը
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՈՒԹԵՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

[Այն], որ հրեշտակներին եւ մարդու հոգին

մահկանացու են ասում: Սա առաւել, քան մնա-

ցած հերձուածները չարագոյնն է եւ հակառակ է

աստուածային Գրքին: Սա ի չիք է դարձնում հա-

ւատը՝ յարութեան եւ գործերի հատուցման

նկատմամբ: Եւ կարծիք է ստեղծում անմարմին

էութիւնների գոյութիւն չունենալու [վերաբե=

րեալ], այլեւ ցուցադրում է Աստծոյ կամքի տկա-

րութիւնը, ինչպէս կը տեսնենք առաջիկայում:

Սակայն ի՞նչ պատճառ են բերում իրենց

տեսակէտը հիմնաւորելու համար: Եթէ միայն Աս

տուած է անմահ, որովհետեւ անեղ ու անսկիզբ է,

եւ անսկիզբը՝ անվախճան է, իսկ բոլոր ստեղ-

ծուածները սկիզբ ունեն, հետեւաբար նաեւ վախ-

ճան, ապա ուրեմն հրեշտակները եւ մարդկանց

հոգիները ստեղծուած են, ուրեմն՝ ունեն սկիզբ

եւ վախճան42:

40 Բնագրում՝ <<Բէհեշտ>>. պրսկ. behest. = դրախտ.

տե՛ս Միջին հայ. բառ., Ա, էջ 123:

41 Այս ամբողջ հատուածի փոխարէն Ա-ն ունի. Զոր
ձեզ լիցի բաժին այնպիսի բեհէշտն, եւ տեղիք պղ-

ծութեան ի կեանս յայս եւ ի հանդերձեալն:

42 Ա-ն ունի. Առ որս ասեմք. նախ՝ եթէ հարկ է ամե-

նայն որ ոչ ունի սկիզբն, ոչ գոլ վախճան, այ-

սինքն՝ յաւիտեանն, ընդդէմ է բացորոշեալ ժա-
մանակին, որ սկիզբն ունի եւ վախճան. այլ ոչ է
հարկ, թէ ամենայն անվախճան եւ անսկիզբն է:
Որպէս մշտնջենաւորն, զի սկսեալ է եւ անվախ
ճան, ապա ուրեմն կարէ լինել ճրեշտակք եւ հո-

գիք սկսեալք եւ անվախճանք:

ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 40

Ասենք, որ Աստուած է միայն անեղ եւ ան-

մահ, սակայն հրեշտակներն ու հոգին՝ ստեղ-

ծուած եւ անմահ են, իսկ մնացեալ բոլորը՝ ստեղ-

ծուած եւ մահկանացու43:

Դարձեալ ասենք, որ բնութեամբ Աստուած

է անմահ, իսկ հրեշտակներն ու հոգին Անմահի

կամքով են անմահ, որովհետեւ կամեցաւ եւ

նրանց անմահ արարեց, եւ Աստծոյ կամքի հա-

մար անհնարին ոչինչ չկայ:

Եթէ հարցնում ենք նրանց, թէ ո՞ր ժամի են

մեռնելու, ասում են՝ թէ ժամանակի վերջին կէ-

տում, աշխարհի վախճանին, մի ակնթարթում

մեռնելու են հոգիներն ու բոլոր հրեշտակները եւ

դարձեալ կենդանանան: Իսկ եթէ պատճառն ենք

հարցնում, թէ՝ ինչո՞ւ են մեռնելու, այլ բան չեն

ասում, քան այն, որ Աստուած է միայն անմահ,

որովհետեւ անեղ եւ անսկիզբ է, իսկ անսկիզբն

անվախճան է: Իսկ բոլոր ստեղծուածները սկիզբ

ունեն եւ եթէ սկիզբ ունեն, հարկաւ՝ նաեւ

վախճան:
Ասենք նախ, թէ հարկ է որ այն ամենը ինչ

չունի սկիզբ, չունենայ նաեւ վախճան: Սակայն

պարտադիր չէ, որ այն ամենն ինչ անվախճան է՝

անսկիզբ լինի, ինչպէս մշտնջենաւորները, որով

հետեւ սկզբնաւոր, սակայն անվախճան են, հե-

տեւաբար կարող են հրեշտակներն ու հոգիները

լինել սկզբնաւոր եւ անվախճան:

Դարձեալ ասենք, բնութեամբ [Աստուած]

անմահ է եւ արարեց հրեշտակներին ու հոգինե>

րին՝ իր պատկերի [նմանութեամբ՝] բնութեամբ

անմահ՝ որպէս անձնիշխան եւ անմարմին, այդպէս

էլ՝ անմահ բնութեամբ: Իսկ եթէ չես [ընդունում]՝

43 Ա-ն ունի. զոր ի վերոյ ասացաւ. Առ որս ասեմք,

ըստ առաջին կարգին, թէ ամենայն մարմին յեր
կուս սեռս տրամատին. ի կարելին եւ ի հարկա
ւորն: Եւ է կարելին փոփոխական, որպէս ջրոյ

ցուրտ գոլ եւ ջերմ, եւ է հարկաւորն անփոփոխ,

որպէս հրոյ ջերմն գոլ: Արդ, որ հարկաւոր է գոլ,

անկարելի է ոչ գոլ, ապա ուրեմն գոյ եւ յանմար-

մին էութիւնս հարկաւորի գոլն, եւ անկարելի յոչ

գոլն, որպէս հրեշտակք եւ հոգիք:

Դարձեալ գոյացութիւնն բաժանի ի մարմին եւ
յանմարմին, եւ մարմինն՝ ի կարելին եւ (ի) ներըն-

դունականն: Եւ անմարմին ի հարկաւորն եւ ի

միշտն: Արդ, հոգին է անմարմին գոյացութիւն,

որ է հարկաւոր եւ միշտ գոյ:

41 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ

կամ ուրացի՛ր, որ նրա պատկերով է, կամ [ասա]՝

նախատիպն անմահ չէ, որ սոսկալի շարութիւն է:

Դարձեալ Աստուած հրեշտակներին արա-

րեց որպէս իր անմահ եւ մշտական փառաբանիչ-

ներ, ինչը յայտնի է նրանց սահմանումից՝ անմահ

էութիւն, անմարմին, Աստծոյ սպասաւոր: Արդ,

եթէ հրեշտակները մահկանացու են, Աստծոյ փա

ռաբանութիւնը մշտնջենաւոր չէ:
Դարձեալ ասենք, որ հոգին ինքնաշարժ է,

ինքնաշարժը մշտաշարժ է, իսկ մշտաշարժը՝ ան-

մահ, ապա ուրեմն հոգին անմահ է44:

Դարձեալ հարց տամ ձեզ. հոգին մարմի՞ն

էք ասում, թէ անմարմին: Եթէ մարմին45՝ ապա

մահկանացու է, եթէ անմարմին, ապա եւ՝ անմահ,

որովհետեւ անմարմին էութիւնը չի մեռնում:

Դարձեալ մահուան պատճառը տարրերի

խառնուածքի ներհակութիւնն է, իսկ հոգին միե-

ղէն է եւ պարզ էութիւն, ապա ուրեմն՝ անմահ է:

Դարձեալ հրեշտակները եւ դեւերը մի սեռի

եւ տեսակի են: Արդ, ինչպէս դեւերն են անմահ եւ

տանջուելու են յաւիտեանս, այդպէս էլ հրեշ-

տակներն են անմահ եւ փառաւորուելու են

մշտնջենապէս:
Դարձեալ, մահը հոգու անջատումն է մարմ

նից, իսկ յարութիւնը դարձեալ միաւորուելը հո

գու հետ: Ապա եթէ հրեշտակն ունի մահ, պէտք է

[հոգի] էլ ունենայ, որ տարանջատուելով մեռնի

եւ միաւորութեամբ կենդանանայ46:

44 Միտքը բառացիօրէն քաղուած է Դաւիթ Անյաղ
թի <<Սահմանք>>-ից. պրակ ԺԳ. տե՛ս Դաւիթ

Անյաղթ, Երկեր, աշխր. թրգմ., էջ 97:
45 Ա ձեռագիրն այստեղից շարունակւում է հետե-

ւեալ բառերով. Դարձեալ, թէ հոգին մարդոյ մահ-

կանացու է, որպէս դուք ասէք, եւ շունչ անասնոցն

ապականացու է, որպէս մեք ասեմք, ապա ոչինչ

առաւել է հոգի մարդոյ քան զանասնոյ:

Դարձեալ. թէ հոգին մահկանացու է եւ մարմինն

մահկանացու, ապա ուրեմն ոչինչ է զանազանու-

թիւն հոգոյ եւ մարմնոյ:
46 Ա-ն <<միաւորութեամբ կենդանանայ>> բառերից

յետոյ շարունակում է. Դարձեալ կեանք եւ մահ

ներհակ հակակայ են, որպէս լոյս եւ խաւար:

Արդ, որպէս փոփոխել ի կենաց հետեւի փոփո
խել ի մահ, պիտոյ է հետեւել անփոփոխ կենաց

եւ անփոփոխ մահ, ապա ուրեմն սուտ են, որ

ասեն թէ հրեշտակք ի նոյն կէտն մահանան եւ

կենդանանան:

<<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 42

Դարձեալ, երկինքը հինգերորդ էութիւնն է
անապական, իսկ հրեշտակները երկնքից են եւ
երկնքում, ուստի անմահ են եւ անապական:

Դարձեալ, եթէ հոգիները երկրում են մահկա-

նացու, հրեշտակներն էլ՝ երկնքում, ուրեմն չկայ ան-

մահութեան վայր47:

Դարձեալ, եթէ վախճանին մեռնելու են հո-

գիներն ու հրեշտակները, ինչպէս դուք էք ասում,

իսկ աշխարհի վախճանը բոլորի նորոգումն ու
կենդանութիւնն է, արդ, հոգին, որ կենդանի է,
մեռնելու է, մեռեալ մարմինը ինչպէ՞ս կը կենդա-

նանայ: Եւ երբ բոլոր տարրերը վերակենդանա-
նան, հրեշտակներն ինչո՞ւ պէտք է մեռնեն:

Դարձեալ, մարմնի յարութիւնը յանուն ան

մահութեան է: Արդ, եթէ հոգին մահկանացու է,
մարմինն էլ յարութիւն չի ունենայ: Եւ եթէ չլինի
յարութիւն, չի [լինի] դատաստան եւ գործերի
հատուցում: Յիրաւի, այդ դէպքում բոլորը ան-

խտիր մեղք կը գործեն, որովհետեւ կ ասեն՝ հո-

գին մահկանացու է, մարմինն էլ՝ հողին լուծուած,

ուրեմն չկայ ո՛չ հատուցում, ո՛չ դատաստան:

Իսկ եթէ ասեն՝ [եթէ] անփոփոխ եւ անմահ

են հրեշտակները, իսկ հոգիներն իբրեւ աստուած

են, ապա զանազանութիւն չդրուեց նրանց եւ

Աստծոյ միջեւ, ասենք, որ մարմինները երկու փո
փոխութիւն ունեն՝ սկիզբ եւ վախճան, իսկ ան-

մարմինները միայն մեկը, այսինքն սկիզբ, իսկ
վախճան չունեն, իսկ Աստուած ամենեւին անփո-

փոխ է, որովհետեւ չունի սկիզբ եւ վախճան, ինչ-

պէս վերն ասուեց:

Այդկերպ, մահն էլ կրկին է. զգալիներինը՝

բնական, իսկ իմանալիներինը բարոյական: Արդ,

բնական մահը կեանքից անջատուելն է, իսկ բա
րոյականը՝ շնորհից զրկուելը, որը մեղքն է: Արդ,

մարդը երկու մահ ունի՝ բնական եւ բարոյական՝

ըստ մարմնի եւ ըստ հոգու, իսկ հրեշտակը բարո

յական, որովհետեւ միայն հոգի է: Իսկ Աստուած

ամենեւին անմահ է:

Նաեւ մարդն ունի երկու յարութիւն՝ մեղքե

րի թողութիւն եւ կեանքի անմահութիւն, մինչդեռ

հրեշտակը մեղքերի թողութիւն չունի, ինչպէս դե-

ւերը: Իսկ Աստուած ամենեւին դուրս է այս բա-

47 Ա-ն ունի. Դարձեալ թէ հրեշտակն է մահկանա-

ցու, ապա իցէ հրեշտակն մեղանչական, զի մահ
վասն մեղաց է պատիժ:

© National Library of Armenia



43 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 44 45 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 46

I ժանումներից, որովհետեւ չի մեղանչում եւ չի կա-

րօտանում թողութեան, այլ կեանք պարգեւող է
եւ մեղքերին թողութիւն [տուող]:

Այսքանն այս մասին:

Թ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԻՆՆԵՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որոնք անարգում են խաչի նշանը եւ սուրբ
պատկերները՝ այսպիսի յիմար կարծիքով բամ-

բասելով մեզ, թէ՝ ձեռակերտի եւ կուռքերի էք
երկրպագում եւ [դէպի] արեւելք՝ արեգակին:

Ասենք որ՝ յիմարութիւն են խօսում, եւ
նրանց սիրտը դատարկութեամբ է լցուած: Մենք

ո՛չ արարածի, ո՛չ էլ կուռքերի ենք պաշտում, ու
րովհետեւ հեթանոսների կուռքերը դեւերն են
(Սղմ. ՂԵ 5), այլ մենք Աստծուն ենք պաշտում եւ
քրիստոնեայ ենք:

Ա՛րդ, դուք միայն խաչի նիւթն էք տեսնում,

իսկ նրա ծածուկ խորհուրդը չէք գիտակցում,
ինչպէս մեկը, որ չգիտէ դպրութիւն, միայն գրի
ձեւն է տեսնում, այլ պարունակող մտքերը, որ
նրա մէջ են՝ չգիտէ:

Խաչը Քրիստոսի եւ մեր փրկութեան նշանն է
եւ զէնք՝ թշնամու դէմ, ինչը դուք չգիտէք: Այլ պար-

զորոշ ասեմ ձեզ: Խաչն ունի նիւթ եւ ձեւ, եւ Աստ-

ծոյ զօրութիւնը միաւորուած նրան: Նիւթը քար է,

փայտ, երկաթ կամ այլ ինչ: Ձեւը քառակուսի է՝

ըստ նմանութեան խաչեալ Քրիստոսի: Եւ Քրիստո-

սի զօրութիւնը՝ գամուած նրա մէջ՝ յաւիտենապէս
անբաժան է նրանից: Եւ որտեղ խաչն է, այնտեղ էլ

խաչեալն է, այնտեղ էլ՝ խաչելութիւնը:
Եւ միայն նիւթը չենք երկրպագում եւ ոչ էլ՝

առանձին ձեւը: Եւ քեզ էլ յայտնի է, որ բազմա
թիւ կենդանիներ եւ անկենդան նկարներ քառա
կուսի ձեւով են, սակայն մենք չենք երկրպագում:
Այլ երկրպագում ենք Աստծոյ զօրութեանը, որ
միացած է խաչին, այսինքն Քրիստոսին՝ ձեւի մի
ջոցով նիւթի մէջ բեւեռուած: Եւ խաչ է կոչւում՝

քառակուսի ձեւաւորուած նիւթը անբաժանելի

ձեւից եւ նիւթից, որի պատճառով Խաչուածի հետ

խաչն էլ ենք պաշտում եւ պատւում:
Եւ խաչի նշանը յետոյ ներմուծուած օտար մի

բան չէ, այլ հայրերի ժամանակից է՝ Մովսէսի ձեռ
քի գաւազանը, որով նշաններ էր անում, խաչի
խորհուրդն ունէր, ուստի ծովն էլ խաչաձեւ պատ

ռեց, ասելով՝ <<Այիա՜յ, շրայիա՜յ, անդոնիա՜յ>>՝ -<<Ե-

ղի՛ր մեր առջեւում, Աստուած, աջից եւ ձախից>>:

Դարձեալ, խաչաձեւ էին աստուածագիծ
տախտակները, Ահարոնի գաւազանը, որ ծաղ-

կեց, որին իսրայէլացիք պտտեցնում էին իրենց
հետ եւ մեծարում: Սրանով Յորդանան գետը յետ
դարձաւ (տե՛ս Յեսու Դ 18), եւ Երիքովի պարիս

պը կործանուեց (տե՛ս Յեսու Զ 20):
Սրանք եւ այլ շատեր խաչի նախօրինակն

էին:
Արդ, եթէ Մովսէսը, Յեսուն, Դաւիթը եւ այլ

մարգարէները օրինակն էին այսպէս պաշտում,

մենք ճշմարտութիւնն ինչո՞ւ չպաշտենք: Եւ եթէ
դուք պայտն էք պատուի արժանացնում, որ Մել-

քիսեդեկի եղունգի օրինակն է, մենք ինչո՞ւ չպէտք

է պաշտենք խաչը, որ Քրիստոսի նշանն է48:

48 Ա-ն ունի հետեւեալ ընթերցուածը. զխաչն ոչ
պատուեմք, որ է նշան: Եւ թէ այդպէս փախչիք ի

նշանէ խաչին, վասն է՞ր զթուրն ի ձեռն առնոյք,
զի ըմբռնելիքն խաչ է, եւ ձեռաց մատունք քո
խաչ է, հատ ի քէն: Նոյնպէս մարդն ջխաչին ու-
նի զձեւ յոտից մինչեւ ի գլուխ, եւ թեւէ ի թեւ, այս-
պէս եւ բերան մարդոյն խաչ է: Այլ եւ երեսքն եւ

դէմքն խաչաձեւ է: Եւ բազէն ի վերայ ձեռացդ
խաչաձեւ է, եւ խաչաձեւ թռչի յօդս, նոյնպէս եւ
ամենայն թռչունք: Եւ տունն, որ բնակեալ ես,
խաչաձեւ է, քառանկիւնի, եւ աշխարհս չորեք-
կուսի է եւ խաչ: Եւ խաչաձեւ են եզինք լծեալք:
Այլ եւ խաչ է գրակալքն, որ ընթեռնուք զօրէնսն
ձեր: Այլ եւ խաչ է սանդալայն, որ դնէք ի վերայ
զզէնսն, եւ ջթշնամին սպանանէք: Այլ եւ խաչա-
ձեւ է նետն ի վերայ աղեղանն եդեալ: Այլ եւ
աթոռ արքայութեան եւ դատաւորաց խաչաձեւ է,
որ նշանակէ զխաչն եւ Տէրն բազմեալ ի վերայ,
եւ այսպէս ի կատարածի նստի նստի յաթոռ դա-
տաստանի, եւ դատի զամենայն ազգք եւ ազինս:
Այլեւ խաչաձեւ կրկնի ամենայն ծունր, որպէս
դուք զծունկն եւ զձեռս եւ զգլուխ ի գետին դնէք,
եւ կանգնեալ յասկոյս եւ յայնկոյս սալամ տայք,
նաեւ զձեռս տարածէք խաչանման:
Զայս վասն այն ասեմ, զի դու կարի խիստ փախ-
չիս ի նշանէ խաչին, եւ ահա միշտ ընդ քեզ կրես:
Եւ թէ ոք չար խորհրդով զմարդն անարգէ, իբր
զխաչին ձեւ ունել, ասա, թէ մարդն ի կիսոյն ի
վեր խաչ է, այլ ի կիսոյն ի վայր մհրէպ է, զոր
անարգես:
Եւ թէ ոք անզգամ մտօք, թասըմպութեամբ խօ-
սի, թէ խաչն ձեր ի վերայ թիկանց իշոյն կայ,
ասա նմա, թէ նալն ձեր ի յոտներն կայ:

Իսկ եթէ այլազգիներն ասեն մեզ, թէ՝ խաչը
էշի թիկունքին էլ կայ, ապա ասենք, որ պայտն էլ
ձեր ոտքերին կայ: Եւ եթէ ասեն խաչը ձեր գոր-
ծուածքներում են նկարում, ասենք, որ ձեր
պայտն էլ դնում ենք հողաթափերի մէջ: Եւ եթէ
մեկը չար խորհրդով անարգի կնոջը խաչի ձեւ

ունենալու պատճառով, ապա ասենք, որ կէսից
վեր խաչաձեւ է, կէսից վար՝ մզկիթի խորան, որն
էլ անարգում ես: Այսքանը խաչի մասին:

Իսկ եթէ այլազգիներն ասեն մեզ, թէ պատ-
կերը կուռք է49, ասենք, որ մենք Աստծոյ նկարն

ենք նկարում եւ ոչ կուռքերի, եւ աստուածա-

պաշտ ենք եւ ոչ կռապաշտ: Եւ այլ է [այն] պատ-
կերների նախատիպը, որ մենք ենք կանգնեցնում
եւ այլ նրանցը, որ կուռքերին են բարձրացնում,

որովհետեւ մեր նախատիպն Աստուած է, նրանց
նախատիպը՝ դեւը50: Ուրեմն այլ է մեր պաշտա-

մունքը, այլ նրանցը:

Եւ եթէ ասեն այս եւ այն պատկերի նիւթը
նոյնն է՝ ոսկի, քար կամ այլ ինչ, եւ նոյնն է ձեւը

մարդու, մանուկի եւ այլ ինչ, [ապա] ասենք, որ
մի նիւթից զանազան առարկայ կարելի է պատ
րաստել, ինչպէս նոյն փայտից՝ աթոռ կամ անիւ,

նոյն քարից կառուցւում է Աստծոյ տաճար եւ
կուռքերի տաճար51: Ահաւասիկ նիւթը նոյնն է եւ
կատարումները՝ տարբեր: Ուրեմն զարմանալու

ոչինչ չկայ, որ նոյն նիւթը լինի սրբերի պատկեր

կամ պիղծերի պատկեր:

Եւ թէ ասեն. ջխաչն ձեր յոստանի նկարեմք,
ասա նմա, թէ մեք զնալն ձեր ալչայվանդ ի բա-
բուճի (= պրսկ. pa-push. հողաթափ. տե՛ս Միջին
հայ. բառ., Ա, էջ 105) դնեմք եւ զմէհրիպն ան-
դրաւարտիս զգենումք:
Այսքան վասն խաչին. որք ուղիղ խօսին, ջու
ղիղն պատասխանէ, առ թիւրսն՝ թիւր, զի մի՛
յաղթեսցիս:

49 Ա-ն ունի. Իսկ պատկերամարտքն որպէս խաչա
մարտ հակառակին ընդ մեզ (հմմտ. <<որք չա
րեաց ի չարիս վերացեալ ելին. ի պատկերա-
մարտութենէ ի խաչամարտութիւն եւ ի քրիստո-
սատեցութիւն...>>. Յովհան Օձնեցի, Ընդդէմ
պաւղիկեանց.- ՄՀ, հտ. Է, էջ 37 (2])

50 Ա-ն ունի. Արդ, այլ է Աստուած եւ այլ՝ դեւն,
ապա այլ է պատկերն Աստուծոյ եւ այլ՝ դեւին:

51 Ա-ն որպէս շարունակութիւն ունի. Դարձեալ,

զմի կնդրուկն ոմանք խնկեն Աստուծոյ եւ ոմանք

կռոց, եւ զանասունս ոմանք պատարագեն Աս-

տուծոյ եւ ոմանք զոհեն կռոց:

Իսկ եթէ առասպելաբանեն, թէ նկարչից էլ52
պահանջուելու է [նկարուածի] հոգին, ասենք, որ
Աստուած այսպէս է ասում. Հոգին ինձանից է
ելնում եւ ամեն մի շունչ ես ստեղծեցի (Ես. ԾԷ
16): Եւ եթէ նա է հոգիների արարիչը, ինչո՞ւ
պէտք է մարդուց պահանջի: Եւ Աստուած կարե-

լին է պահանջում եւ ոչ անկարելին: Եւ եթէ ծնողը
միայն երեխայի մարմնի նիւթն է տալիս եւ ոչ հո-

գին, նկարչից ինչո՞ւ պէտք է [նկարուածի] հոգին
պահանջի:

Եւ եթէ այլ շնչաւոր կենդանի էք դուք նկա-

րում, շունչ ունէ՞ք նրանց տալու53:
Եւ եթէ ասեն, մարգարէն ասում է՝ Ո՞ւմ էք

նմանեցնում Տիրոջը (Ես. Խ 18), [ապա] ասենք,
եթէ Սուրբ Գիրքը չէք ընդունում, ինչո՞ւ էք հիմայ
վկայակոչում: Նոյն այդ մարգարէն ասում է.
<<Բարձրեալը ձեռակերտ տաճարում չի բնակ-
ւում>> եւ թէ՝ Ի՞նչ տուն պիտի կառուցէք ինձ
համար (Ես. ԿԶ 1): Ապա՝ <<Մի՛ կանգնեցըէք Աստ-

ծոյ տաճար>>, ապա՝ <<Իզուր էին Մովսէսի խո-
րանն ու Սողոմոնի տաճարը>>:

Եւ՝ <<Եթէ մարմնական ճաշակելիք չունի, ին-
չո՞ւ էք յանուն Աստծոյ կենդանի զոհաբերում, եւ
եթէ մարմնական հոտոտելիք եւ ականջ չունի, ին-

չո՞ւ էք կնդրուկ ծխում եւ ինչո՞ւ էք աղաղակում
առ Աստուած>>:

Եւ քանի որ [Սուրբ] Գրքից ես վկայակո-

չում, արի՛ Գրքով էլ պատասխանեմ քեզ: Մով-

սէսն ասում է. Աստուած արարեց մարդուն իր
պատկերով (Ծննդ. Ա 27): Արդ, եթէ Աստուած

արարեց իր պատկերով, անկարելի չէ լինի, որ
մենք էլ Աստծոյ պատկերը գծենք:

Դարձեալ, մարգարէներին Աստուած երեւաց

մարդկային կերպարանքով, ինչպէս Աբրահամին

եւ Դանիէլին՝ ծեր եւ հինաւուրց (Դան. Է 9), Եսա

յուն՝ բարձունքում նստած աթոռին (Ես. Զ 1),

52 Ա-ն <<նկարչից էլ... ասենք, որ>>-ի փոխարէն ու-
նի. ի պատկերակերտէն, ասեմք, եթէ ուստի՞ ու-

սայք զայդ առասպել եւ յո՞ր գրոց:
53 Ա-ն ունի. եւ թէ զծառս նկարէք՝ պարտիք տնկա-

կան հոգոյ: Ո՜վ յիմարութեանդ. Գիրք սուրբք
ասեն, որ զմարդն սպանանէ՝ պարտական է
արեան նոցա, այլ ոչ թէ՝ որ զպատկեր նկարէ՝
պարտական է հոգոյ: Եւ ընդէ՞ր կենդանակերպք
յերկինս առանց հոգոյ մարդոյ, եզին, առիւծոյ եւ

այլն:

© National Library of Armenia



43 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 44 45 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 46

I ժանումներից, որովհետեւ չի մեղանչում եւ չի կա-

րօտանում թողութեան, այլ կեանք պարգեւող է
եւ մեղքերին թողութիւն [տուող]:

Այսքանն այս մասին:

Թ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ԻՆՆԵՐՈՐԴ ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որոնք անարգում են խաչի նշանը եւ սուրբ
պատկերները՝ այսպիսի յիմար կարծիքով բամ-

բասելով մեզ, թէ՝ ձեռակերտի եւ կուռքերի էք
երկրպագում եւ [դէպի] արեւելք՝ արեգակին:

Ասենք որ՝ յիմարութիւն են խօսում, եւ
նրանց սիրտը դատարկութեամբ է լցուած: Մենք

ո՛չ արարածի, ո՛չ էլ կուռքերի ենք պաշտում, ու
րովհետեւ հեթանոսների կուռքերը դեւերն են
(Սղմ. ՂԵ 5), այլ մենք Աստծուն ենք պաշտում եւ
քրիստոնեայ ենք:

Ա՛րդ, դուք միայն խաչի նիւթն էք տեսնում,

իսկ նրա ծածուկ խորհուրդը չէք գիտակցում,
ինչպէս մեկը, որ չգիտէ դպրութիւն, միայն գրի
ձեւն է տեսնում, այլ պարունակող մտքերը, որ
նրա մէջ են՝ չգիտէ:

Խաչը Քրիստոսի եւ մեր փրկութեան նշանն է
եւ զէնք՝ թշնամու դէմ, ինչը դուք չգիտէք: Այլ պար-

զորոշ ասեմ ձեզ: Խաչն ունի նիւթ եւ ձեւ, եւ Աստ-

ծոյ զօրութիւնը միաւորուած նրան: Նիւթը քար է,

փայտ, երկաթ կամ այլ ինչ: Ձեւը քառակուսի է՝

ըստ նմանութեան խաչեալ Քրիստոսի: Եւ Քրիստո-

սի զօրութիւնը՝ գամուած նրա մէջ՝ յաւիտենապէս
անբաժան է նրանից: Եւ որտեղ խաչն է, այնտեղ էլ

խաչեալն է, այնտեղ էլ՝ խաչելութիւնը:
Եւ միայն նիւթը չենք երկրպագում եւ ոչ էլ՝

առանձին ձեւը: Եւ քեզ էլ յայտնի է, որ բազմա
թիւ կենդանիներ եւ անկենդան նկարներ քառա
կուսի ձեւով են, սակայն մենք չենք երկրպագում:
Այլ երկրպագում ենք Աստծոյ զօրութեանը, որ
միացած է խաչին, այսինքն Քրիստոսին՝ ձեւի մի
ջոցով նիւթի մէջ բեւեռուած: Եւ խաչ է կոչւում՝

քառակուսի ձեւաւորուած նիւթը անբաժանելի

ձեւից եւ նիւթից, որի պատճառով Խաչուածի հետ

խաչն էլ ենք պաշտում եւ պատւում:
Եւ խաչի նշանը յետոյ ներմուծուած օտար մի

բան չէ, այլ հայրերի ժամանակից է՝ Մովսէսի ձեռ
քի գաւազանը, որով նշաններ էր անում, խաչի
խորհուրդն ունէր, ուստի ծովն էլ խաչաձեւ պատ

ռեց, ասելով՝ <<Այիա՜յ, շրայիա՜յ, անդոնիա՜յ>>՝ -<<Ե-

ղի՛ր մեր առջեւում, Աստուած, աջից եւ ձախից>>:

Դարձեալ, խաչաձեւ էին աստուածագիծ
տախտակները, Ահարոնի գաւազանը, որ ծաղ-

կեց, որին իսրայէլացիք պտտեցնում էին իրենց
հետ եւ մեծարում: Սրանով Յորդանան գետը յետ
դարձաւ (տե՛ս Յեսու Դ 18), եւ Երիքովի պարիս

պը կործանուեց (տե՛ս Յեսու Զ 20):
Սրանք եւ այլ շատեր խաչի նախօրինակն

էին:
Արդ, եթէ Մովսէսը, Յեսուն, Դաւիթը եւ այլ

մարգարէները օրինակն էին այսպէս պաշտում,

մենք ճշմարտութիւնն ինչո՞ւ չպաշտենք: Եւ եթէ
դուք պայտն էք պատուի արժանացնում, որ Մել-

քիսեդեկի եղունգի օրինակն է, մենք ինչո՞ւ չպէտք

է պաշտենք խաչը, որ Քրիստոսի նշանն է48:

48 Ա-ն ունի հետեւեալ ընթերցուածը. զխաչն ոչ
պատուեմք, որ է նշան: Եւ թէ այդպէս փախչիք ի

նշանէ խաչին, վասն է՞ր զթուրն ի ձեռն առնոյք,
զի ըմբռնելիքն խաչ է, եւ ձեռաց մատունք քո
խաչ է, հատ ի քէն: Նոյնպէս մարդն ջխաչին ու-
նի զձեւ յոտից մինչեւ ի գլուխ, եւ թեւէ ի թեւ, այս-
պէս եւ բերան մարդոյն խաչ է: Այլ եւ երեսքն եւ

դէմքն խաչաձեւ է: Եւ բազէն ի վերայ ձեռացդ
խաչաձեւ է, եւ խաչաձեւ թռչի յօդս, նոյնպէս եւ
ամենայն թռչունք: Եւ տունն, որ բնակեալ ես,
խաչաձեւ է, քառանկիւնի, եւ աշխարհս չորեք-
կուսի է եւ խաչ: Եւ խաչաձեւ են եզինք լծեալք:
Այլ եւ խաչ է գրակալքն, որ ընթեռնուք զօրէնսն
ձեր: Այլ եւ խաչ է սանդալայն, որ դնէք ի վերայ
զզէնսն, եւ ջթշնամին սպանանէք: Այլ եւ խաչա-
ձեւ է նետն ի վերայ աղեղանն եդեալ: Այլ եւ
աթոռ արքայութեան եւ դատաւորաց խաչաձեւ է,
որ նշանակէ զխաչն եւ Տէրն բազմեալ ի վերայ,
եւ այսպէս ի կատարածի նստի նստի յաթոռ դա-
տաստանի, եւ դատի զամենայն ազգք եւ ազինս:
Այլեւ խաչաձեւ կրկնի ամենայն ծունր, որպէս
դուք զծունկն եւ զձեռս եւ զգլուխ ի գետին դնէք,
եւ կանգնեալ յասկոյս եւ յայնկոյս սալամ տայք,
նաեւ զձեռս տարածէք խաչանման:
Զայս վասն այն ասեմ, զի դու կարի խիստ փախ-
չիս ի նշանէ խաչին, եւ ահա միշտ ընդ քեզ կրես:
Եւ թէ ոք չար խորհրդով զմարդն անարգէ, իբր
զխաչին ձեւ ունել, ասա, թէ մարդն ի կիսոյն ի
վեր խաչ է, այլ ի կիսոյն ի վայր մհրէպ է, զոր
անարգես:
Եւ թէ ոք անզգամ մտօք, թասըմպութեամբ խօ-
սի, թէ խաչն ձեր ի վերայ թիկանց իշոյն կայ,
ասա նմա, թէ նալն ձեր ի յոտներն կայ:

Իսկ եթէ այլազգիներն ասեն մեզ, թէ՝ խաչը
էշի թիկունքին էլ կայ, ապա ասենք, որ պայտն էլ
ձեր ոտքերին կայ: Եւ եթէ ասեն խաչը ձեր գոր-
ծուածքներում են նկարում, ասենք, որ ձեր
պայտն էլ դնում ենք հողաթափերի մէջ: Եւ եթէ
մեկը չար խորհրդով անարգի կնոջը խաչի ձեւ

ունենալու պատճառով, ապա ասենք, որ կէսից
վեր խաչաձեւ է, կէսից վար՝ մզկիթի խորան, որն
էլ անարգում ես: Այսքանը խաչի մասին:

Իսկ եթէ այլազգիներն ասեն մեզ, թէ պատ-
կերը կուռք է49, ասենք, որ մենք Աստծոյ նկարն

ենք նկարում եւ ոչ կուռքերի, եւ աստուածա-

պաշտ ենք եւ ոչ կռապաշտ: Եւ այլ է [այն] պատ-
կերների նախատիպը, որ մենք ենք կանգնեցնում
եւ այլ նրանցը, որ կուռքերին են բարձրացնում,

որովհետեւ մեր նախատիպն Աստուած է, նրանց
նախատիպը՝ դեւը50: Ուրեմն այլ է մեր պաշտա-

մունքը, այլ նրանցը:

Եւ եթէ ասեն այս եւ այն պատկերի նիւթը
նոյնն է՝ ոսկի, քար կամ այլ ինչ, եւ նոյնն է ձեւը

մարդու, մանուկի եւ այլ ինչ, [ապա] ասենք, որ
մի նիւթից զանազան առարկայ կարելի է պատ
րաստել, ինչպէս նոյն փայտից՝ աթոռ կամ անիւ,

նոյն քարից կառուցւում է Աստծոյ տաճար եւ
կուռքերի տաճար51: Ահաւասիկ նիւթը նոյնն է եւ
կատարումները՝ տարբեր: Ուրեմն զարմանալու

ոչինչ չկայ, որ նոյն նիւթը լինի սրբերի պատկեր

կամ պիղծերի պատկեր:

Եւ թէ ասեն. ջխաչն ձեր յոստանի նկարեմք,
ասա նմա, թէ մեք զնալն ձեր ալչայվանդ ի բա-
բուճի (= պրսկ. pa-push. հողաթափ. տե՛ս Միջին
հայ. բառ., Ա, էջ 105) դնեմք եւ զմէհրիպն ան-
դրաւարտիս զգենումք:
Այսքան վասն խաչին. որք ուղիղ խօսին, ջու
ղիղն պատասխանէ, առ թիւրսն՝ թիւր, զի մի՛
յաղթեսցիս:

49 Ա-ն ունի. Իսկ պատկերամարտքն որպէս խաչա
մարտ հակառակին ընդ մեզ (հմմտ. <<որք չա
րեաց ի չարիս վերացեալ ելին. ի պատկերա-
մարտութենէ ի խաչամարտութիւն եւ ի քրիստո-
սատեցութիւն...>>. Յովհան Օձնեցի, Ընդդէմ
պաւղիկեանց.- ՄՀ, հտ. Է, էջ 37 (2])

50 Ա-ն ունի. Արդ, այլ է Աստուած եւ այլ՝ դեւն,
ապա այլ է պատկերն Աստուծոյ եւ այլ՝ դեւին:

51 Ա-ն որպէս շարունակութիւն ունի. Դարձեալ,

զմի կնդրուկն ոմանք խնկեն Աստուծոյ եւ ոմանք

կռոց, եւ զանասունս ոմանք պատարագեն Աս-

տուծոյ եւ ոմանք զոհեն կռոց:

Իսկ եթէ առասպելաբանեն, թէ նկարչից էլ52
պահանջուելու է [նկարուածի] հոգին, ասենք, որ
Աստուած այսպէս է ասում. Հոգին ինձանից է
ելնում եւ ամեն մի շունչ ես ստեղծեցի (Ես. ԾԷ
16): Եւ եթէ նա է հոգիների արարիչը, ինչո՞ւ
պէտք է մարդուց պահանջի: Եւ Աստուած կարե-

լին է պահանջում եւ ոչ անկարելին: Եւ եթէ ծնողը
միայն երեխայի մարմնի նիւթն է տալիս եւ ոչ հո-

գին, նկարչից ինչո՞ւ պէտք է [նկարուածի] հոգին
պահանջի:

Եւ եթէ այլ շնչաւոր կենդանի էք դուք նկա-

րում, շունչ ունէ՞ք նրանց տալու53:
Եւ եթէ ասեն, մարգարէն ասում է՝ Ո՞ւմ էք

նմանեցնում Տիրոջը (Ես. Խ 18), [ապա] ասենք,
եթէ Սուրբ Գիրքը չէք ընդունում, ինչո՞ւ էք հիմայ
վկայակոչում: Նոյն այդ մարգարէն ասում է.
<<Բարձրեալը ձեռակերտ տաճարում չի բնակ-
ւում>> եւ թէ՝ Ի՞նչ տուն պիտի կառուցէք ինձ
համար (Ես. ԿԶ 1): Ապա՝ <<Մի՛ կանգնեցըէք Աստ-

ծոյ տաճար>>, ապա՝ <<Իզուր էին Մովսէսի խո-
րանն ու Սողոմոնի տաճարը>>:

Եւ՝ <<Եթէ մարմնական ճաշակելիք չունի, ին-
չո՞ւ էք յանուն Աստծոյ կենդանի զոհաբերում, եւ
եթէ մարմնական հոտոտելիք եւ ականջ չունի, ին-

չո՞ւ էք կնդրուկ ծխում եւ ինչո՞ւ էք աղաղակում
առ Աստուած>>:

Եւ քանի որ [Սուրբ] Գրքից ես վկայակո-

չում, արի՛ Գրքով էլ պատասխանեմ քեզ: Մով-

սէսն ասում է. Աստուած արարեց մարդուն իր
պատկերով (Ծննդ. Ա 27): Արդ, եթէ Աստուած

արարեց իր պատկերով, անկարելի չէ լինի, որ
մենք էլ Աստծոյ պատկերը գծենք:

Դարձեալ, մարգարէներին Աստուած երեւաց

մարդկային կերպարանքով, ինչպէս Աբրահամին

եւ Դանիէլին՝ ծեր եւ հինաւուրց (Դան. Է 9), Եսա

յուն՝ բարձունքում նստած աթոռին (Ես. Զ 1),

52 Ա-ն <<նկարչից էլ... ասենք, որ>>-ի փոխարէն ու-
նի. ի պատկերակերտէն, ասեմք, եթէ ուստի՞ ու-

սայք զայդ առասպել եւ յո՞ր գրոց:
53 Ա-ն ունի. եւ թէ զծառս նկարէք՝ պարտիք տնկա-

կան հոգոյ: Ո՜վ յիմարութեանդ. Գիրք սուրբք
ասեն, որ զմարդն սպանանէ՝ պարտական է
արեան նոցա, այլ ոչ թէ՝ որ զպատկեր նկարէ՝
պարտական է հոգոյ: Եւ ընդէ՞ր կենդանակերպք
յերկինս առանց հոգոյ մարդոյ, եզին, առիւծոյ եւ

այլն:

© National Library of Armenia



47 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 48 49 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 50

Եզեկիէլին՝ նստած քառակերպ աթոռին (Եզեկ. Ժ
1), ուստի մենք էլ նկարում ենք երեւացած
պատկերները54:

Դարձեալ, Բանն Աստուած մարդու կերպա-

րանք առաւ Սուրբ Կոյս Մարիամից եւ իր պատ-
կերը դրոշմեց դաստառակի վրայ եւ ուղարկեց

Աբգար թագաւորին, որով [սա] բժշկուեց ցաւե-

րից55: Ուստի [այստեղից էլ] առնելով՝ նկարում

ենք նրան:
Դարձեալ, Տիրամայրը Վերափոխման օրն

իր ձեռքով կենդանագիր թողեց մեզ՝ ի նշան բժշ-
կութեան, որը կայ մինչ այսօր, որից հրաման առ-

նելով՝ բազում տեղերում նկարուեցին սրբերի

պատկերները: Տեսնելով մարմնական աչքով եւ

իմանալի մտքով՝ դիտարկում ենք նախատիպը:

Այս է սրբերին նկարելու պատճառը:

Այժմ պատասխանենք հարցին, որ ասում է՝

Ո՞ւմ էք նմանեցնում Տիրոջը (Ես. Խ 18):
Պէտք է իմանալ, որ Հին օրէնքն արգելում

էր պատկերագրութիւնը, ասելով՝ Մի՜ արա
Աստծոյ նմանութիւնը՝ ո՛չ երկնքում, ո՛չ երկրի
վրայ (Ելք Ի 4): Նախ՝ որովհետեւ աննման է
արարածների աստուածային էութիւնը: Երկրորդ

որպէսզի չմոլորուեն կռապաշտութեան մէջ,

որովհետեւ դեռ անկատար էին, ինչի [պատճա-

ռով] Մովսէսի ոսկորները թաքցրեց, որպէսզի
չպաշտեն: Երրորդ՝ դեռ չէր մարմնացել Բանն Աս-

տուած, իսկ երբ մարդացած երեւաց, հրաման

54 Ա-ն իբրեւ շարունակութիւն ունի. Դարձեալ
Մովսէս արար երկու քերովբէս մարդակերպ ի
վերայ քաւութեանն, եւ երկու հսկայաձեւ պատ-
կերք մարդոյ ի վերայ աշտանակին ձեւացոյց
Մովսէս, նոյնպէս եւ յետոյ Սողոմոն ի տաճարին
արար զնոյն քերովբէսն եւ հսկայաձեւսն: Դար-
ձեալ հրեշտակք անմարմինք են, եւ մարդա-
կերպք երեւացան մարդոյ, եզին, արծուոյ եւ այ-
լոցն, երկթեւեան, վեցթեւեան, ութթեւեան եւ
այլն: Եւ որպէս տեսին մարգարէքն, այնպէս
նկարեցին հետեւողքն:

55 Քրիստոսի եւ Աբգար թագաւորի թղթակցութիւ-

նը եւ դաստառակի պատմութիւնը տե՛ս Մովսէս
Խորենացի, Պատմութիւն, Գիրք Բ, լա, լբ: Ս.
Եպիփան Կիպրացի, Յաղագս սուրբ եւ նկա-

րագրեալ տէրունական պատկերին ի դաստա-
ռակի սրբոյ,- <<Արարատ>>, 1869, էջ 185-190, 214-
220, 1870, էջ 214-243:

տուեց մեզ կատարեալների պատկերները նկա
րել, ինչպէս ասացինք:

Իսկ որ զրպարտում են մեզ, թէ՝ դէպի արե-

ւելք արեգակին ենք երկրպագում, ասենք, որ ոչ
թէ արեգակին ենք երկրպագում, այլ արեգակի

արարչին: Որովհետեւ, յայտնի է, որ նրանք առա-

ւօտեան արեւելքում արեգակին են պաշտում,

երեկոյեան՝ արեւմուտքում են [նրան] երկրպա-

գում, իսկ մենք՝ քրիստոնեաների ազգը միշտ
արեւելքում ենք [երկրպագում]: Եւ պատճառն

այն է56, որ մեր Տէր Յիսուս Քրիստոս արեւելեան

կողմից համբարձուեց երկինք եւ խոստացաւ

միւս անգամ գալստեանը դարձեալ գալ արեւել-

քից: Ուստի ակնկալելով Փրկչի գալուստը ՝արեւե-

լեան [կողմն] ենք երկրպագում:

Իսկ դուք ինչո՞ւ էք դէպի հարաւ երկրպա-

գում՝ թողնելով Աստծոյ երկրպագութիւնը եւ

պաշտելով Իսմայէլի տունը, ապա ուրեմն [դուք]
մարդապաշտ եք եւ ո՛չ աստուածապաշտ:

Իսկ եթէ ասեն՝ իսրայէլացիներն էլ դէպի

հարաւ էին երկրպագում, ապա ասենք, որ ջհուտ

էք եւ ողջ մարդկութեան անէծքը:

Դարձեալ, ասենք, որ նրանք ո՛չ թէ դէպի
հարաւ, այլ Երուսաղէմի բոլոր կողմերում էին
երկրպագում Քրիստոսին, որ այնտեղ յայտնու>>-

լու էր մարմնով եւ այնտեղ վերջին դատաստանն

է անելու, իսկ դուք մեռած մարդկանց եւ գերեզ-

մաններն էք երկրպագում:
Այսքանն այս մասին:

56 Ա-ն ունի. Եւ այսմ պատճառք բազում են, այլ
զսակաւն ասացից ձեզ: Դաւիթ մարգարէն ասէ.
Աստուած մեր նստի յերկինս յերկնից ընդ արե
ւելս:
Դարձեալ, Ադամ դէմ դրախտին բնակեցաւ եւ
աղաղակէր. ուստի ել. է եւ դրախտն յեդեմ ընդ
արեւելս: Վասն որոյ եւ մեք զնոյն խնդրեմք:

Դարձեալ, պատուական եւ աջակողմ աշխար
հիս է արեւելք, եւ դարձեալ յայնմ կողմանէ գայ
երեւելի լոյսք աշխարհի, ուստի եւ մեք զիմանա-
լին խնդրեմք:
Այլ եւ Տէր Քրիստոս:

ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ առանց զանազանելու՝ անխտիր ուտում
են բոլոր պիղծ կենդանիներին, բացի խոզից:

Եւ պէտք է իմանալ, որ մաքուր եւ անմաքուր

կենդանիների զանազանութիւնը Աստուած դրեց
բնական օրէնքների մէջ եւ Մովսէսի գրքում:

Բնական [օրէնքներում] տարբերակեց չորս
[խումբ] կենդանիներ: Նախ շաղղակերներն, իբ-
րեւ գազաններ: Երկրորդ անճոռնի խոշորները,

ինչպէս ուղտը եւ փիղը: Երրորդ՝ վտիտ եւ գարշե-

լիները, ինչպէս զեռունները: Չորրորդ՝ վնասա-

տուները, ինչպէս օձն ու մողէսը եւ նրանց նման-

ները: Սրանք ի բնէ պիղծ էին համարուել՝ Ադա

մից սկսած:
Եւ խօսքով էլ Աստուած Նոյին ասաց՝ եօթը

եօթը մաքուր [կենդանիներից] եւ երկու-երկու

անմաքուրներից ներս թողնի տապան: Եւ տապա-

նից դուրս գալուց յետոյ մաքուրներից եօթնական

պատարագեց Աստծուն, իսկ անմաքուրներից՝ ոչ:

Իսկ Մովսէսի գրքում յայտնի [խօսեց] եւ յս-

տակ զանազանեց: Ունենալով բնական ընտրու-

թիւնը՝ շորքոտանիների մէջ աւելացրեց նաեւ

սրանց. նախ որոճողներ. երկրորդ կճղակաւոր-

ներ. երրորդ որ պորտով են միզում. չորրորդ եղ-

ջերաւորներ. հինգերորդ որ կզակի տակ ատամ-

ներ ունի: Այս հինգը մաքուրներն են ցոյց տալիս,

իսկ եթէ մեկը սրանցից պակաս է, անմաքուր է,

ինչպէս ուղտը, որ միայն որոճող է, բայց միւսները

պակասում են. խոզը բաժանուած կճղակներ ունի

եւ պորտամէզ է, սակայն մնացածը չունի. նապաս-

տակը որոճող է, այլ մնացածը պակաս են:

Իսկ թռչուններին [այսպէս]. ուղղակտուց-

ներ, կոճաւորներ, երամագնացներ, եւ այն, որ

կաշուեպատ քարաճիկ ունի մէջը եւ մորթելուց

յետոյ մագիլները ուղիղ է պահում: Սրանք են մա-

քուր [թռչունների] հինգ նշանները: Նոյնպէս

ձուկը, որ թեւ եւ թեփ ունի, ուտելի է:
Ահա սրանք Մովսէսի ձեռքով Աստուած

ընտրեց եւ օրէնքներ սահմանեց, որ պահում ենք

մինչ այժմ:
Եւ պարզ է, որ դուք օրէնքներ չունէք՝ ո՛չ

բնական, ո՛չ խօսքով [սահմանուած], ո՛չ գրաւոր,

ո՛չ էլ նոր, երբ անխտիր բոլոր կենդանիներին ու-
տում էք57:

Եւ եթէ ասեն, ինչո՞ւ էք դուք ձիու մազից
մաղ պատրաստում եւ մշակում կաշին: Ասենք, որ
դուք էլ խոզի մազով էք ձիթաղացի մաղը սրբում
եւ ձէթը ուտում, մաշկում էք էշի կաշին: Եւ ջրա-
շունը, աղուեսը, գայլը պիղծ են եւ միսն՝ անմա-

քուր, [սակայն] մորթին հագնում էք: Պատճառն
այն է, որ արհեստաւորը ինչ պատրաստում է,
մաքուր է եւ պիտանի: Այդպէս էլ ձիու կաշին եւ
ձիու մազը մաքրւում են արհեստի միջոցով:

Եւ եթէ ասեն. դուք ինչո՞ւ էք խոզի [միս] ու-
տում, ասենք՝ երկու պատճառով. նախ որովհետեւ
նախնիներից [եկած] աւանդութիւն է, որ մարդիկ

57 Ա-ն ունի. Եւ թէ ասեն. դուք զխոզն վասն է՞ր ու-
տէք, ասեմք, թէ վասն երկու պատճառի. նախ՝ զի
կիսասուրբ է, ունի նշան ի կճղակն, ի պորտն,
յատամն, եւ փոխանակ եղջիւրին լեարդն խաչ է,
միայն որոճն է պակաս: Երկրորդ՝ Քրիստոսի
առաքեալքն սրբեցին եւ հրամայեցին մեզ ուտել,
զի բաժանեսցուք ի ջհտէն, որ են նալաթ (=
արաբ. lanat, nalat, nalet, թուրք. lanet՝ անէծք,
նզովք, բանադրանք. տե՛ս Միջին հայ. բառ., Բ, էջ
180-181) ամենայն ազգի: Այլ առաւել բժշկական է
խոզն. զի ատամն դեղ է ցեցի, հանդերձի, եղն դեղ
է շաւղախի (արաբ. siqaq. բժշկ. հիւսուածքի ճեղ-
քուածքներ. տե՛ս Միջին հայ. բառ., Բ, էջ 223)
ձիոյ, եւ արիւնն՝ ղունղունի, միսն՝ ջերմնոտի, եւ
մազն՝ թիթեղն ցաւոց ոչխարաց է դեղ: Եւ այսպէս
ըստ բնական օրինացն ընտրելի է խոզն, նաեւ
ըստ Մովսէսի կիսասուրբ ցուցաւ, եւ ի նոր օրէնս
սրբեցաւ եւ հրամայեցաւ ուտել քրիստոնէից: Եւ
թէ ոք խտրէ զմիս խոզենի, ոչ է ի կարգ քրիստո-
նէութեան: Իսկ դուք զձի վասն է՞ր ուտէք. զի ոչ
մի նշան ոչ ունի. ոչ եղջիւր, ոչ որոճ, եւ ոչ ատամն,
եւ ոչ կճղակ, եւ ոչ ի պորտն, ապա ուրեմն մուր
տառ (պրսկ. mordar, թուրք. murder, mirdar = ա)
գեշ, լեշ, մեռելոտի, բ) կեղտոտ, գարշելի. տե՛ս
Միջին հայ. բառ, Բ, էջ 152) է: Ասեն նոքա փե-
ղամբարն մեր հրամայեաց մեզ ուտել: Ասեմք. ոչ
ուրեք երեւի բանդ այդ եւ ի գիրն ձեր, բայց միայն
ի մի ժամանակ ձմեռան եւ սաստիկ սովոյ ասաց
ուտել եւ ապրել, եւ ոչ յամենայն ժամու սրբեաց:
Դարձեալ. թէ Մովսէս մարգարէն պիղծ ասաց
զձի եւ զուղտ եւ ջնապաստակ, եւ Մահմէտն ձեր՝

սուրբ, ապա հակառակ է Մովսէսի եւ ոչ փեղամ-
բար: Եւ զոր առաքեալքն սրբեցին զխոզն, Մահ-
մէտն ձեր պիղծ ասէ, յայտ է, զի եւ հակառակ է
Քրիստոսի օրինացն, ապա որպէ՞ս ընդունիք
դուք զչորս գիրսն ի յերկնից իջեալ, յորժամ հին
օրինացն եւ նորոյս հակառակէք:

© National Library of Armenia



47 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 48 49 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 50

Եզեկիէլին՝ նստած քառակերպ աթոռին (Եզեկ. Ժ
1), ուստի մենք էլ նկարում ենք երեւացած
պատկերները54:

Դարձեալ, Բանն Աստուած մարդու կերպա-

րանք առաւ Սուրբ Կոյս Մարիամից եւ իր պատ-
կերը դրոշմեց դաստառակի վրայ եւ ուղարկեց

Աբգար թագաւորին, որով [սա] բժշկուեց ցաւե-

րից55: Ուստի [այստեղից էլ] առնելով՝ նկարում

ենք նրան:
Դարձեալ, Տիրամայրը Վերափոխման օրն

իր ձեռքով կենդանագիր թողեց մեզ՝ ի նշան բժշ-
կութեան, որը կայ մինչ այսօր, որից հրաման առ-

նելով՝ բազում տեղերում նկարուեցին սրբերի

պատկերները: Տեսնելով մարմնական աչքով եւ

իմանալի մտքով՝ դիտարկում ենք նախատիպը:

Այս է սրբերին նկարելու պատճառը:

Այժմ պատասխանենք հարցին, որ ասում է՝

Ո՞ւմ էք նմանեցնում Տիրոջը (Ես. Խ 18):
Պէտք է իմանալ, որ Հին օրէնքն արգելում

էր պատկերագրութիւնը, ասելով՝ Մի՜ արա
Աստծոյ նմանութիւնը՝ ո՛չ երկնքում, ո՛չ երկրի
վրայ (Ելք Ի 4): Նախ՝ որովհետեւ աննման է
արարածների աստուածային էութիւնը: Երկրորդ

որպէսզի չմոլորուեն կռապաշտութեան մէջ,

որովհետեւ դեռ անկատար էին, ինչի [պատճա-

ռով] Մովսէսի ոսկորները թաքցրեց, որպէսզի
չպաշտեն: Երրորդ՝ դեռ չէր մարմնացել Բանն Աս-

տուած, իսկ երբ մարդացած երեւաց, հրաման

54 Ա-ն իբրեւ շարունակութիւն ունի. Դարձեալ
Մովսէս արար երկու քերովբէս մարդակերպ ի
վերայ քաւութեանն, եւ երկու հսկայաձեւ պատ-
կերք մարդոյ ի վերայ աշտանակին ձեւացոյց
Մովսէս, նոյնպէս եւ յետոյ Սողոմոն ի տաճարին
արար զնոյն քերովբէսն եւ հսկայաձեւսն: Դար-
ձեալ հրեշտակք անմարմինք են, եւ մարդա-
կերպք երեւացան մարդոյ, եզին, արծուոյ եւ այ-
լոցն, երկթեւեան, վեցթեւեան, ութթեւեան եւ
այլն: Եւ որպէս տեսին մարգարէքն, այնպէս
նկարեցին հետեւողքն:

55 Քրիստոսի եւ Աբգար թագաւորի թղթակցութիւ-

նը եւ դաստառակի պատմութիւնը տե՛ս Մովսէս
Խորենացի, Պատմութիւն, Գիրք Բ, լա, լբ: Ս.
Եպիփան Կիպրացի, Յաղագս սուրբ եւ նկա-

րագրեալ տէրունական պատկերին ի դաստա-
ռակի սրբոյ,- <<Արարատ>>, 1869, էջ 185-190, 214-
220, 1870, էջ 214-243:

տուեց մեզ կատարեալների պատկերները նկա
րել, ինչպէս ասացինք:

Իսկ որ զրպարտում են մեզ, թէ՝ դէպի արե-

ւելք արեգակին ենք երկրպագում, ասենք, որ ոչ
թէ արեգակին ենք երկրպագում, այլ արեգակի

արարչին: Որովհետեւ, յայտնի է, որ նրանք առա-

ւօտեան արեւելքում արեգակին են պաշտում,

երեկոյեան՝ արեւմուտքում են [նրան] երկրպա-

գում, իսկ մենք՝ քրիստոնեաների ազգը միշտ
արեւելքում ենք [երկրպագում]: Եւ պատճառն

այն է56, որ մեր Տէր Յիսուս Քրիստոս արեւելեան

կողմից համբարձուեց երկինք եւ խոստացաւ

միւս անգամ գալստեանը դարձեալ գալ արեւել-

քից: Ուստի ակնկալելով Փրկչի գալուստը ՝արեւե-

լեան [կողմն] ենք երկրպագում:

Իսկ դուք ինչո՞ւ էք դէպի հարաւ երկրպա-

գում՝ թողնելով Աստծոյ երկրպագութիւնը եւ

պաշտելով Իսմայէլի տունը, ապա ուրեմն [դուք]
մարդապաշտ եք եւ ո՛չ աստուածապաշտ:

Իսկ եթէ ասեն՝ իսրայէլացիներն էլ դէպի

հարաւ էին երկրպագում, ապա ասենք, որ ջհուտ

էք եւ ողջ մարդկութեան անէծքը:

Դարձեալ, ասենք, որ նրանք ո՛չ թէ դէպի
հարաւ, այլ Երուսաղէմի բոլոր կողմերում էին
երկրպագում Քրիստոսին, որ այնտեղ յայտնու>>-

լու էր մարմնով եւ այնտեղ վերջին դատաստանն

է անելու, իսկ դուք մեռած մարդկանց եւ գերեզ-

մաններն էք երկրպագում:
Այսքանն այս մասին:

56 Ա-ն ունի. Եւ այսմ պատճառք բազում են, այլ
զսակաւն ասացից ձեզ: Դաւիթ մարգարէն ասէ.
Աստուած մեր նստի յերկինս յերկնից ընդ արե
ւելս:
Դարձեալ, Ադամ դէմ դրախտին բնակեցաւ եւ
աղաղակէր. ուստի ել. է եւ դրախտն յեդեմ ընդ
արեւելս: Վասն որոյ եւ մեք զնոյն խնդրեմք:

Դարձեալ, պատուական եւ աջակողմ աշխար
հիս է արեւելք, եւ դարձեալ յայնմ կողմանէ գայ
երեւելի լոյսք աշխարհի, ուստի եւ մեք զիմանա-
լին խնդրեմք:
Այլ եւ Տէր Քրիստոս:

ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ առանց զանազանելու՝ անխտիր ուտում
են բոլոր պիղծ կենդանիներին, բացի խոզից:

Եւ պէտք է իմանալ, որ մաքուր եւ անմաքուր

կենդանիների զանազանութիւնը Աստուած դրեց
բնական օրէնքների մէջ եւ Մովսէսի գրքում:

Բնական [օրէնքներում] տարբերակեց չորս
[խումբ] կենդանիներ: Նախ շաղղակերներն, իբ-
րեւ գազաններ: Երկրորդ անճոռնի խոշորները,

ինչպէս ուղտը եւ փիղը: Երրորդ՝ վտիտ եւ գարշե-

լիները, ինչպէս զեռունները: Չորրորդ՝ վնասա-

տուները, ինչպէս օձն ու մողէսը եւ նրանց նման-

ները: Սրանք ի բնէ պիղծ էին համարուել՝ Ադա

մից սկսած:
Եւ խօսքով էլ Աստուած Նոյին ասաց՝ եօթը

եօթը մաքուր [կենդանիներից] եւ երկու-երկու

անմաքուրներից ներս թողնի տապան: Եւ տապա-

նից դուրս գալուց յետոյ մաքուրներից եօթնական

պատարագեց Աստծուն, իսկ անմաքուրներից՝ ոչ:

Իսկ Մովսէսի գրքում յայտնի [խօսեց] եւ յս-

տակ զանազանեց: Ունենալով բնական ընտրու-

թիւնը՝ շորքոտանիների մէջ աւելացրեց նաեւ

սրանց. նախ որոճողներ. երկրորդ կճղակաւոր-

ներ. երրորդ որ պորտով են միզում. չորրորդ եղ-

ջերաւորներ. հինգերորդ որ կզակի տակ ատամ-

ներ ունի: Այս հինգը մաքուրներն են ցոյց տալիս,

իսկ եթէ մեկը սրանցից պակաս է, անմաքուր է,

ինչպէս ուղտը, որ միայն որոճող է, բայց միւսները

պակասում են. խոզը բաժանուած կճղակներ ունի

եւ պորտամէզ է, սակայն մնացածը չունի. նապաս-

տակը որոճող է, այլ մնացածը պակաս են:

Իսկ թռչուններին [այսպէս]. ուղղակտուց-

ներ, կոճաւորներ, երամագնացներ, եւ այն, որ

կաշուեպատ քարաճիկ ունի մէջը եւ մորթելուց

յետոյ մագիլները ուղիղ է պահում: Սրանք են մա-

քուր [թռչունների] հինգ նշանները: Նոյնպէս

ձուկը, որ թեւ եւ թեփ ունի, ուտելի է:
Ահա սրանք Մովսէսի ձեռքով Աստուած

ընտրեց եւ օրէնքներ սահմանեց, որ պահում ենք

մինչ այժմ:
Եւ պարզ է, որ դուք օրէնքներ չունէք՝ ո՛չ

բնական, ո՛չ խօսքով [սահմանուած], ո՛չ գրաւոր,

ո՛չ էլ նոր, երբ անխտիր բոլոր կենդանիներին ու-
տում էք57:

Եւ եթէ ասեն, ինչո՞ւ էք դուք ձիու մազից
մաղ պատրաստում եւ մշակում կաշին: Ասենք, որ
դուք էլ խոզի մազով էք ձիթաղացի մաղը սրբում
եւ ձէթը ուտում, մաշկում էք էշի կաշին: Եւ ջրա-
շունը, աղուեսը, գայլը պիղծ են եւ միսն՝ անմա-

քուր, [սակայն] մորթին հագնում էք: Պատճառն
այն է, որ արհեստաւորը ինչ պատրաստում է,
մաքուր է եւ պիտանի: Այդպէս էլ ձիու կաշին եւ
ձիու մազը մաքրւում են արհեստի միջոցով:

Եւ եթէ ասեն. դուք ինչո՞ւ էք խոզի [միս] ու-
տում, ասենք՝ երկու պատճառով. նախ որովհետեւ
նախնիներից [եկած] աւանդութիւն է, որ մարդիկ

57 Ա-ն ունի. Եւ թէ ասեն. դուք զխոզն վասն է՞ր ու-
տէք, ասեմք, թէ վասն երկու պատճառի. նախ՝ զի
կիսասուրբ է, ունի նշան ի կճղակն, ի պորտն,
յատամն, եւ փոխանակ եղջիւրին լեարդն խաչ է,
միայն որոճն է պակաս: Երկրորդ՝ Քրիստոսի
առաքեալքն սրբեցին եւ հրամայեցին մեզ ուտել,
զի բաժանեսցուք ի ջհտէն, որ են նալաթ (=
արաբ. lanat, nalat, nalet, թուրք. lanet՝ անէծք,
նզովք, բանադրանք. տե՛ս Միջին հայ. բառ., Բ, էջ
180-181) ամենայն ազգի: Այլ առաւել բժշկական է
խոզն. զի ատամն դեղ է ցեցի, հանդերձի, եղն դեղ
է շաւղախի (արաբ. siqaq. բժշկ. հիւսուածքի ճեղ-
քուածքներ. տե՛ս Միջին հայ. բառ., Բ, էջ 223)
ձիոյ, եւ արիւնն՝ ղունղունի, միսն՝ ջերմնոտի, եւ
մազն՝ թիթեղն ցաւոց ոչխարաց է դեղ: Եւ այսպէս
ըստ բնական օրինացն ընտրելի է խոզն, նաեւ
ըստ Մովսէսի կիսասուրբ ցուցաւ, եւ ի նոր օրէնս
սրբեցաւ եւ հրամայեցաւ ուտել քրիստոնէից: Եւ
թէ ոք խտրէ զմիս խոզենի, ոչ է ի կարգ քրիստո-
նէութեան: Իսկ դուք զձի վասն է՞ր ուտէք. զի ոչ
մի նշան ոչ ունի. ոչ եղջիւր, ոչ որոճ, եւ ոչ ատամն,
եւ ոչ կճղակ, եւ ոչ ի պորտն, ապա ուրեմն մուր
տառ (պրսկ. mordar, թուրք. murder, mirdar = ա)
գեշ, լեշ, մեռելոտի, բ) կեղտոտ, գարշելի. տե՛ս
Միջին հայ. բառ, Բ, էջ 152) է: Ասեն նոքա փե-
ղամբարն մեր հրամայեաց մեզ ուտել: Ասեմք. ոչ
ուրեք երեւի բանդ այդ եւ ի գիրն ձեր, բայց միայն
ի մի ժամանակ ձմեռան եւ սաստիկ սովոյ ասաց
ուտել եւ ապրել, եւ ոչ յամենայն ժամու սրբեաց:
Դարձեալ. թէ Մովսէս մարգարէն պիղծ ասաց
զձի եւ զուղտ եւ ջնապաստակ, եւ Մահմէտն ձեր՝

սուրբ, ապա հակառակ է Մովսէսի եւ ոչ փեղամ-
բար: Եւ զոր առաքեալքն սրբեցին զխոզն, Մահ-
մէտն ձեր պիղծ ասէ, յայտ է, զի եւ հակառակ է
Քրիստոսի օրինացն, ապա որպէ՞ս ընդունիք
դուք զչորս գիրսն ի յերկնից իջեալ, յորժամ հին
օրինացն եւ նորոյս հակառակէք:

© National Library of Armenia



51 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 52 53 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 54

սովորութեամբ են ուտում եւ բաց չեն թողնում
խոզ ուտելը: Երկրորդ ինչպէս հռոմն ու ֆրանկը
նապաստակ ու ճագար են ուտում, այդպէս էլ
հայերը խոզ են ուտում: Սակայն [ճիշտը] չուտելն

է, ըստ որում լաւ է միս չուտել եւ գինի չխմել,
պահքով եւ պարկեշտութեամբ մնալ. այս է բարին
եւ ընդունելին Աստծոյ եւ ոչ թէ ուտել-խմելը:

Իսկ դուք ինչո՞ւ էք ձի ուտում, որ մաքուր
[կենդանու] նշան չունի, հետեւաբար պիղծ է:

Եւ եթէ նրանք ասեն մեր մարգարէն հրա-
մայեց ուտել, ասենք, որ ձեր ասածը ոչ մի գրով
վկայուած չէ, միայն ձմեռուայ եւ սաստիկ սովի
ժամանակ, ասուեց ուտել եւ փրկուել, ոչ թէ ամեն
ժամ ուտել:

Դարձեալ, եթէ Մովսէս մարգարէն պիղծ
անուանեց ձին, ուղտը, նապաստակը, իսկ ձեր
Մահմէտն ասաց թէ՝ մաքուր են, ապա հակառակ է

Մովսէսին եւ մարգարէ չէ: Այդ դէպքում, ինչպէ՞ս

էք ընդունում, որ Սուրբ Գիրքը երկնքից է իջած,

եթէ Մովսէսի հին օրէնքներին հակառակում էք:

Դարձեալ ասենք, որ ոչնչով չեն զանազան-
ւում ոչխարն ու այծը, որ մեզ համար ուտելի են
[հաւասարապէս], այդպէս եւ ձին, ջորին ու էշն
իրարից չեն զանազանւում, ինչո՞ւ չէք ուտում:

Ասենք, որ ձիու նմանակները էշն ու ջորին
անսուրբ են, ուրեմն ձին էլ անսուրբ է: Եթէ ձին
մաքուր [կենդանի է], ինչո՞ւ չէք զոհաբերում եւ

մատաղ անում, ինչպէս ոչխարը կամ եզը58:

58 Ա-ն ունի. Դարձեալ թէ ձին հալալ (արաբ. halal
պրսկ. halal, թուրք. helal = արդար, ազնիւ, ան-
խարդախ, օրինաւոր. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ,
էջ 5) է, ընդէ՞ր ղուրպան (արաբ. թուրք. qurban,
պրսկ. gorban - զոհ, մատաղ. տե՛ս Միջին հայ

բառ., Բ, էջ 77), որ Է մատաղ, ոչ առնէք զձին, որ-
պէս զուղտն:

Դարձեալ գինին պիղծ եւ անսուրբ էք
ասում, որովհետեւ չարիքի պատճառ է, ձին էլ ու-

րեմն պիղծ է, քանի որ բազմաթիւ չարիքների
պատճառ է, որովհետեւ պատերազմները, սպա-
նութիւնները, թալանը, աւերածութիւնները նրա-

նով են կատարւում, ուստի հարկ չէ այն ուտել59:

Այսքանն այս մասին:

ԺԱ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆՄԷԿԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ գինին պիղծ է, [սակայն] խմում են[ք]:
Արդ, նախ սա ասենք. բոլոր մարգարէները եւ
Աւետարանը գինին ազնիւ եւ մաքուր վկայեցին,
իսկ ձեր Մահմէտը՝ պիղծ, ուրեմն հակառակ է

մարգարէներին եւ մարգարէ չէ:
Դարձեալ, Մովսէսն ասում է. <<Ամէն ինչ, որ

Աստուած արարեց, բարի է>> (Ծննդ. Ա 31),
որովհետեւ Աստուած բարի է եւ չար չի գործում:
Արդ, եթէ գինին չար է, ուրեմն չարից է ստեղ-

ծուած եւ ոչ Աստծուց, եւ կը լինի երկու աս-
տուած՝ երբեմն՝ բարի, երբեմն չար արարող:

59 Ա-ն ունի. Դարձեալ զգինին պիղծ ասէք, զի
պատճառ է չարեաց, նոյնպէս եւ ձին պիղծ է եւ
պատճառ բազում չարեաց: Զի հարամութիւն

(արաբ. haram = ապօրինի, անմաքուր, անազնիւ,
պիղծ, նզովեալ. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 24),

թալան, (թաթար. talan = կողոպուտ, աւարառու-
թիւն. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Ա, էջ 243) աւերք,
պատերազմ եւ սպանումն նովաւ գործի, եւ որ-
պէս դուք ասէք, թէ առաջքն ձիոյն պիղծ է, զի
երկիւղ բերէ, եւ վերջքն՝ հալալ, զի բարձեալ է
զահն: Եւ յայտ է, զի վասն հինգ պատճառի հա-

րամ է ձին. նախ՝ զի մարգարէքն ամենայն եւ
Աւետարանն անսուրբ ասացին ջձի, երկրորդ՝ զի
ոչ մի ինչ ոչ ունի նշան սրբոյ, երրորդ՝ զի նմանք
նորա էշն եւ կիսէշն անսուրբ են, չորրորդ՝ զի
ղուրպան ոչ լինի, հինգերորդ՝ զի պատճառ է
սպանութեանց եւ բազում չարեաց: Եւ թէ ասեն.

Ընդէ՞ր դուք զձիոյ մազն առնէք մաղ, եւ զկաշին
մաշէք, ասեմք, թէ եւ դուք խոզի մազով զձիթա-
ղացի մաղն սրբէք, եւ զձէթն ուտէք, դուք զիշոյ
եւ զջորոյ կաշին ոչ մաշէք. ահա փեղն պիղծ եւ

ոսկրն՝ սուրբ. նոյնպէս գայլն, շնջրին, մուկն եւ

այլք պիղծք են եւ միսն մուրտառ, եւ զմորթն
զգենումք: Այս է պատճառն, զոր ինչ արուեստն
գործէ, սուրբ է եւ պիտանի, նոյնպէս ձիենին եւ

ձարն սրբին արուեստիւն:

Դարձեալ, ամենայն տեղ, ուր ծնողը մաքուր

է, ծնունդն էլ մաքուր է, ինչպէս ոչխարը եւ գառը:
Արդ, գինու ծնողը խաղողն է՝ մաքուր է եւ ուտելի,

[ուրեմն] ծնունդը գինին էլ մաքուր եւ ըմպելի է:
Դարձեալ, մաճառն [քաղցու] էլ, գինին էլ՝

խաղողից են. եթէ մաճառը ազնիւ է, ուրեմն գի-
նին էլ ազնիւ է: Եթէ հակառակ փաստարկեն, թէ՝

ոչ ամեն բան, որ առաջանում են մի [աղբիւրից]

մաքուր են, ինչպէս որ մի մօրից կաթը եւ մէզը.

մեկը մաքուր է, միւսը պիղծ. այդպէս էլ խաղու

ղից մաճառը մաքուր է, գինին՝ պիղծ:

Ասենք, որ ճիշտ օրինակ չես բերում՝ երկու

պատճառով: Նախ, որովհետեւ մօր մէջ [ի սկզ
բանէ] զանազան էին մաքուրը եւ պիղծը, իսկ

այստեղ մաճառը եւ գինին նոյնից են առաջա
նում: Երկրորդ, այնտեղ կաթը միշտ մաքուր է,
իսկ մէզը պիղծ, իսկ այստեղ միշտ չէ, այլ՝ ժամա

նակի մէջ: Որովհետեւ ահա երեկ ամբողջու-

թեամբ մաճառ էր եւ մաքուր, նոյնն այսօր գինի է

եւ պիղծ, իսկ վաղը [դառնալու է] քացախ եւ մա-

քուր, ուրեմն ինչպէս մաճառն ու քացախն են մա-

քուր, այդպէս էլ այսօր գինին է մաքուր:

Եթէ ասեն, կան բաներ, որ երեկ կամ ապա-

գայում մաքուր են, [իսկ] այսօր պիղծ, ինչպէս

ոչխարի միսը ձեր պահքի ժամանակ, ապա

ասենք, որ եթէ այդպէս է, ապա մենք միսը պիղծ

չենք անուանում, այլ այսօր ենք [պահքի ժամա-

նակ համարում] պիղծ: Այդպէս էլ դուք գինին

պարզապէս պիղծ մի՛ յայտարարէք, այլ ասացէք,

որ այսօր է պիղծ մեզ համար: Հետեւաբար գինին

ձեզ համար պիղծ է, մեզ համար մաքուր:

Եւ եթէ ասեն, բազմաթիւ մաքուր բաներ

որակապէս փոխուելով՝ պղծւում են, ինչպէս հո-

տած միսն է փոխում որակը, այդպէս էլ մաճառը

որակը փոխելով՝ դառնում է պիղծ գինի, ասենք,

ըստ դրա որակն է պիղծ եւ ոչ գինին, որովհետեւ

գինին գոյացութիւն է, իսկ որակը պատահակա-

նութիւն: Դարձեալ ասենք, որ առարկայի որակի

բնական փոփոխութիւնը ոչ թէ պղծում, այլ առա-

ւել մաքրում է [այն], ինչպէս կենդանու արիւնը,

որ պիղծ է, սակայն սպիտակ կաթի փոխուելով՝

մաքրւում է: Եւ ջուրը տնկիների մէջ փոխւում է

պտղի որակի եւ մաքրւում: Այդպէս էլ [իր] բնա

կան որակով մաճառը դառնում է գինի, ապա

քացախ եւ փոփոխուելուց չի պղծւում, ուստի

ակնյայտ է, որ գինին ազնիւ է ըստ որակի եւ մա-

քուր ըստ էութեան:
Եւ եթէ մեզ հարցնի տաճիկներից մի տգէտ

մարդ կամ բռնաւոր. գինին ազնի՞ւ է, թէ պիղծ՝
ի՞նչ պատասխանենք: Կարճ պատասխանի՛ր,
ասա՛, որ մեզ համար ազնիւ է, ձեզ համար պիղծ:

Ասա նաեւ, որ սակաւ գինին եւ չափաւորն
օրինաւոր է, իսկ անչափը՝ պիղծ, որ հարբեցողու-

թիւն է, որովհետեւ բազմաթիւ շարիքներ նրանից
է, այսինքն՝ գինուց եւ հարբեցողութիւնից առաջ
են գալիս հոգու եւ մարմնի [չար գործերը]: Նախ
խափանում է բանականութիւնը, բռնկում ցան
կութիւնները, առաջ բերում տրտմութիւն, որը
պատճառ է դառնում շնութեան, սպանութեան,

այլ բազում չարագործութիւնների, ուստի պիղծ
է՝ ըստ գործերի, եւ այդ չար գործը լինում է հար
բեցողութիւնից: Այս պատճառով արգելուած է
հարբեցողութիւնը, որովհետեւ հարբեցողները
Աստծոյ արքայութիւն չեն ժառանգում, ասում է
մեր [Սուրբ] Գիրքը (տե՛ս Ա Կորնթ. Զ 10):

Դարձեալ ասա՛, որ գինու բնութիւնը ազնիւ
է, իսկ գործը՝պիղծ, ինչպէս սուրը, որի նիւթը եր
կաթն է, եւ բարի է, իսկ գործը չար եւ մերժելի,
որ սպանութիւնն է: Այդպէս էլ գինու գործն է չար
եւ վատթարագոյն, որովհետեւ թուլացնում է
մարմինը, ծռում լեզուն, աչքը, ականջները, ոտ-
քերն ու ձեռքերը գործի մէջ: Եւ այլ բազում
վնասներ է գործում գինին:

Եւ պէտք է իմանալ, որ սակաւ գինին, երբ
չափաւոր են խմում, շահաւէտ է եւ օգտակար:
Նախ, տրտմութիւնն է անցկացնում, ամոքում հի-
ւանդութիւնը (տե՛ս Ա Տիմ. Մ 23), աւելացնում ու-
ժը, որի պատճառով էլ երեք խումբ մարդիկ են
վայելում գինին. տրտմութիւն [ունեցողները],
ծերերը, հիւանդները, ինչպէս որ Սողոմոնն է
ասում՝ գինին տուէ՛ք տրտմածներին, այլեւ ծե-
րերին եւ հիւանդներին (Առակ. ԼԱ 6): Սրանց է
պատշաճում գինին:

Իսկ եթէ մէկն ասի, ինչպէս պիղծ է շատ գի-
նին, [այդպէս] էլ պիղծ է քիչը, որովհետեւ միեւ-

նոյն գինին է, ինչպէս որ մսեղէն պիղծ կերակու-

րը հաւասարապէս պղծում է մարդուն՝ [թէ] մի
պատառը, թէ՛ մէկ լիտրը: Ասենք, որ երկու տե-

սակ է պիղծը. կայ, որ պիղծ է ըստ նիւթի, կայ,

որ պիղծ է ըստ գործի: Այն, որ պիղծ է ըստ նիւ-

© National Library of Armenia



51 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 52 53 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 54

սովորութեամբ են ուտում եւ բաց չեն թողնում
խոզ ուտելը: Երկրորդ ինչպէս հռոմն ու ֆրանկը
նապաստակ ու ճագար են ուտում, այդպէս էլ
հայերը խոզ են ուտում: Սակայն [ճիշտը] չուտելն

է, ըստ որում լաւ է միս չուտել եւ գինի չխմել,
պահքով եւ պարկեշտութեամբ մնալ. այս է բարին
եւ ընդունելին Աստծոյ եւ ոչ թէ ուտել-խմելը:

Իսկ դուք ինչո՞ւ էք ձի ուտում, որ մաքուր
[կենդանու] նշան չունի, հետեւաբար պիղծ է:

Եւ եթէ նրանք ասեն մեր մարգարէն հրա-
մայեց ուտել, ասենք, որ ձեր ասածը ոչ մի գրով
վկայուած չէ, միայն ձմեռուայ եւ սաստիկ սովի
ժամանակ, ասուեց ուտել եւ փրկուել, ոչ թէ ամեն
ժամ ուտել:

Դարձեալ, եթէ Մովսէս մարգարէն պիղծ
անուանեց ձին, ուղտը, նապաստակը, իսկ ձեր
Մահմէտն ասաց թէ՝ մաքուր են, ապա հակառակ է

Մովսէսին եւ մարգարէ չէ: Այդ դէպքում, ինչպէ՞ս

էք ընդունում, որ Սուրբ Գիրքը երկնքից է իջած,

եթէ Մովսէսի հին օրէնքներին հակառակում էք:

Դարձեալ ասենք, որ ոչնչով չեն զանազան-
ւում ոչխարն ու այծը, որ մեզ համար ուտելի են
[հաւասարապէս], այդպէս եւ ձին, ջորին ու էշն
իրարից չեն զանազանւում, ինչո՞ւ չէք ուտում:

Ասենք, որ ձիու նմանակները էշն ու ջորին
անսուրբ են, ուրեմն ձին էլ անսուրբ է: Եթէ ձին
մաքուր [կենդանի է], ինչո՞ւ չէք զոհաբերում եւ

մատաղ անում, ինչպէս ոչխարը կամ եզը58:

58 Ա-ն ունի. Դարձեալ թէ ձին հալալ (արաբ. halal
պրսկ. halal, թուրք. helal = արդար, ազնիւ, ան-
խարդախ, օրինաւոր. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ,
էջ 5) է, ընդէ՞ր ղուրպան (արաբ. թուրք. qurban,
պրսկ. gorban - զոհ, մատաղ. տե՛ս Միջին հայ

բառ., Բ, էջ 77), որ Է մատաղ, ոչ առնէք զձին, որ-
պէս զուղտն:

Դարձեալ գինին պիղծ եւ անսուրբ էք
ասում, որովհետեւ չարիքի պատճառ է, ձին էլ ու-

րեմն պիղծ է, քանի որ բազմաթիւ չարիքների
պատճառ է, որովհետեւ պատերազմները, սպա-
նութիւնները, թալանը, աւերածութիւնները նրա-

նով են կատարւում, ուստի հարկ չէ այն ուտել59:

Այսքանն այս մասին:

ԺԱ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆՄԷԿԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ գինին պիղծ է, [սակայն] խմում են[ք]:
Արդ, նախ սա ասենք. բոլոր մարգարէները եւ
Աւետարանը գինին ազնիւ եւ մաքուր վկայեցին,
իսկ ձեր Մահմէտը՝ պիղծ, ուրեմն հակառակ է

մարգարէներին եւ մարգարէ չէ:
Դարձեալ, Մովսէսն ասում է. <<Ամէն ինչ, որ

Աստուած արարեց, բարի է>> (Ծննդ. Ա 31),
որովհետեւ Աստուած բարի է եւ չար չի գործում:
Արդ, եթէ գինին չար է, ուրեմն չարից է ստեղ-

ծուած եւ ոչ Աստծուց, եւ կը լինի երկու աս-
տուած՝ երբեմն՝ բարի, երբեմն չար արարող:

59 Ա-ն ունի. Դարձեալ զգինին պիղծ ասէք, զի
պատճառ է չարեաց, նոյնպէս եւ ձին պիղծ է եւ
պատճառ բազում չարեաց: Զի հարամութիւն

(արաբ. haram = ապօրինի, անմաքուր, անազնիւ,
պիղծ, նզովեալ. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 24),

թալան, (թաթար. talan = կողոպուտ, աւարառու-
թիւն. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Ա, էջ 243) աւերք,
պատերազմ եւ սպանումն նովաւ գործի, եւ որ-
պէս դուք ասէք, թէ առաջքն ձիոյն պիղծ է, զի
երկիւղ բերէ, եւ վերջքն՝ հալալ, զի բարձեալ է
զահն: Եւ յայտ է, զի վասն հինգ պատճառի հա-

րամ է ձին. նախ՝ զի մարգարէքն ամենայն եւ
Աւետարանն անսուրբ ասացին ջձի, երկրորդ՝ զի
ոչ մի ինչ ոչ ունի նշան սրբոյ, երրորդ՝ զի նմանք
նորա էշն եւ կիսէշն անսուրբ են, չորրորդ՝ զի
ղուրպան ոչ լինի, հինգերորդ՝ զի պատճառ է
սպանութեանց եւ բազում չարեաց: Եւ թէ ասեն.

Ընդէ՞ր դուք զձիոյ մազն առնէք մաղ, եւ զկաշին
մաշէք, ասեմք, թէ եւ դուք խոզի մազով զձիթա-
ղացի մաղն սրբէք, եւ զձէթն ուտէք, դուք զիշոյ
եւ զջորոյ կաշին ոչ մաշէք. ահա փեղն պիղծ եւ

ոսկրն՝ սուրբ. նոյնպէս գայլն, շնջրին, մուկն եւ

այլք պիղծք են եւ միսն մուրտառ, եւ զմորթն
զգենումք: Այս է պատճառն, զոր ինչ արուեստն
գործէ, սուրբ է եւ պիտանի, նոյնպէս ձիենին եւ

ձարն սրբին արուեստիւն:

Դարձեալ, ամենայն տեղ, ուր ծնողը մաքուր

է, ծնունդն էլ մաքուր է, ինչպէս ոչխարը եւ գառը:
Արդ, գինու ծնողը խաղողն է՝ մաքուր է եւ ուտելի,

[ուրեմն] ծնունդը գինին էլ մաքուր եւ ըմպելի է:
Դարձեալ, մաճառն [քաղցու] էլ, գինին էլ՝

խաղողից են. եթէ մաճառը ազնիւ է, ուրեմն գի-
նին էլ ազնիւ է: Եթէ հակառակ փաստարկեն, թէ՝

ոչ ամեն բան, որ առաջանում են մի [աղբիւրից]

մաքուր են, ինչպէս որ մի մօրից կաթը եւ մէզը.

մեկը մաքուր է, միւսը պիղծ. այդպէս էլ խաղու

ղից մաճառը մաքուր է, գինին՝ պիղծ:

Ասենք, որ ճիշտ օրինակ չես բերում՝ երկու

պատճառով: Նախ, որովհետեւ մօր մէջ [ի սկզ
բանէ] զանազան էին մաքուրը եւ պիղծը, իսկ

այստեղ մաճառը եւ գինին նոյնից են առաջա
նում: Երկրորդ, այնտեղ կաթը միշտ մաքուր է,
իսկ մէզը պիղծ, իսկ այստեղ միշտ չէ, այլ՝ ժամա

նակի մէջ: Որովհետեւ ահա երեկ ամբողջու-

թեամբ մաճառ էր եւ մաքուր, նոյնն այսօր գինի է

եւ պիղծ, իսկ վաղը [դառնալու է] քացախ եւ մա-

քուր, ուրեմն ինչպէս մաճառն ու քացախն են մա-

քուր, այդպէս էլ այսօր գինին է մաքուր:

Եթէ ասեն, կան բաներ, որ երեկ կամ ապա-

գայում մաքուր են, [իսկ] այսօր պիղծ, ինչպէս

ոչխարի միսը ձեր պահքի ժամանակ, ապա

ասենք, որ եթէ այդպէս է, ապա մենք միսը պիղծ

չենք անուանում, այլ այսօր ենք [պահքի ժամա-

նակ համարում] պիղծ: Այդպէս էլ դուք գինին

պարզապէս պիղծ մի՛ յայտարարէք, այլ ասացէք,

որ այսօր է պիղծ մեզ համար: Հետեւաբար գինին

ձեզ համար պիղծ է, մեզ համար մաքուր:

Եւ եթէ ասեն, բազմաթիւ մաքուր բաներ

որակապէս փոխուելով՝ պղծւում են, ինչպէս հո-

տած միսն է փոխում որակը, այդպէս էլ մաճառը

որակը փոխելով՝ դառնում է պիղծ գինի, ասենք,

ըստ դրա որակն է պիղծ եւ ոչ գինին, որովհետեւ

գինին գոյացութիւն է, իսկ որակը պատահակա-

նութիւն: Դարձեալ ասենք, որ առարկայի որակի

բնական փոփոխութիւնը ոչ թէ պղծում, այլ առա-

ւել մաքրում է [այն], ինչպէս կենդանու արիւնը,

որ պիղծ է, սակայն սպիտակ կաթի փոխուելով՝

մաքրւում է: Եւ ջուրը տնկիների մէջ փոխւում է

պտղի որակի եւ մաքրւում: Այդպէս էլ [իր] բնա

կան որակով մաճառը դառնում է գինի, ապա

քացախ եւ փոփոխուելուց չի պղծւում, ուստի

ակնյայտ է, որ գինին ազնիւ է ըստ որակի եւ մա-

քուր ըստ էութեան:
Եւ եթէ մեզ հարցնի տաճիկներից մի տգէտ

մարդ կամ բռնաւոր. գինին ազնի՞ւ է, թէ պիղծ՝
ի՞նչ պատասխանենք: Կարճ պատասխանի՛ր,
ասա՛, որ մեզ համար ազնիւ է, ձեզ համար պիղծ:

Ասա նաեւ, որ սակաւ գինին եւ չափաւորն
օրինաւոր է, իսկ անչափը՝ պիղծ, որ հարբեցողու-

թիւն է, որովհետեւ բազմաթիւ շարիքներ նրանից
է, այսինքն՝ գինուց եւ հարբեցողութիւնից առաջ
են գալիս հոգու եւ մարմնի [չար գործերը]: Նախ
խափանում է բանականութիւնը, բռնկում ցան
կութիւնները, առաջ բերում տրտմութիւն, որը
պատճառ է դառնում շնութեան, սպանութեան,

այլ բազում չարագործութիւնների, ուստի պիղծ
է՝ ըստ գործերի, եւ այդ չար գործը լինում է հար
բեցողութիւնից: Այս պատճառով արգելուած է
հարբեցողութիւնը, որովհետեւ հարբեցողները
Աստծոյ արքայութիւն չեն ժառանգում, ասում է
մեր [Սուրբ] Գիրքը (տե՛ս Ա Կորնթ. Զ 10):

Դարձեալ ասա՛, որ գինու բնութիւնը ազնիւ
է, իսկ գործը՝պիղծ, ինչպէս սուրը, որի նիւթը եր
կաթն է, եւ բարի է, իսկ գործը չար եւ մերժելի,
որ սպանութիւնն է: Այդպէս էլ գինու գործն է չար
եւ վատթարագոյն, որովհետեւ թուլացնում է
մարմինը, ծռում լեզուն, աչքը, ականջները, ոտ-
քերն ու ձեռքերը գործի մէջ: Եւ այլ բազում
վնասներ է գործում գինին:

Եւ պէտք է իմանալ, որ սակաւ գինին, երբ
չափաւոր են խմում, շահաւէտ է եւ օգտակար:
Նախ, տրտմութիւնն է անցկացնում, ամոքում հի-
ւանդութիւնը (տե՛ս Ա Տիմ. Մ 23), աւելացնում ու-
ժը, որի պատճառով էլ երեք խումբ մարդիկ են
վայելում գինին. տրտմութիւն [ունեցողները],
ծերերը, հիւանդները, ինչպէս որ Սողոմոնն է
ասում՝ գինին տուէ՛ք տրտմածներին, այլեւ ծե-
րերին եւ հիւանդներին (Առակ. ԼԱ 6): Սրանց է
պատշաճում գինին:

Իսկ եթէ մէկն ասի, ինչպէս պիղծ է շատ գի-
նին, [այդպէս] էլ պիղծ է քիչը, որովհետեւ միեւ-

նոյն գինին է, ինչպէս որ մսեղէն պիղծ կերակու-

րը հաւասարապէս պղծում է մարդուն՝ [թէ] մի
պատառը, թէ՛ մէկ լիտրը: Ասենք, որ երկու տե-

սակ է պիղծը. կայ, որ պիղծ է ըստ նիւթի, կայ,

որ պիղծ է ըստ գործի: Այն, որ պիղծ է ըստ նիւ-

© National Library of Armenia



55 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 56 57 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 58

թի, հաւասարապէս պղծում է մարդուն, ինչպէս

որ մէկ ձուն եւ տասը ձուն միապէս են լուծում
մեր պահքը: Իսկ որ ըստ գործի է պիղծ՝ սակաւը
չի պղծում, այլ շատը, ինչպէս որ փուշը, որ քիչ է
ծակում, չի սպանում, իսկ նետը, որ առաւել է խո-

ցում, սպանում է: Այդպէս էլ սակաւ գինին չի
վնասում, իսկ անչափ շատը վնասում է:

Այլեւ Մովսէս մարգարէն, որի գիրքն ընդու-
նում էք եւ կոչում <<Թաւըէթ>>, Աստծոյ հրամանով
ամեն օր Տաճարում երկու գառ էր խորովում՝ սա-

փորի չորրորդ մասով գինի, բաղարջ հացով, եւ

գինին անապակ [էր]: Նոյնպէս եւ յետոյ Սողոմո-

նը, որ տաճարը կառուցեց, այդպէս էր անում: Եւ

եթէ պիղծ էր գինին, ինչո՞ւ էին տանում Տաճար

եւ խմում քահանաները:

Այսքանն այս մասին:

ԺԲ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆԵՐԿՈՒԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ միշտ ջրով լուացւում են եւ համարում

մեղքերից մաքրուած: Որի կապակցութեամբ
ասենք, որ եթէ ջուրը մաքրում է բոլոր մեղքերը
մարմնի, ապա չի մաքրում հոգու կեղտը, որը
մեղքն է, որովհետեւ մարմինն անմարմինը չի կա-

րող մաքրել:

Իսկ եթէ ասեն, ինչպէս մարմինն է պղծում
անմարմին հոգին՝ մեղքերով, այդպէս եւ բարի

մարմինը [մաքրում է] գործերով, ուրեմն կարող

է ջուրը մաքրել հոգու մեղքը: Ասենք, որ մեր

մարմինը միաւորուած է անմարմին հոգուն, ուս-

տի մարմնի թէ՛ բարի գործը, թէ՛ չար, հասնում է

հոգուն: Իսկ ջուրը մարմինն արտաքնապէս է
լուանում եւ չի հասնում հոգուն, որն անմարմին

է, ուստի եւ չի կարող մաքրել հոգու մեղքը:
Իսկ եթէ ասեն, դուք չէ՞ք մկրտւում, ասենք,

որ մեր մկրտութիւնը սոսկ ջրով մարմնի լուացու-
մը չէ, այլ զօրացած Սուրբ Հոգով՝ մեր Տէր Յիսուս

Քրիստոսի հրամանով, թէ՝ մկրտուէք Սուրբ հո
գով եւ ջրով: Արդ, ջուրը լուանում է մարմնի աղ-

տը, իսկ Հոգին Սուրբ մաքրում է մեր հոգու թաք-
նուած մեղքերը, ապա ուրեմն նման չէ մեր մկր-

տութիւնը ձեր լուացմանը:
Դարձեալ, Քրիստոս մկրտուեց Յորդանան

գետում եւ զօրացրեց ջուրը, բացուեց երկինքը,

Հայր Աստուած վկայեց Քրիստոսի համար՝ <<Դա՛ է

իմ սիրելի Որդին>>, եւ Սուրբ Հոգին աղաւնակերպ

իջաւ նրա վրայ, ուստի մենք հաւատալով Սուրբ

Երրորդութեան եւ մի Աստուածութեան՝ մկրտւում

ենք այդ ջրով եւ մաքրւում մեղքերից: Իսկ ձեր

լուացումն այդպիսին չէ:
Դարձեալ, Քրիստոսի կողից ջուր դուրս

եկաւ եւ արիւն՝ ի փրկութիւն հաւատացեալների:
Եւ մենք հաւատում ենք Քրիստոսի խաչին, թաղ-
մանը, նրա յարութեանը, եւ մկրտւում ենք Քրիս-

տոսի կողի ջրով՝ նրա թաղման եւ յարութեան

խորհրդով:
Այսպիսին չէ, սակայն, ձեր լուացումը:

Եւ եթէ ասեն, ձերն էլ նոյնպիսի տարրա-
կան ջուր է, ասենք, որ նման չեն մեր մկրտութիւ-

նը եւ ձեր լուացումը, թէպէտ միեւնոյն ջուրն է,
[որովհետեւ] տարբեր են կատարումները: Ինչ-

պէս օրինակ, միեւնոյն կինը մի մարդու համար

ազնիւ ամուսնութեամբ է, որ օրհնուել է պսա-
կադրութեամբ, իսկ ոմանց համար՝ շնութիւն է.
ահա նոյն կինն է եւ նոյն գործը՝ սակայն կատա-

րումները այլեւայլ: Այսպէս էլ թէպէտ միեւնոյն

ջուրն է՝ մկրտութեան [դէպքում]՝ խառնուած է
օրհնութեանը, իսկ լուացման [դէպքում]՝ ոչ:

Եւ ինչպէս քրտինքն էլ, մէզն էլ մարմնից են՝

մեկն առողջարար է, միւսը ոչ: Եւ կարող է մի

ջուրը քաղցր լինել, միւսը՝ դառը: Այդպէս էլ նոյն

ջրով այլ են մեր մկրտութիւնը եւ ձեր լուացումը:

Նախ մեր մկրտութիւնը խորհուրդ է, որի
ժամանակ յիշում ենք Սուրբ Երրորդութիւնը,

[երբ] խօսքը հանգչում էջրի նիւթին եւ դառնում

խորհուրդ, իսկ ձերը՝ ոչ: Երկրորդ՝ մեր մկրտու-

թիւնը ծնունդ է հոգով՝ Սուրբ Հոգուց, իսկ դուք
չէք ծնւում հոգով, որովհետեւ չէք հաւատում

Սուրբ Հոգուն: Երրորդ մի անգամ է Հոգու ծնուն-

դը, ինչպէս եւ մարմնինը, իսկ ձերը՝ բազում ան-

գամ: Չորրորդ՝ մենք ուրիշի ձեռքով ենք մկրտ-

ւում, [իսկ] դուք [ինքներդ] էք ձեզ լուանում:

Հինգերորդ՝ մկրտութիւնը մեր Քրիստոսի կողի
ջրով է եւ Յորդանանի ջրով, որ յայտնի է աւազա-
նում դրուած խաչով եւ ջրին խառնուող Սուրբ

միւռոնով, իսկ ձերը այդպէս չէ:
Եւ եթէ ասեն, Մովսէսը եւ միւս մարգարէնե-

րը այդպէս չլուացին ջրով, ասենք, որ Մովսէսը

ջրի մաքրութեան կարգը սահմանեց մկրտութեան

օրինակով որպէս նախընթաց [օրինակ]: Եւ [քա-

նի որ] չունէք Մովսէսին, չունէք [նաեւ] նոր մկր-

տութիւնը, ուրեմն ոչինչ է ձեր լուացումը60:
Եւ հարց եմ տալիս ձեզ. ձեր լուացումը սր-

բո՞ւմ է մեղքերը, թէ՝չի սրբում: Եթէ սրբում է բո
լոր մեղքերը, այլ [մնացած] բարութիւններն ին-
չո՞ւ էք անում, ինչպէս ուխտի գնալը [ի հաճն]61,

ողորմութիւն տալը [զաքաթն]62, պահքը, կա
մուրջը եւ այլն: Այլ բարի գործեր մի՜ արէք, որով-
հետեւ ահա ջուրը մաքրեց ձեզ, իսկ եթէ բարի

գործերն են մաքրում մեղքերը, ուրեմն անօգուտ
եւ աւելորդ է ջրով լուացումը:

Եւ եթէ ասեն, որ դուք նոյնպէս մկրտութիւ-

նից յետոյ բարի գործեր էք կատարում, ասենք,

որ մկրտութիւնը մաքրեց բոլոր մեղքերը՝ սկզբ-

նական եւ ներգործական, մեծ ու փոքր մի ան-

գամ եւ ոչ թէ կրկին, որովհետեւ հոգեւոր

ծնունդն էլ մեկ [անգամ է], ինչպէս եւ՝ մարմնա

ւորը, եւ մի անգամ Քրիստոս մկրտուեց, մի ան-

գամ էլ խաչուեց: Իսկ երբ մկրտութիւնից յետոյ

մեղանչում ենք բազմիցս՝ զղջումով, խոստովա-

նութեամբ, ապաշխարելով եւ բարի գործերով

ենք մաքրւում, եւ պահքը, ողորմութիւնը, աղօթք-

ներն են քաւում մեղքերն ու ջնջում անօրէնու-

թիւնները եւ ոչ թէ մկրտութիւնը:

Եւ եթէ ասեն՝ փոքր մեղքերը մեր լուացումն

է մաքրում, իսկ մեծերը բարի գործերը, ասենք

որ ջուրը փոքր մեղքերն է սրբում, [ուրեմն] ին-

չո՞ւ ձեր առականքն էք լուանում, որ շնութիւն եւ

պոռնկութիւն գործեց, որը մեծ մեղք է: Այդպէս էլ

ձեռքը, որ յափշտակութիւն եւ սպանութիւն

գործեց, ուստի փաստ է, որ անօգուտ է ձեր

լուացումը:
Եւ դարձեալ, բարի գործերը, որ մեծամեծ

մեղքեր են մաքրում, նրանք կարող են մաքրել

նաեւ փոքրերը, ինչպէս կացինը, երբ հատում է

ծառի արմատը, չորանում են նաեւ մանր ճիւղե-

րը, ուրեմն եւ անիմաստ է ձեր լուացումը:

60 Ա-ն ունի. Եւ թէ ասեն, թէպէտ զհոգւոյ մեղս ոչ

սրբէ ջուրն, այլ զմարմինն կարէ սրբել: Ասեմք.

մեղքն թէ հոգոյ է եւ թէ մարմնոյ ըստ ներգործու-

թեանն ոչ մնայ ոչ ի հոգին եւ ոչ ի մարմինն, զի

անցեալ է եւ գործեալ, իսկ ըստ ունակութեանն

մնայ միայն ի հոգին, այլ ոչ ի մարմինն:

61 Բնագրում՝ ի հաճն:
62 Բնագրում՝ ջաքաթն:

Եւ եթէ ասեն, ուրեմն ընդհանրապէս պէտք
չէ լուացումը, ասենք, բնաւ ոչ՝ ոչ հնում եւ ոչ նո-

րում, ինչպէս ցոյց տրուեց: Այլ է մարմնական
մաքրութիւնը, ինչպէս որ մեկը բաղնիքում մարմ

նի կեղտերն է լուանում: Եւ մենք ամեն օր մեր
ձեռքերն ու երեսն ենք լուանում, եւ հոգու համար
մաքրութիւն չէ այն, այդպէս էլ ձեր լուացումը:
Ապա թէ ոչ՝նայի՛ր ջրերի գորտերին, որ մշտապէս
լուացւում են եւ ոչ մի օգուտ չկայ դրանից:

Դարձեալ ասենք, որ ձեր լուացումը մեղքե-
րի մաքրութիւն չէ. եւ [դա] ակնյայտ է [այն բա
նից], որ երբ գնում էք մաքուր կնոջ մօտ, յետոյ
լուացւում էք, ինչպէս պիղծ կնոջ մօտ գնալուց
[յետոյ]: Արդ, եթէ ջուրն է մաքրում կամ ձեր մէջ
ազնիւ կին չկայ, եւ ամենը շնութիւն է, ուստի եւ
լուացւում էք, կամ էլ՝ օրինաւոր արդար կին ու
նէք եւ լուացւում էք, եւ ջուրն այն մաքրութիւն է
մարմնի, ինչպէս բաղնիքինը, եւ ոչ թէ՝ հոգու
մաքրութիւն, ինչպէս ասացինք:

Այսքանն այս մասին:

ԺԳ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆԵՐԵՔԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Թլփատման [մասին], որ <<սուննաթ>> են
[կոչում] եւ անարգում մեզ, թէ՝ անթլփատ էք:

Նախ ասում են, թէ՝ Աբրահամի ուխտով էր
թլփատութիւնը, եւ մենք էլ նրա որդիներն ենք
թլփատութեամբ:

Նախ պատասխանենք, որ մենք Աբրահամի
հաւատն ունենք եւ հաւատով ենք նրա որդիները,
որ առաւել է, քան թլփատութիւնը, որովհետեւ
հաւատաց Աբրահամը Աստծուն եւ արդարացաւ,
ասում է (Սուրբ] Գիրքը (տե՛ս Հռոմ. Դ.9) եւ ոչ թէ
թլփատութեամբ:

Դարձեալ, Աստուած թլփատութեան ուխտ

արեց Աբրահամի հետ, որ օրէնք էր անկատարնե-

րի համար, եւ նոյն Աստուած փոխեց այն եւ

տուեց մեզ մկրտութեան սրբութիւն՝ իբրեւ օրէնք
կատարեալներիս63:

63 Ա-ն ունի. Այլ եւ ի գալ ճշմարտութեանն եւ լու
սոյ, անպիտան է օրինակն եւ ստուերն: Դար
ձեալ՝ այլ էր սրբութիւն նոցա եւ այլ՝ լուացումն
ձեր. նախ ջի նոցա քահանայքն միայն սրբէին, եւ
դուք առհասարակ ժողովուրդք այր եւ կին: Երկ-

© National Library of Armenia



55 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 56 57 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 58

թի, հաւասարապէս պղծում է մարդուն, ինչպէս

որ մէկ ձուն եւ տասը ձուն միապէս են լուծում
մեր պահքը: Իսկ որ ըստ գործի է պիղծ՝ սակաւը
չի պղծում, այլ շատը, ինչպէս որ փուշը, որ քիչ է
ծակում, չի սպանում, իսկ նետը, որ առաւել է խո-

ցում, սպանում է: Այդպէս էլ սակաւ գինին չի
վնասում, իսկ անչափ շատը վնասում է:

Այլեւ Մովսէս մարգարէն, որի գիրքն ընդու-
նում էք եւ կոչում <<Թաւըէթ>>, Աստծոյ հրամանով
ամեն օր Տաճարում երկու գառ էր խորովում՝ սա-

փորի չորրորդ մասով գինի, բաղարջ հացով, եւ

գինին անապակ [էր]: Նոյնպէս եւ յետոյ Սողոմո-

նը, որ տաճարը կառուցեց, այդպէս էր անում: Եւ

եթէ պիղծ էր գինին, ինչո՞ւ էին տանում Տաճար

եւ խմում քահանաները:

Այսքանն այս մասին:

ԺԲ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆԵՐԿՈՒԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ միշտ ջրով լուացւում են եւ համարում

մեղքերից մաքրուած: Որի կապակցութեամբ
ասենք, որ եթէ ջուրը մաքրում է բոլոր մեղքերը
մարմնի, ապա չի մաքրում հոգու կեղտը, որը
մեղքն է, որովհետեւ մարմինն անմարմինը չի կա-

րող մաքրել:

Իսկ եթէ ասեն, ինչպէս մարմինն է պղծում
անմարմին հոգին՝ մեղքերով, այդպէս եւ բարի

մարմինը [մաքրում է] գործերով, ուրեմն կարող

է ջուրը մաքրել հոգու մեղքը: Ասենք, որ մեր

մարմինը միաւորուած է անմարմին հոգուն, ուս-

տի մարմնի թէ՛ բարի գործը, թէ՛ չար, հասնում է

հոգուն: Իսկ ջուրը մարմինն արտաքնապէս է
լուանում եւ չի հասնում հոգուն, որն անմարմին

է, ուստի եւ չի կարող մաքրել հոգու մեղքը:
Իսկ եթէ ասեն, դուք չէ՞ք մկրտւում, ասենք,

որ մեր մկրտութիւնը սոսկ ջրով մարմնի լուացու-
մը չէ, այլ զօրացած Սուրբ Հոգով՝ մեր Տէր Յիսուս

Քրիստոսի հրամանով, թէ՝ մկրտուէք Սուրբ հո
գով եւ ջրով: Արդ, ջուրը լուանում է մարմնի աղ-

տը, իսկ Հոգին Սուրբ մաքրում է մեր հոգու թաք-
նուած մեղքերը, ապա ուրեմն նման չէ մեր մկր-

տութիւնը ձեր լուացմանը:
Դարձեալ, Քրիստոս մկրտուեց Յորդանան

գետում եւ զօրացրեց ջուրը, բացուեց երկինքը,

Հայր Աստուած վկայեց Քրիստոսի համար՝ <<Դա՛ է

իմ սիրելի Որդին>>, եւ Սուրբ Հոգին աղաւնակերպ

իջաւ նրա վրայ, ուստի մենք հաւատալով Սուրբ

Երրորդութեան եւ մի Աստուածութեան՝ մկրտւում

ենք այդ ջրով եւ մաքրւում մեղքերից: Իսկ ձեր

լուացումն այդպիսին չէ:
Դարձեալ, Քրիստոսի կողից ջուր դուրս

եկաւ եւ արիւն՝ ի փրկութիւն հաւատացեալների:
Եւ մենք հաւատում ենք Քրիստոսի խաչին, թաղ-
մանը, նրա յարութեանը, եւ մկրտւում ենք Քրիս-

տոսի կողի ջրով՝ նրա թաղման եւ յարութեան

խորհրդով:
Այսպիսին չէ, սակայն, ձեր լուացումը:

Եւ եթէ ասեն, ձերն էլ նոյնպիսի տարրա-
կան ջուր է, ասենք, որ նման չեն մեր մկրտութիւ-

նը եւ ձեր լուացումը, թէպէտ միեւնոյն ջուրն է,
[որովհետեւ] տարբեր են կատարումները: Ինչ-

պէս օրինակ, միեւնոյն կինը մի մարդու համար

ազնիւ ամուսնութեամբ է, որ օրհնուել է պսա-
կադրութեամբ, իսկ ոմանց համար՝ շնութիւն է.
ահա նոյն կինն է եւ նոյն գործը՝ սակայն կատա-

րումները այլեւայլ: Այսպէս էլ թէպէտ միեւնոյն

ջուրն է՝ մկրտութեան [դէպքում]՝ խառնուած է
օրհնութեանը, իսկ լուացման [դէպքում]՝ ոչ:

Եւ ինչպէս քրտինքն էլ, մէզն էլ մարմնից են՝

մեկն առողջարար է, միւսը ոչ: Եւ կարող է մի

ջուրը քաղցր լինել, միւսը՝ դառը: Այդպէս էլ նոյն

ջրով այլ են մեր մկրտութիւնը եւ ձեր լուացումը:

Նախ մեր մկրտութիւնը խորհուրդ է, որի
ժամանակ յիշում ենք Սուրբ Երրորդութիւնը,

[երբ] խօսքը հանգչում էջրի նիւթին եւ դառնում

խորհուրդ, իսկ ձերը՝ ոչ: Երկրորդ՝ մեր մկրտու-

թիւնը ծնունդ է հոգով՝ Սուրբ Հոգուց, իսկ դուք
չէք ծնւում հոգով, որովհետեւ չէք հաւատում

Սուրբ Հոգուն: Երրորդ մի անգամ է Հոգու ծնուն-

դը, ինչպէս եւ մարմնինը, իսկ ձերը՝ բազում ան-

գամ: Չորրորդ՝ մենք ուրիշի ձեռքով ենք մկրտ-

ւում, [իսկ] դուք [ինքներդ] էք ձեզ լուանում:

Հինգերորդ՝ մկրտութիւնը մեր Քրիստոսի կողի
ջրով է եւ Յորդանանի ջրով, որ յայտնի է աւազա-
նում դրուած խաչով եւ ջրին խառնուող Սուրբ

միւռոնով, իսկ ձերը այդպէս չէ:
Եւ եթէ ասեն, Մովսէսը եւ միւս մարգարէնե-

րը այդպէս չլուացին ջրով, ասենք, որ Մովսէսը

ջրի մաքրութեան կարգը սահմանեց մկրտութեան

օրինակով որպէս նախընթաց [օրինակ]: Եւ [քա-

նի որ] չունէք Մովսէսին, չունէք [նաեւ] նոր մկր-

տութիւնը, ուրեմն ոչինչ է ձեր լուացումը60:
Եւ հարց եմ տալիս ձեզ. ձեր լուացումը սր-

բո՞ւմ է մեղքերը, թէ՝չի սրբում: Եթէ սրբում է բո
լոր մեղքերը, այլ [մնացած] բարութիւններն ին-
չո՞ւ էք անում, ինչպէս ուխտի գնալը [ի հաճն]61,

ողորմութիւն տալը [զաքաթն]62, պահքը, կա
մուրջը եւ այլն: Այլ բարի գործեր մի՜ արէք, որով-
հետեւ ահա ջուրը մաքրեց ձեզ, իսկ եթէ բարի

գործերն են մաքրում մեղքերը, ուրեմն անօգուտ
եւ աւելորդ է ջրով լուացումը:

Եւ եթէ ասեն, որ դուք նոյնպէս մկրտութիւ-

նից յետոյ բարի գործեր էք կատարում, ասենք,

որ մկրտութիւնը մաքրեց բոլոր մեղքերը՝ սկզբ-

նական եւ ներգործական, մեծ ու փոքր մի ան-

գամ եւ ոչ թէ կրկին, որովհետեւ հոգեւոր

ծնունդն էլ մեկ [անգամ է], ինչպէս եւ՝ մարմնա

ւորը, եւ մի անգամ Քրիստոս մկրտուեց, մի ան-

գամ էլ խաչուեց: Իսկ երբ մկրտութիւնից յետոյ

մեղանչում ենք բազմիցս՝ զղջումով, խոստովա-

նութեամբ, ապաշխարելով եւ բարի գործերով

ենք մաքրւում, եւ պահքը, ողորմութիւնը, աղօթք-

ներն են քաւում մեղքերն ու ջնջում անօրէնու-

թիւնները եւ ոչ թէ մկրտութիւնը:

Եւ եթէ ասեն՝ փոքր մեղքերը մեր լուացումն

է մաքրում, իսկ մեծերը բարի գործերը, ասենք

որ ջուրը փոքր մեղքերն է սրբում, [ուրեմն] ին-

չո՞ւ ձեր առականքն էք լուանում, որ շնութիւն եւ

պոռնկութիւն գործեց, որը մեծ մեղք է: Այդպէս էլ

ձեռքը, որ յափշտակութիւն եւ սպանութիւն

գործեց, ուստի փաստ է, որ անօգուտ է ձեր

լուացումը:
Եւ դարձեալ, բարի գործերը, որ մեծամեծ

մեղքեր են մաքրում, նրանք կարող են մաքրել

նաեւ փոքրերը, ինչպէս կացինը, երբ հատում է

ծառի արմատը, չորանում են նաեւ մանր ճիւղե-

րը, ուրեմն եւ անիմաստ է ձեր լուացումը:

60 Ա-ն ունի. Եւ թէ ասեն, թէպէտ զհոգւոյ մեղս ոչ

սրբէ ջուրն, այլ զմարմինն կարէ սրբել: Ասեմք.

մեղքն թէ հոգոյ է եւ թէ մարմնոյ ըստ ներգործու-

թեանն ոչ մնայ ոչ ի հոգին եւ ոչ ի մարմինն, զի

անցեալ է եւ գործեալ, իսկ ըստ ունակութեանն

մնայ միայն ի հոգին, այլ ոչ ի մարմինն:

61 Բնագրում՝ ի հաճն:
62 Բնագրում՝ ջաքաթն:

Եւ եթէ ասեն, ուրեմն ընդհանրապէս պէտք
չէ լուացումը, ասենք, բնաւ ոչ՝ ոչ հնում եւ ոչ նո-

րում, ինչպէս ցոյց տրուեց: Այլ է մարմնական
մաքրութիւնը, ինչպէս որ մեկը բաղնիքում մարմ

նի կեղտերն է լուանում: Եւ մենք ամեն օր մեր
ձեռքերն ու երեսն ենք լուանում, եւ հոգու համար
մաքրութիւն չէ այն, այդպէս էլ ձեր լուացումը:
Ապա թէ ոչ՝նայի՛ր ջրերի գորտերին, որ մշտապէս
լուացւում են եւ ոչ մի օգուտ չկայ դրանից:

Դարձեալ ասենք, որ ձեր լուացումը մեղքե-
րի մաքրութիւն չէ. եւ [դա] ակնյայտ է [այն բա
նից], որ երբ գնում էք մաքուր կնոջ մօտ, յետոյ
լուացւում էք, ինչպէս պիղծ կնոջ մօտ գնալուց
[յետոյ]: Արդ, եթէ ջուրն է մաքրում կամ ձեր մէջ
ազնիւ կին չկայ, եւ ամենը շնութիւն է, ուստի եւ
լուացւում էք, կամ էլ՝ օրինաւոր արդար կին ու
նէք եւ լուացւում էք, եւ ջուրն այն մաքրութիւն է
մարմնի, ինչպէս բաղնիքինը, եւ ոչ թէ՝ հոգու
մաքրութիւն, ինչպէս ասացինք:

Այսքանն այս մասին:

ԺԳ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆԵՐԵՔԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Թլփատման [մասին], որ <<սուննաթ>> են
[կոչում] եւ անարգում մեզ, թէ՝ անթլփատ էք:

Նախ ասում են, թէ՝ Աբրահամի ուխտով էր
թլփատութիւնը, եւ մենք էլ նրա որդիներն ենք
թլփատութեամբ:

Նախ պատասխանենք, որ մենք Աբրահամի
հաւատն ունենք եւ հաւատով ենք նրա որդիները,
որ առաւել է, քան թլփատութիւնը, որովհետեւ
հաւատաց Աբրահամը Աստծուն եւ արդարացաւ,
ասում է (Սուրբ] Գիրքը (տե՛ս Հռոմ. Դ.9) եւ ոչ թէ
թլփատութեամբ:

Դարձեալ, Աստուած թլփատութեան ուխտ

արեց Աբրահամի հետ, որ օրէնք էր անկատարնե-

րի համար, եւ նոյն Աստուած փոխեց այն եւ

տուեց մեզ մկրտութեան սրբութիւն՝ իբրեւ օրէնք
կատարեալներիս63:

63 Ա-ն ունի. Այլ եւ ի գալ ճշմարտութեանն եւ լու
սոյ, անպիտան է օրինակն եւ ստուերն: Դար
ձեալ՝ այլ էր սրբութիւն նոցա եւ այլ՝ լուացումն
ձեր. նախ ջի նոցա քահանայքն միայն սրբէին, եւ
դուք առհասարակ ժողովուրդք այր եւ կին: Երկ-

© National Library of Armenia



59 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 60 61 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 62

Դարձեալ, Աբրահամին տուեց մարմնաւոր
թլփատութիւն, իսկ մեզ՝ հոգեւոր: Դուք աւելորդ

մորթին էք կտրում, որ անօգուտ է՝ առանց հա-

ւատի եւ բարի գործերի, իսկ մենք աւելորդ
մեղքն ենք կտրում հաւատով եւ բարի գործե-
րով: Ապա ուրեմն հոգեւոր թլփատութիւն ու-
նենք մենք եւ ո՛չ դուք:

Դարձեալ ասենք, որ թլփատութիւնն արդա-
րութիւն չէ, այլ տարբերող նշան, որովհետեւ Աբ-

րահամի որդիները տարբերուեցին այլազգինե-

րից, ինչպէս մեկը իր ոչխարին է դրոշմում, որ
առանձնանայ ուրիշի [ոչխարներից]: Եւ յայտնի
վկայութիւն կայ, երբ քառասուն տարի անապա-

տում էին, չէին թլփատւում, իսկ երբ մտան աւե
տեաց երկիրը, այդժամ թլփատուեցին, որ տար-
բերուեն այլազգիներից:

Դարձեալ թլփատութիւնը նշան էր այն ազ-
գի եւ [այն] մասի, [որտեղից] ծնուելու էր Քրիս-

տոս: Ուստի Աբրահամը երդուեցնում էր երան-
քով՝ ծածկապէս խորհրդանշելով Քրիստոսին:

Իսկ մենք Քրիստոսից մարմնապէս չենք ծնւում,

այլ հոգեպէս, ուստի թլփատւում ենք ոչ թէ մարմ-

նապէս, այլ հոգեպէս:
Դարձեալ, թլփատութիւնը նշանն էր հրեայ

ազգի, որ բաժանուելու էր Ուխտից եւ Աստծոյ

օրէնքներից եւ կտրուելու Քրիստոսի բոլոր ան-

դամներից եւ դառնալու ողջ մարդկութեան խո-

տանը, ինչպէս այժմ են, որովհետեւ Աստծոյ աչ-

քից ընկան, այլեւ դարձան ողջ մարդկութեան

ատելիքը:
Դարձեալ, չենք թլփատւում, որպէսզի բա-

ժանուենք [հրեաներից եւ մկրտւում ենք, որպէս-

րորդ՝ եւ յորժամ ի սրբութիւնն մտանէին, եւ դուք՝
յարաժամ: Երրորդ՝ նոքա զձեռս եւ զոտս միայն,
եւ դուք զայլ անդամսն: Զորրորդ՝ եւ զմեղս խոս-
տովանէին ընդ ջրոյն, եւ դուք՝ ոչ: Հինգերորդ՝
նոցա այն մարմնոյ էր սրբութիւն, եւ դուք հոգոյ
ասէք սրբութիւն, ապա ուրեմն ոչ է նման սրբու-
թիւն նոցա եւ լուացումն ձեր: Դարձեալ՝ թէ զնո-
ցայն ունիք լուացումն, զհին օրէնքն ունիք, եւ ջհ-
տին էք հաւասար, ապա ոչ է օրէնք ձեր նոր, որ-
պէս դուք ասէք: Եւ թէ ասեն. ապա ընդ հնոյն եւ
մարգարէիցն ունիմք զօգուտն ի լուանալն,
ասեմք, թէ ոչինչ է օգուտ, զի հինն էանց, եւ ան
պիտան է, որպէս այժմ ջհտին լուացումն, եւ
զնոր մկրտութիւնս ոչ ունիք, ապա ուրեմն ոչինչ
է օգուտ լուացումն ձեր:

զի բաժանուենք] հեթանոսներից: Իսկ դուք քանի
որ թլփատւում եւ չէք մկրտւում, ակնյայտ է, որ
հաւասարւում էք հրեաներին եւ բոլոր ազգերի
անէծքն էք: Եւ չունէք Նոր օրէնքը, որովհետեւ չէք
մկրտւում, [սրանով] էլ հաւասարւում էք կռա
պաշտներին:

Եւ եթէ ասեն, թէ՝ Քրիստոս թլփատուեց,

դուք քրիստոնեաներդ ինչո՞ւ չէք թլփատւում,
ասենք, նախ Քրիստոս թլփատութեամբ Հին
օրէնքը կատարեց, իսկ մեզ որպէս Նոր օրէնք
մկրտութիւնը տուեց՝ ասելով. <<Մկրտուեցէ՛ք յա
նուն Հօր եւ Որդւոյ եւ Հոգւոյն Սրբոյ>>:

Դարձեալ, Քրիստոս թլփատուեց, որպէսզի

հակառակող չերեւայ Հին օրէնքին, այլ հնազանդ

եւ կատարող, ինչպէս քառասնօրեայ տաճար գա
լը եւ օրէնքը կատարելը:

Դարձեալ, որպէսզի երեւութական չերեւայ
Որդու մարդեղութիւնը, ինչպէս Աբրահամին երե

լաց (տե՛ս Ծննդ. ԺԸ 1), այլ թլփատուեց, որովհե-

տեւ ստոյգ մարդ եղաւ:

Դարձեալ, մինչեւ Վերնատուն եւ խաչելու-

թիւնը ինչ որ կատարեց Քրիստոս, չաւանդեց մեզ,

այլ [Վերջին] ընթրիքից յետոյ դրեց Նոր օրէնքի

սկիզբը եւ աւանդեց մեզ՝ ասելով. Այս կատա-

րէ՛ք իմ յիշատակի համար (Ղուկ. ԻԲ 9):

Դարձեալ, Քրիստոս թլփատուեց մարմնով,

որպէսզի իր դրած ուխտը հաստատի եւ իրագոր

ծի, իսկ մեզ հրամայեց հոգեւոր թլփատութիւն,

այսինքն՝ մեղքը կտրել հոգուց եւ մարմնից64:

Եւ եթէ ասեն, ապա Հապէշի հարաւային

ազգը թլփատւում է ըստ օրէնքի, եւ քրիստո-

նեաներ են, ուրեմն դուք էլ պէտք է այդպէս վա-

րուէք, ասենք որ նրանք յանուն օրէնքի չեն թլ-

64 Ա-ն ունի. Դարձեալ՝ ութօրեայ թլփատութիւնն
նշանակէր զութերորդ դարն, որ դասք մեղաւու

րացն հատանին եւ ի հուրն ընկենուն, եւ ար
դարքն ամբողջ մնան, եւ յայտ է յայնմանէ, զի
նշանն ի ձեռս, կամ յականջս կամ յըռընկունս,

կամ այլ ինչ մասն ոչ հրամայեաց դնել, այլ ի
մասն այն, որ ուն(ի) ջաւելորդ մորթն, ապա ու-
րեմն թլփատութիւնն նշան է եւ ոչ արդարութիւն:

Դարձեալ՝ նշան է բազմութեան զաւակաց, զի մի

ցրեսցի սաղմն եւ վիժեսցի, ուստի յայտ է, զի
օրէնք բազում կանայս եւ հարճս հրամայեաց
առնուլ, եւ ամուլն խոտան էր ի նոցա մէջն: Իսկ

մեզ կուսութիւն եւ պարկեշտութիւն պատուի-

րեաց հոգեւոր զաւակ եւ ոչ մարմնաւոր:

փատւում, այլ այն պատճառով, որ այդ երկիրն
անբարենպաստ է, եւ այդ աւելորդ մորթը վնա-

սում է, եւ մարդը մահանում է:
Իսկ եթէ ասեն, ինչպէս որ մկրտութիւնն է

մաքրում սկզբնական մեղքը, այդպէս էլ թլփա-
տութիւնը, ասենք, որ թլփատութիւնը Հին օրէն-

քում էր՝ սկզբնական մեղքի դէմ՝ որպէս նախօրի-

նակ եւ նմանութիւն, իսկ մկրտութիւնը Նոր [o-
րէնքում] է սկզբնական մեղքի դէմ՝ որպէս իրա-

կան եւ ճշմարիտ:
Դարձեալ, ինչպէս ճրագը գիշերն է լուսաւո-

րում, սակայն լոյսի բացուելով՝ խաւարում է, այդ-
պէս էլ թլփատութիւնը Հին [օրէնքում] ուժ ունէր,

սակայն երբ ծագեց մկրտութեան շնորհը, տկա-

րացաւ թլփատութեան օրէնքը:

Դարձեալ, մկրտութիւնը Հին [օրէնքում]

անօգուտ էր, քանի դեռ չէր մկրտուել Քրիստոս,

իսկ թլփատութիւնը Նոր [օրէնքում] է անօգուտ,

որովհետեւ վերացաւ Քրիստոսով, [ եւ] ամէն ինչ

իր ժամանակի մէջ է զօրաւոր: Ուստի ակնյայտ է,

որ չնայած հնում էլ մկրտւում էին, ինչպէս Մով-

սէսը եւ Յովհաննէսը, սակայն չէր կատարւում

մկրտութեան խորհուրդը: Այսպէս եւ եթէ մեկը

նորում թլփատուի, չի կատարուի թլփատութեան

խորհուրդը եւ չի սրբուի սկզբնական մեղքը:

Դարձեալ, թլփատութիւնը մաքրում է միայն

սկզբնական մեղքից, ինչպէս ոմանք են ասում,

սակայն մկրտութիւնը մաքրում է սկզբնականից

եւ ներգործականից, որը յայտնի է նոր հաւատա-

ցեալների [օրինակով], որոնք մկրտւում են եւ

մաքրւում բոլոր մեղքերից: Հետեւաբար, հաւա

սար չեն մկրտութիւնը եւ թլփատութիւնը:

Դարձեալ, թլփատութիւնը սկզբնականն էլ
չի մաքրում, ինչը յայտնի է մարգարէներից, [n
րոնք] թէպէտ թլփատուեցին, սակայն դժոխք

իջան՝ սկզբնական մեղքի պատճառով, ինչպէս որ

յայտնի է այն, որ մկրտուածները չմտան դժոխք:

Դարձեալ, մկրտութիւնը բացում է երկնքի

դուռը, որը չի կարող [անել] թլփատութիւնը,

ըստ որում՝ Ով չի ծնւում ջրով եւ հոգով, չի մտ-

նում արքայութիւն (Յովհ. Գ 5)՝ թող որ թլփա-

տուած լինեն:
Դարձեալ, մկրտութիւնն ազատում է յաւի-

տենական պատժից, որ չի կարող անել թլփա-

տութիւնը:

Դարձեալ, մկրտութեամբ մաքրւում են ե՛ւ
արուն, ե՛ւ էգը, իսկ թլփատութեամբ՝՝ միայն
արուն, իսկ էգը ոչ:

Դարձեալ, թլփատութիւնը մարմնաւոր կնիք
էր՝ ժամանակաւոր եւ անցողիկ, եւ յայտնի է, որ
փոխուել է, իսկ մկրտութիւնը հոգեւոր եւ յաւի-
տենական կնիք է, որովհետեւ անփոփոխ է մկր-
տութեան կնիքը հոգում:

[Եւ] այս համեմատութիւնն ըստ հին թլփա
տութեան է, իսկ ձեր <<կրճատելը>> թլփատութիւն
չէ, որ Աստուած տուեց Աբրահամին: Եւ յայտնի է
երկու [փաստով]: Նախ, որ Աբրահամի ուխտով
ութօրեայ էին թլփատում, իսկ ձերն այդպէս չէ,
այլ ե՛ւ ծերին, ե՛ւ տղային էք թլփատում: Երկ-
րորդ Աբրահամը ուզեց արու երեխաներին թլ-
փատել, իսկ ձեր Մահմէտը ՝ ե՛ւ արու, ե՛ւ էգ, որ
Աստծոյ օրէնքին դէմ հակառակութիւն է65:

[Իսկ հիմա] ցոյց տամ, որ դուք տաճիկ-
ներդ, թլփատութիւն չունէք: Եթէ թլփատում էք
ե՛ւ արուին, ե՛ւ էգին, սա հակառակ է Աբրահամի
ուխտին եւ խայտառակութիւնն է Աստծոյ օրէն
քի: Եթէ միայն արուին էք թլփատում, ահա [ու-
րեմն] ձեր կանայք անթլփատ են: Եւ երբ դուք
նրանց խառնակւում էք, դուք էլ նրանց հետ դառ-
նում էք անթլփատ. նա, ով խառնակւում է պոռ
նիկ կնոջը՝ մի մարմին է դառնում պոռնիկի հետ:
Ահա ակնյայտ է, որ ոչ մի կերպ չունէք թլփատու-
թիւն, ինչպէս հրեաները եւ չունէք մկրտութիւն,
ինչպէս քրիստոնեաները: Ուրեմն յայտնւում էք
կռապաշտների եւ հեթանոսների դասում, որոնք
չունեն թլփատութիւն եւ ոչ էլ՝ մկրտութիւն, ինչ-
պէս որ դուք չունէք:

Այսքանն այս մասին:

65 Այս կապակցութեամբ Սամուէլ Անեցու Ժամա-
նակագրութեան մէջ կարդում ենք, թէ Մահմեդը
թլփատում էր ոչ միայն արուներին, <<այլեւ ջկա-
նայս անգամ, որով գարշելի այպանեաց զնշա-
նակ ուխտին Տեառն>> (տե՛ս Սամուէլ Անեցի եւ
Շարունակողներ, Ժամանակագրութիւն, էջ
150): Ի դէպ, որոշ մուսուլմանական երկրներում
պահպանուել է աղջիկներին թլփատելու նա-

խաիսլամական սովորոյթը. (տե՛ս Ислам. Крат-
кий справочник, с. 107):

© National Library of Armenia



59 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 60 61 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻՒԼԵՍԵՐԵԱՆԻ <<ԻՍԼԱՄԸ ՀԱՅ ՄԱՏԵՆԱԳՐՈՒԹԵԱՆ ՄԷՋ>> 62

Դարձեալ, Աբրահամին տուեց մարմնաւոր
թլփատութիւն, իսկ մեզ՝ հոգեւոր: Դուք աւելորդ

մորթին էք կտրում, որ անօգուտ է՝ առանց հա-

ւատի եւ բարի գործերի, իսկ մենք աւելորդ
մեղքն ենք կտրում հաւատով եւ բարի գործե-
րով: Ապա ուրեմն հոգեւոր թլփատութիւն ու-
նենք մենք եւ ո՛չ դուք:

Դարձեալ ասենք, որ թլփատութիւնն արդա-
րութիւն չէ, այլ տարբերող նշան, որովհետեւ Աբ-

րահամի որդիները տարբերուեցին այլազգինե-

րից, ինչպէս մեկը իր ոչխարին է դրոշմում, որ
առանձնանայ ուրիշի [ոչխարներից]: Եւ յայտնի
վկայութիւն կայ, երբ քառասուն տարի անապա-

տում էին, չէին թլփատւում, իսկ երբ մտան աւե
տեաց երկիրը, այդժամ թլփատուեցին, որ տար-
բերուեն այլազգիներից:

Դարձեալ թլփատութիւնը նշան էր այն ազ-
գի եւ [այն] մասի, [որտեղից] ծնուելու էր Քրիս-

տոս: Ուստի Աբրահամը երդուեցնում էր երան-
քով՝ ծածկապէս խորհրդանշելով Քրիստոսին:

Իսկ մենք Քրիստոսից մարմնապէս չենք ծնւում,

այլ հոգեպէս, ուստի թլփատւում ենք ոչ թէ մարմ-

նապէս, այլ հոգեպէս:
Դարձեալ, թլփատութիւնը նշանն էր հրեայ

ազգի, որ բաժանուելու էր Ուխտից եւ Աստծոյ

օրէնքներից եւ կտրուելու Քրիստոսի բոլոր ան-

դամներից եւ դառնալու ողջ մարդկութեան խո-

տանը, ինչպէս այժմ են, որովհետեւ Աստծոյ աչ-

քից ընկան, այլեւ դարձան ողջ մարդկութեան

ատելիքը:
Դարձեալ, չենք թլփատւում, որպէսզի բա-

ժանուենք [հրեաներից եւ մկրտւում ենք, որպէս-

րորդ՝ եւ յորժամ ի սրբութիւնն մտանէին, եւ դուք՝
յարաժամ: Երրորդ՝ նոքա զձեռս եւ զոտս միայն,
եւ դուք զայլ անդամսն: Զորրորդ՝ եւ զմեղս խոս-
տովանէին ընդ ջրոյն, եւ դուք՝ ոչ: Հինգերորդ՝
նոցա այն մարմնոյ էր սրբութիւն, եւ դուք հոգոյ
ասէք սրբութիւն, ապա ուրեմն ոչ է նման սրբու-
թիւն նոցա եւ լուացումն ձեր: Դարձեալ՝ թէ զնո-
ցայն ունիք լուացումն, զհին օրէնքն ունիք, եւ ջհ-
տին էք հաւասար, ապա ոչ է օրէնք ձեր նոր, որ-
պէս դուք ասէք: Եւ թէ ասեն. ապա ընդ հնոյն եւ
մարգարէիցն ունիմք զօգուտն ի լուանալն,
ասեմք, թէ ոչինչ է օգուտ, զի հինն էանց, եւ ան
պիտան է, որպէս այժմ ջհտին լուացումն, եւ
զնոր մկրտութիւնս ոչ ունիք, ապա ուրեմն ոչինչ
է օգուտ լուացումն ձեր:

զի բաժանուենք] հեթանոսներից: Իսկ դուք քանի
որ թլփատւում եւ չէք մկրտւում, ակնյայտ է, որ
հաւասարւում էք հրեաներին եւ բոլոր ազգերի
անէծքն էք: Եւ չունէք Նոր օրէնքը, որովհետեւ չէք
մկրտւում, [սրանով] էլ հաւասարւում էք կռա
պաշտներին:

Եւ եթէ ասեն, թէ՝ Քրիստոս թլփատուեց,

դուք քրիստոնեաներդ ինչո՞ւ չէք թլփատւում,
ասենք, նախ Քրիստոս թլփատութեամբ Հին
օրէնքը կատարեց, իսկ մեզ որպէս Նոր օրէնք
մկրտութիւնը տուեց՝ ասելով. <<Մկրտուեցէ՛ք յա
նուն Հօր եւ Որդւոյ եւ Հոգւոյն Սրբոյ>>:

Դարձեալ, Քրիստոս թլփատուեց, որպէսզի

հակառակող չերեւայ Հին օրէնքին, այլ հնազանդ

եւ կատարող, ինչպէս քառասնօրեայ տաճար գա
լը եւ օրէնքը կատարելը:

Դարձեալ, որպէսզի երեւութական չերեւայ
Որդու մարդեղութիւնը, ինչպէս Աբրահամին երե

լաց (տե՛ս Ծննդ. ԺԸ 1), այլ թլփատուեց, որովհե-

տեւ ստոյգ մարդ եղաւ:

Դարձեալ, մինչեւ Վերնատուն եւ խաչելու-

թիւնը ինչ որ կատարեց Քրիստոս, չաւանդեց մեզ,

այլ [Վերջին] ընթրիքից յետոյ դրեց Նոր օրէնքի

սկիզբը եւ աւանդեց մեզ՝ ասելով. Այս կատա-

րէ՛ք իմ յիշատակի համար (Ղուկ. ԻԲ 9):

Դարձեալ, Քրիստոս թլփատուեց մարմնով,

որպէսզի իր դրած ուխտը հաստատի եւ իրագոր

ծի, իսկ մեզ հրամայեց հոգեւոր թլփատութիւն,

այսինքն՝ մեղքը կտրել հոգուց եւ մարմնից64:

Եւ եթէ ասեն, ապա Հապէշի հարաւային

ազգը թլփատւում է ըստ օրէնքի, եւ քրիստո-

նեաներ են, ուրեմն դուք էլ պէտք է այդպէս վա-

րուէք, ասենք որ նրանք յանուն օրէնքի չեն թլ-

64 Ա-ն ունի. Դարձեալ՝ ութօրեայ թլփատութիւնն
նշանակէր զութերորդ դարն, որ դասք մեղաւու

րացն հատանին եւ ի հուրն ընկենուն, եւ ար
դարքն ամբողջ մնան, եւ յայտ է յայնմանէ, զի
նշանն ի ձեռս, կամ յականջս կամ յըռընկունս,

կամ այլ ինչ մասն ոչ հրամայեաց դնել, այլ ի
մասն այն, որ ուն(ի) ջաւելորդ մորթն, ապա ու-
րեմն թլփատութիւնն նշան է եւ ոչ արդարութիւն:

Դարձեալ՝ նշան է բազմութեան զաւակաց, զի մի

ցրեսցի սաղմն եւ վիժեսցի, ուստի յայտ է, զի
օրէնք բազում կանայս եւ հարճս հրամայեաց
առնուլ, եւ ամուլն խոտան էր ի նոցա մէջն: Իսկ

մեզ կուսութիւն եւ պարկեշտութիւն պատուի-

րեաց հոգեւոր զաւակ եւ ոչ մարմնաւոր:

փատւում, այլ այն պատճառով, որ այդ երկիրն
անբարենպաստ է, եւ այդ աւելորդ մորթը վնա-

սում է, եւ մարդը մահանում է:
Իսկ եթէ ասեն, ինչպէս որ մկրտութիւնն է

մաքրում սկզբնական մեղքը, այդպէս էլ թլփա-
տութիւնը, ասենք, որ թլփատութիւնը Հին օրէն-

քում էր՝ սկզբնական մեղքի դէմ՝ որպէս նախօրի-

նակ եւ նմանութիւն, իսկ մկրտութիւնը Նոր [o-
րէնքում] է սկզբնական մեղքի դէմ՝ որպէս իրա-

կան եւ ճշմարիտ:
Դարձեալ, ինչպէս ճրագը գիշերն է լուսաւո-

րում, սակայն լոյսի բացուելով՝ խաւարում է, այդ-
պէս էլ թլփատութիւնը Հին [օրէնքում] ուժ ունէր,

սակայն երբ ծագեց մկրտութեան շնորհը, տկա-

րացաւ թլփատութեան օրէնքը:

Դարձեալ, մկրտութիւնը Հին [օրէնքում]

անօգուտ էր, քանի դեռ չէր մկրտուել Քրիստոս,

իսկ թլփատութիւնը Նոր [օրէնքում] է անօգուտ,

որովհետեւ վերացաւ Քրիստոսով, [ եւ] ամէն ինչ

իր ժամանակի մէջ է զօրաւոր: Ուստի ակնյայտ է,

որ չնայած հնում էլ մկրտւում էին, ինչպէս Մով-

սէսը եւ Յովհաննէսը, սակայն չէր կատարւում

մկրտութեան խորհուրդը: Այսպէս եւ եթէ մեկը

նորում թլփատուի, չի կատարուի թլփատութեան

խորհուրդը եւ չի սրբուի սկզբնական մեղքը:

Դարձեալ, թլփատութիւնը մաքրում է միայն

սկզբնական մեղքից, ինչպէս ոմանք են ասում,

սակայն մկրտութիւնը մաքրում է սկզբնականից

եւ ներգործականից, որը յայտնի է նոր հաւատա-

ցեալների [օրինակով], որոնք մկրտւում են եւ

մաքրւում բոլոր մեղքերից: Հետեւաբար, հաւա

սար չեն մկրտութիւնը եւ թլփատութիւնը:

Դարձեալ, թլփատութիւնը սկզբնականն էլ
չի մաքրում, ինչը յայտնի է մարգարէներից, [n
րոնք] թէպէտ թլփատուեցին, սակայն դժոխք

իջան՝ սկզբնական մեղքի պատճառով, ինչպէս որ

յայտնի է այն, որ մկրտուածները չմտան դժոխք:

Դարձեալ, մկրտութիւնը բացում է երկնքի

դուռը, որը չի կարող [անել] թլփատութիւնը,

ըստ որում՝ Ով չի ծնւում ջրով եւ հոգով, չի մտ-

նում արքայութիւն (Յովհ. Գ 5)՝ թող որ թլփա-

տուած լինեն:
Դարձեալ, մկրտութիւնն ազատում է յաւի-

տենական պատժից, որ չի կարող անել թլփա-

տութիւնը:

Դարձեալ, մկրտութեամբ մաքրւում են ե՛ւ
արուն, ե՛ւ էգը, իսկ թլփատութեամբ՝՝ միայն
արուն, իսկ էգը ոչ:

Դարձեալ, թլփատութիւնը մարմնաւոր կնիք
էր՝ ժամանակաւոր եւ անցողիկ, եւ յայտնի է, որ
փոխուել է, իսկ մկրտութիւնը հոգեւոր եւ յաւի-
տենական կնիք է, որովհետեւ անփոփոխ է մկր-
տութեան կնիքը հոգում:

[Եւ] այս համեմատութիւնն ըստ հին թլփա
տութեան է, իսկ ձեր <<կրճատելը>> թլփատութիւն
չէ, որ Աստուած տուեց Աբրահամին: Եւ յայտնի է
երկու [փաստով]: Նախ, որ Աբրահամի ուխտով
ութօրեայ էին թլփատում, իսկ ձերն այդպէս չէ,
այլ ե՛ւ ծերին, ե՛ւ տղային էք թլփատում: Երկ-
րորդ Աբրահամը ուզեց արու երեխաներին թլ-
փատել, իսկ ձեր Մահմէտը ՝ ե՛ւ արու, ե՛ւ էգ, որ
Աստծոյ օրէնքին դէմ հակառակութիւն է65:

[Իսկ հիմա] ցոյց տամ, որ դուք տաճիկ-
ներդ, թլփատութիւն չունէք: Եթէ թլփատում էք
ե՛ւ արուին, ե՛ւ էգին, սա հակառակ է Աբրահամի
ուխտին եւ խայտառակութիւնն է Աստծոյ օրէն
քի: Եթէ միայն արուին էք թլփատում, ահա [ու-
րեմն] ձեր կանայք անթլփատ են: Եւ երբ դուք
նրանց խառնակւում էք, դուք էլ նրանց հետ դառ-
նում էք անթլփատ. նա, ով խառնակւում է պոռ
նիկ կնոջը՝ մի մարմին է դառնում պոռնիկի հետ:
Ահա ակնյայտ է, որ ոչ մի կերպ չունէք թլփատու-
թիւն, ինչպէս հրեաները եւ չունէք մկրտութիւն,
ինչպէս քրիստոնեաները: Ուրեմն յայտնւում էք
կռապաշտների եւ հեթանոսների դասում, որոնք
չունեն թլփատութիւն եւ ոչ էլ՝ մկրտութիւն, ինչ-
պէս որ դուք չունէք:

Այսքանն այս մասին:

65 Այս կապակցութեամբ Սամուէլ Անեցու Ժամա-
նակագրութեան մէջ կարդում ենք, թէ Մահմեդը
թլփատում էր ոչ միայն արուներին, <<այլեւ ջկա-
նայս անգամ, որով գարշելի այպանեաց զնշա-
նակ ուխտին Տեառն>> (տե՛ս Սամուէլ Անեցի եւ
Շարունակողներ, Ժամանակագրութիւն, էջ
150): Ի դէպ, որոշ մուսուլմանական երկրներում
պահպանուել է աղջիկներին թլփատելու նա-

խաիսլամական սովորոյթը. (տե՛ս Ислам. Крат-
кий справочник, с. 107):

© National Library of Armenia



63 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 64 65 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻԼԵՍԵՐԵԱՆԻ ԺԻՄԱՄԸՀԱՅ ԱՍՏ ՄԷՋ>> 66

ԺԴ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆՉՈՐՍԵՐՈՐԴ

ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ
է Այն, որ պահք չունեն, ո՛չ հնում հրէական, ո՛չ

նորում՝ քրիստոնէական: Նախ տեսնենք կերա-

կուրների տարբերութիւնը, ո՞րն է նրանցից պահ-

քի, որը զատկական: Ասենք, որ բոլոր մարմիննե-

րը բաժանւում են երկու [տեսակի]՝ շնչաւոր եւ
անշունչ, այսինքն կենդանի եւ անկենդան: Արդ,

ինչ որ կենդանի է, օրինակ՝ ոչխարը եւ կամ կեն-

դանուց է առաջ եկել, օրինակ՝ կաթը եւ ձուն,
սրանք ուտի՞իի եւ զատկի կերակուր են, իսկ որ
անկենդան է եւ անշունչ, ինչպէս բոյսերը եւ

պտուղները՝ պահքի կերակուր են66: Իսկ դուք
այս ընտրութիւնը չունէք, ուրեմն պահք էլ չունէք:

Նախ, Մովսէսը քառասուն ցերեկ եւ գիշեր
պահեց եւ ոչինչ չկերաւ67: Քրիստոսն էլ քառա
սուն ցերեկ ու գիշեր պահեց առանց ուտելու: Իսկ

նորում քրիստոնեաները յիսուն օր են պահում եւ

բաւարարւում պահոց ուտելիքներով: Իսկ ձեր
պահքը այդպէս չէ. նախ, երեսուն օրով պակաս է,
քան հնում եւ նորում, իսկ կերակուրը մսեղէն է,

[որ] զատկական եւ բարեկենդանի է: Ապա ու-

րեմն պարզ է, որ չունէք պահք:
Իսկ եթէ ասեն՝ մինչ երեկոյ ոչինչ չենք ու-

տում, ասենք, որ պահքը երկու [հանգամանքով է]
տարբերւում. ժամանակի եւ կերակրի, ինչպէս

մենք քրիստոնեաներս մինչեւ երեկոյ ծոմ ենք պա-

հում եւ երեկոյեան ուտում պահքի կերակուրը:
Արդ, դուք պահում էք ըստ ժամանակի, իսկ ըստ
կերակրի լուծում էք [այն], ուրեմն պահք չունէք:

Դարձեալ, ողջ տարին ցերեկը ուտում էք,

գիշերը ոչ, իսկ Ռամատան ամսին68 գիշերն էք

66 Ա-ն ունի. Որպէս Մովսէս օրէնս եդ՝ բաղարջ
հաց ընդ եղեգի ուտել պահքն, եւ գառն զենուլ
ի զատկին, եւ այս օրէնք մեզ ի նորս աւանդեցաւ:

67 Ա-ն ունի. իսկ Եղիա պահեաց քառասուն օր, այլ
բաղարջ ի հաճարէ եկեր միանգամ, եւ ջուր միայն:

68 Ռամատան (Ռամազան). մուսուլմանական օրա-
ցոյցի իններորդ ամիսը, որ նուիրուած է պահ-
քին: Ըստ աւանդութեան այդ ամիս Մուհամմե-
դին տրուեց առաջին յայտնութիւնը: Պահքի ժա-

մանակ ցերեկը արգելւում է ուտել, խմել, զուար-
ճանալ, իսկ մայրամուտից յետոյ եւ արեւածագից
առաջ թոյլատրւում է. տե՛ս Ислам. Краткий
справочник, М., 1983, с. 96: Այս պարագան ար-

ուտում, իսկ ցերեկը ոչ, եւ ակնյայտ է, որ ինչպէս

միւս ամիսները չէք պահում, այս ամիսն էլ չէք
պահում:

Դարձեալ, ձեր պահքը երեսուն օր չէ, այլ մի

օր, որովհետեւ եթէ այսօր պահեցողութիւն էք

անում, երեկոյեան լուծում էք եւ բարեկենդան

անում եւ նորից միւս օրը պահում էք:
Դարձեալ, մի ցերեկն ու գիշերը կազմում են

մեկ օր, ինչպէս Մովսէսն է ասում՝ եղաւ երեկոյ եւ

եղաւ առաւօտ՝ մեկ օր (Ծննդ. Ա 5): Արդ, դուք
ցերեկը պահում, իսկ գիշերը լուծում էք, որից

պարզ է, որ ձեր պահքը կէս օր է եւ ո՛չ ամբող-

ջական:
Դարձեալ Աստծոյ մօտ՝ երկնքում, ցերեկ եւ

գիշեր չկայ, այլ միշտ ցերեկ է: Իսկ մեզ մօտ արե-

գակի ընթացքից կէտից-կէտ դառնում է մեկ օր:

Իսկ [քանի դեռ] արեգակը չի ժամանել [միւս]
կէտը՝ միեւնոյնն է [թէ որ ժամին ես] լուծում

[պահքը]՝ցերեկը, թէ՝ գիշերը:
Դարձեալ, ցերեկը պահում էք, իսկ գիշերը

լուծում կարծելով, թէ ցերեկն Աստուած տեսնում

է, իսկ գիշերը ոչ, այլապէս ինչո՞ւ գիշերն էլ չէք
պահում69:

Այսքանն այս մասին:

ձանագրուած է նաեւ Պօղոս, Սամուէլ, Գրիգոր
վարդապետների անունով կենցաղավարող
<<Յաղագս բուն բարեկենդանին>> երկում. ՄՀ, հա.

Ժ, էջ 738 [18]:
69 Ա-ն ունի. Դարձեալ՝ պահք եդաւ վասն խստու

թեան մարմնոյ, զի զսպեսցի ի փափկութենէ եւ ի
գիրութենէ, այլ ի պահքն ձեր առաւել փափկա-
նայք եւ գիրանայք զանազան կերակրովք եւ յա-
ճախ ուտելով:
Դարձեալ՝ պահքն ապաշխարութիւն է գործե-
ցեալ մեղաց, այլ ի պահքն ձեր գործէք զամե-
նայն ֆասատութիւն (= արաբ. ֆեսատաթ. ա)
ապականութիւն, ախտ, բիծ, պակասութիւն, բ)
օրինազանցութիւն, անկարգութիւն, չարութիւն,
ժանտութիւն, չարիք, ոճիր. տե՛ս <<Համառօտ բա-
ռարան ի տաճկականէ ի հայ...>>, էջ 1009) եւ ջա-
նիրաւութիւն, եւ զամենայն պղծալից գործս:
Դարձեալ՝ պահքն է պահպանութիւն խորհրդոց,
բանից եւ զգայարանացն: Արդ, ի պահքն ձեր
նոյնպէս ունիք զչար խորհուրդն ի միտս ձեր ու
զչար խօսս ի լեզուս եւ զիւրաքանչիւր զգայա-
րանս անխափան ի գործս իւր, զձեռս ի զրկա-
նաց եւ ի կաշառոց, զոտս ի չար գնացս, ջաչս ի

հայեցուածոց եւ զականջս ի լուր: Ոչ, ուրեմն, ու-
նիք սրբութեամբ պահք:

ԺԵ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆՀԻՆԳԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ հայի մորթածը չեն ուտում:
Եւ նախ իմանալու է, որ երեք բան չեն պղծ-

ւում. մեկը լեզուն, եթէ այլազգիների հետ խօսի,

երկրորդ՝ ձեռքը, եթէ անսուրբ կենդանի բռնի,
երրորդ սուրը ինչ էլ որ կտրի, չի պղծւում:

Արդ, հարցնում եմ ձեզ. ձեռքը եւ դանակը

մաքուր են, ի՞նչն է, որ պղծում է կենդանուն:

Ասում են՝ <<Յանուն Հօր եւ Որդու եւ Հոգու>>

Աստծո՞ւն ենք անուանում, թէ՝ այլ մեկին: Նրանք

ասում են, թէ՝ Աստուած էք ասում, սակայն երեքի
[անուն էք տալիս]: Ասենք, հապա դուք յանուն
Աստծոյ ինչո՞ւ էք ասում՝ <<բա նամի խուտա, բս
միլա, ռահման ու ռահիմ>>: Ահա դուք եւս Երրոր-

դութեան անունն էք յիշում. եւ չնայած դուք ձեր

լեզուով էք ասում՝
<<բա նամի խուտայ>>, մենք՝ մեր

[լեզուով]՝ <<յանուն Աստուծոյ>>, չի պղծւում լե=

զուն: Արդ, հարցնում եմ, եթէ ձեր լեզուով ասում

էք <<բսմիլա>>70 անմաքուր կենդանու համար,

ինչպիսին արջը կամ գայլն է եւ մորթում այն,

մաքրւո՞ւմ է, թէ՞ չի մաքրւում. դուք ինչո՞ւ բոլոր

կենդանիներն այսպէս չէք մորթում եւ ուտում:

Իսկ եթէ ասում էք չի մաքրւում, ասենք, որ ինչ
պէս <<բսմիլայն>> պիղծ կենդանին չի մաքրում,

այդպէս էլ <<Հայրը եւ Որդին եւ Հոգին>> չի պղծում

մաքուր կենդանին: Ուրեմն խոտելի չէ քրիստո-

նեայի մորթածը:

Իսկ եթէ ասեն, որովհետեւ դուք անթլփատ

էք, ասենք, որ եթէ անթլփատի մորթածը պիղծ է,

հայր Աբրահամն էլ դեռ անթլփատ լինելով՝ հրա-

ման առաւ Աստծուց վերցնել երեքամեայ ոչխար,

արջառ, նոխազ, տատրակ եւ աղաւնի եւ պատա-

րագեց, ու երեկոյեան տեսաւ Աստծուն՝ մի՞թէ ըն-

դունելի չեղաւ:
Եւ աւելի առաջ, երբ Նոյը դուրս եկաւ տա-

պանից եւ զոհաբերեց մաքուր կենդանիներ ու

Աստուած ընդունեց: Այդպէս եւ Աբէլի զոհաբե-

70 Բսմիլա -- բիսմի - լեահի ռախմանի - ո -

ռահիմ = <<Ողորմած, գթասիրտ Ալլահի անու-

նով>>: Ղուրանի գրեթէ բոլոր սուրահները սկսւում

են այս բանաձեւով: Այն արտաբերւում է աղօթ-

քից կամ իւրաքանչիւր գործ սկսելուց առաջ.

տե՛ս Ислам. Краткий справочник, с.42:

րութիւնը, որ Աստուած ընդունեց կրակով: Եւ

արդ, ի՞նչ էք ասում. պի՞ղծ էին նրանց զոհաբե-
րութիւնները, քանի որ անթլփատ էին:

Իսկ եթէ ասեն, այն ժամանակ դեռ չէր գոր
ծում անթլփատութեան ուխտը, ասենք, որ այն
ժամ չէր գործում անթլփատութեան ուխտը, իսկ
այժմ էլ այդ ուխտը վերացել է, եւ մեծագոյն
ուխտ է տրուել մեզ՝ Քրիստոս: Եւ ինչպէս նրանց
զոհաբերութիւնն էր մաքուր, որ անթլփատ էին,
այդպէս էլ մերն է մաքուր:

[Աւելին], ձեր Դմշխ մեծ քաղաքում71 սունի
տաճիկներ չկան72, ինչպիսին դուք էք. [նրանք
դէմ չեն], որ մորթը քրիստոնեաներն անեն, եւ ոչ
մի տաճիկ մարդ չի համարձակւում անասուն
մորթել73: Եւ կարո՞ղ էք սա ուրանալ: Ապա փաստ
է, որ նորագիւտ մոլեռանդութիւն է74 [պատել]
ձեզ մերժելու հայի մորթածը:

Եւ դարձեալ, եթէ այս կերպ մերժում էք
քրիստոնեայի մորթածը, ցորենն ինչո՞ւ էք ու-
տում, որովհետեւ քրիստոնեաները հնձում եւ

հաց են թխում, խաղող եւ ամենայն միրգ [քա-
ղում]: Քանզի սրանք էլ տնկական <<կենդանի-
ներ>> են, որոնք արմատացած են հողի մէջ, եւ
հատումը նրանց՝ մորթելն է, ինչպէս որ ցամա-
քային կենդանիների <<արմատը>> [նրանց] շնչի
մէջ է, ձկներինը՝ ջրի մէջ75. այդպէս էլ տնկինե-

71 <<Դմշխ>>-ը Դամասկոսն է:
72 <<Սունի = սուննա>>. արաբ. <<ճանապարհ>>, <<օրի-

նակ>>: Իսլամի հոսանքներից մեկը, որը ծայրայեղ
պահպանողական վերաբերմունք ունի Մուհամ-
մեդի անուան հետ կապուած աւանդութիւնների
եւ ասոյթների (= խադիսներ) նկատմամբ: Սուն-
նիզմի հետեւորդները կրում են աքլ - սուննա (=
սունիի մարդիկ) անունը:

73 Ա-ն ունի. Այլ եւ Մահմէտն ձեր գրեալ եւ աւան-
դեալ, թէ յոր վայր որ իցէ հայ մարդ, զամենայն
զենմունքն նա առնէ, եւ հալալ է, եւ թէ ֆար-
սանգ մի հեռի ի չորս կողմանց ոչ իցէ քրիստո-
նեայ, ապա տաճիկն զենցէ: Ապա եթէ դուք ու-
րանայք զայս եւ ծածկէք, այլ ի Դմշխ:

74 Բնագրում՝ թասուպութիւն. արաբ. ta, ssub, որ
նշանակում է մոլեռանդութիւն, անհանդուրժո-
ղութիւն. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Ա, էջ 250:

75 Ա-ն ունի. Եւ դարձեալ թէ այսպէս խտրող էք
զենմանց, զձուկն զոր քրիստոնեայք հանեն ի
ջրոյ, ընդէ՞ր դուք ուտէք: Զոր ահա խաչ կայ ի
գլուխն, եւ ի ձեռն քրիստոնեայ մարդոյ մեռանի ի
բազում տեղիս:

© National Library of Armenia



63 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 64 65 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻԼԵՍԵՐԵԱՆԻ ԺԻՄԱՄԸՀԱՅ ԱՍՏ ՄԷՋ>> 66

ԺԴ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆՉՈՐՍԵՐՈՐԴ

ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ
է Այն, որ պահք չունեն, ո՛չ հնում հրէական, ո՛չ

նորում՝ քրիստոնէական: Նախ տեսնենք կերա-

կուրների տարբերութիւնը, ո՞րն է նրանցից պահ-

քի, որը զատկական: Ասենք, որ բոլոր մարմիննե-

րը բաժանւում են երկու [տեսակի]՝ շնչաւոր եւ
անշունչ, այսինքն կենդանի եւ անկենդան: Արդ,

ինչ որ կենդանի է, օրինակ՝ ոչխարը եւ կամ կեն-

դանուց է առաջ եկել, օրինակ՝ կաթը եւ ձուն,
սրանք ուտի՞իի եւ զատկի կերակուր են, իսկ որ
անկենդան է եւ անշունչ, ինչպէս բոյսերը եւ

պտուղները՝ պահքի կերակուր են66: Իսկ դուք
այս ընտրութիւնը չունէք, ուրեմն պահք էլ չունէք:

Նախ, Մովսէսը քառասուն ցերեկ եւ գիշեր
պահեց եւ ոչինչ չկերաւ67: Քրիստոսն էլ քառա
սուն ցերեկ ու գիշեր պահեց առանց ուտելու: Իսկ

նորում քրիստոնեաները յիսուն օր են պահում եւ

բաւարարւում պահոց ուտելիքներով: Իսկ ձեր
պահքը այդպէս չէ. նախ, երեսուն օրով պակաս է,
քան հնում եւ նորում, իսկ կերակուրը մսեղէն է,

[որ] զատկական եւ բարեկենդանի է: Ապա ու-

րեմն պարզ է, որ չունէք պահք:
Իսկ եթէ ասեն՝ մինչ երեկոյ ոչինչ չենք ու-

տում, ասենք, որ պահքը երկու [հանգամանքով է]
տարբերւում. ժամանակի եւ կերակրի, ինչպէս

մենք քրիստոնեաներս մինչեւ երեկոյ ծոմ ենք պա-

հում եւ երեկոյեան ուտում պահքի կերակուրը:
Արդ, դուք պահում էք ըստ ժամանակի, իսկ ըստ
կերակրի լուծում էք [այն], ուրեմն պահք չունէք:

Դարձեալ, ողջ տարին ցերեկը ուտում էք,

գիշերը ոչ, իսկ Ռամատան ամսին68 գիշերն էք

66 Ա-ն ունի. Որպէս Մովսէս օրէնս եդ՝ բաղարջ
հաց ընդ եղեգի ուտել պահքն, եւ գառն զենուլ
ի զատկին, եւ այս օրէնք մեզ ի նորս աւանդեցաւ:

67 Ա-ն ունի. իսկ Եղիա պահեաց քառասուն օր, այլ
բաղարջ ի հաճարէ եկեր միանգամ, եւ ջուր միայն:

68 Ռամատան (Ռամազան). մուսուլմանական օրա-
ցոյցի իններորդ ամիսը, որ նուիրուած է պահ-
քին: Ըստ աւանդութեան այդ ամիս Մուհամմե-
դին տրուեց առաջին յայտնութիւնը: Պահքի ժա-

մանակ ցերեկը արգելւում է ուտել, խմել, զուար-
ճանալ, իսկ մայրամուտից յետոյ եւ արեւածագից
առաջ թոյլատրւում է. տե՛ս Ислам. Краткий
справочник, М., 1983, с. 96: Այս պարագան ար-

ուտում, իսկ ցերեկը ոչ, եւ ակնյայտ է, որ ինչպէս

միւս ամիսները չէք պահում, այս ամիսն էլ չէք
պահում:

Դարձեալ, ձեր պահքը երեսուն օր չէ, այլ մի

օր, որովհետեւ եթէ այսօր պահեցողութիւն էք

անում, երեկոյեան լուծում էք եւ բարեկենդան

անում եւ նորից միւս օրը պահում էք:
Դարձեալ, մի ցերեկն ու գիշերը կազմում են

մեկ օր, ինչպէս Մովսէսն է ասում՝ եղաւ երեկոյ եւ

եղաւ առաւօտ՝ մեկ օր (Ծննդ. Ա 5): Արդ, դուք
ցերեկը պահում, իսկ գիշերը լուծում էք, որից

պարզ է, որ ձեր պահքը կէս օր է եւ ո՛չ ամբող-

ջական:
Դարձեալ Աստծոյ մօտ՝ երկնքում, ցերեկ եւ

գիշեր չկայ, այլ միշտ ցերեկ է: Իսկ մեզ մօտ արե-

գակի ընթացքից կէտից-կէտ դառնում է մեկ օր:

Իսկ [քանի դեռ] արեգակը չի ժամանել [միւս]
կէտը՝ միեւնոյնն է [թէ որ ժամին ես] լուծում

[պահքը]՝ցերեկը, թէ՝ գիշերը:
Դարձեալ, ցերեկը պահում էք, իսկ գիշերը

լուծում կարծելով, թէ ցերեկն Աստուած տեսնում

է, իսկ գիշերը ոչ, այլապէս ինչո՞ւ գիշերն էլ չէք
պահում69:

Այսքանն այս մասին:

ձանագրուած է նաեւ Պօղոս, Սամուէլ, Գրիգոր
վարդապետների անունով կենցաղավարող
<<Յաղագս բուն բարեկենդանին>> երկում. ՄՀ, հա.

Ժ, էջ 738 [18]:
69 Ա-ն ունի. Դարձեալ՝ պահք եդաւ վասն խստու

թեան մարմնոյ, զի զսպեսցի ի փափկութենէ եւ ի
գիրութենէ, այլ ի պահքն ձեր առաւել փափկա-
նայք եւ գիրանայք զանազան կերակրովք եւ յա-
ճախ ուտելով:
Դարձեալ՝ պահքն ապաշխարութիւն է գործե-
ցեալ մեղաց, այլ ի պահքն ձեր գործէք զամե-
նայն ֆասատութիւն (= արաբ. ֆեսատաթ. ա)
ապականութիւն, ախտ, բիծ, պակասութիւն, բ)
օրինազանցութիւն, անկարգութիւն, չարութիւն,
ժանտութիւն, չարիք, ոճիր. տե՛ս <<Համառօտ բա-
ռարան ի տաճկականէ ի հայ...>>, էջ 1009) եւ ջա-
նիրաւութիւն, եւ զամենայն պղծալից գործս:
Դարձեալ՝ պահքն է պահպանութիւն խորհրդոց,
բանից եւ զգայարանացն: Արդ, ի պահքն ձեր
նոյնպէս ունիք զչար խորհուրդն ի միտս ձեր ու
զչար խօսս ի լեզուս եւ զիւրաքանչիւր զգայա-
րանս անխափան ի գործս իւր, զձեռս ի զրկա-
նաց եւ ի կաշառոց, զոտս ի չար գնացս, ջաչս ի

հայեցուածոց եւ զականջս ի լուր: Ոչ, ուրեմն, ու-
նիք սրբութեամբ պահք:

ԺԵ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆՀԻՆԳԵՐՈՐԴ
ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ հայի մորթածը չեն ուտում:
Եւ նախ իմանալու է, որ երեք բան չեն պղծ-

ւում. մեկը լեզուն, եթէ այլազգիների հետ խօսի,

երկրորդ՝ ձեռքը, եթէ անսուրբ կենդանի բռնի,
երրորդ սուրը ինչ էլ որ կտրի, չի պղծւում:

Արդ, հարցնում եմ ձեզ. ձեռքը եւ դանակը

մաքուր են, ի՞նչն է, որ պղծում է կենդանուն:

Ասում են՝ <<Յանուն Հօր եւ Որդու եւ Հոգու>>

Աստծո՞ւն ենք անուանում, թէ՝ այլ մեկին: Նրանք

ասում են, թէ՝ Աստուած էք ասում, սակայն երեքի
[անուն էք տալիս]: Ասենք, հապա դուք յանուն
Աստծոյ ինչո՞ւ էք ասում՝ <<բա նամի խուտա, բս
միլա, ռահման ու ռահիմ>>: Ահա դուք եւս Երրոր-

դութեան անունն էք յիշում. եւ չնայած դուք ձեր

լեզուով էք ասում՝
<<բա նամի խուտայ>>, մենք՝ մեր

[լեզուով]՝ <<յանուն Աստուծոյ>>, չի պղծւում լե=

զուն: Արդ, հարցնում եմ, եթէ ձեր լեզուով ասում

էք <<բսմիլա>>70 անմաքուր կենդանու համար,

ինչպիսին արջը կամ գայլն է եւ մորթում այն,

մաքրւո՞ւմ է, թէ՞ չի մաքրւում. դուք ինչո՞ւ բոլոր

կենդանիներն այսպէս չէք մորթում եւ ուտում:

Իսկ եթէ ասում էք չի մաքրւում, ասենք, որ ինչ
պէս <<բսմիլայն>> պիղծ կենդանին չի մաքրում,

այդպէս էլ <<Հայրը եւ Որդին եւ Հոգին>> չի պղծում

մաքուր կենդանին: Ուրեմն խոտելի չէ քրիստո-

նեայի մորթածը:

Իսկ եթէ ասեն, որովհետեւ դուք անթլփատ

էք, ասենք, որ եթէ անթլփատի մորթածը պիղծ է,

հայր Աբրահամն էլ դեռ անթլփատ լինելով՝ հրա-

ման առաւ Աստծուց վերցնել երեքամեայ ոչխար,

արջառ, նոխազ, տատրակ եւ աղաւնի եւ պատա-

րագեց, ու երեկոյեան տեսաւ Աստծուն՝ մի՞թէ ըն-

դունելի չեղաւ:
Եւ աւելի առաջ, երբ Նոյը դուրս եկաւ տա-

պանից եւ զոհաբերեց մաքուր կենդանիներ ու

Աստուած ընդունեց: Այդպէս եւ Աբէլի զոհաբե-

70 Բսմիլա -- բիսմի - լեահի ռախմանի - ո -

ռահիմ = <<Ողորմած, գթասիրտ Ալլահի անու-

նով>>: Ղուրանի գրեթէ բոլոր սուրահները սկսւում

են այս բանաձեւով: Այն արտաբերւում է աղօթ-

քից կամ իւրաքանչիւր գործ սկսելուց առաջ.

տե՛ս Ислам. Краткий справочник, с.42:

րութիւնը, որ Աստուած ընդունեց կրակով: Եւ

արդ, ի՞նչ էք ասում. պի՞ղծ էին նրանց զոհաբե-
րութիւնները, քանի որ անթլփատ էին:

Իսկ եթէ ասեն, այն ժամանակ դեռ չէր գոր
ծում անթլփատութեան ուխտը, ասենք, որ այն
ժամ չէր գործում անթլփատութեան ուխտը, իսկ
այժմ էլ այդ ուխտը վերացել է, եւ մեծագոյն
ուխտ է տրուել մեզ՝ Քրիստոս: Եւ ինչպէս նրանց
զոհաբերութիւնն էր մաքուր, որ անթլփատ էին,
այդպէս էլ մերն է մաքուր:

[Աւելին], ձեր Դմշխ մեծ քաղաքում71 սունի
տաճիկներ չկան72, ինչպիսին դուք էք. [նրանք
դէմ չեն], որ մորթը քրիստոնեաներն անեն, եւ ոչ
մի տաճիկ մարդ չի համարձակւում անասուն
մորթել73: Եւ կարո՞ղ էք սա ուրանալ: Ապա փաստ
է, որ նորագիւտ մոլեռանդութիւն է74 [պատել]
ձեզ մերժելու հայի մորթածը:

Եւ դարձեալ, եթէ այս կերպ մերժում էք
քրիստոնեայի մորթածը, ցորենն ինչո՞ւ էք ու-
տում, որովհետեւ քրիստոնեաները հնձում եւ

հաց են թխում, խաղող եւ ամենայն միրգ [քա-
ղում]: Քանզի սրանք էլ տնկական <<կենդանի-
ներ>> են, որոնք արմատացած են հողի մէջ, եւ
հատումը նրանց՝ մորթելն է, ինչպէս որ ցամա-
քային կենդանիների <<արմատը>> [նրանց] շնչի
մէջ է, ձկներինը՝ ջրի մէջ75. այդպէս էլ տնկինե-

71 <<Դմշխ>>-ը Դամասկոսն է:
72 <<Սունի = սուննա>>. արաբ. <<ճանապարհ>>, <<օրի-

նակ>>: Իսլամի հոսանքներից մեկը, որը ծայրայեղ
պահպանողական վերաբերմունք ունի Մուհամ-
մեդի անուան հետ կապուած աւանդութիւնների
եւ ասոյթների (= խադիսներ) նկատմամբ: Սուն-
նիզմի հետեւորդները կրում են աքլ - սուննա (=
սունիի մարդիկ) անունը:

73 Ա-ն ունի. Այլ եւ Մահմէտն ձեր գրեալ եւ աւան-
դեալ, թէ յոր վայր որ իցէ հայ մարդ, զամենայն
զենմունքն նա առնէ, եւ հալալ է, եւ թէ ֆար-
սանգ մի հեռի ի չորս կողմանց ոչ իցէ քրիստո-
նեայ, ապա տաճիկն զենցէ: Ապա եթէ դուք ու-
րանայք զայս եւ ծածկէք, այլ ի Դմշխ:

74 Բնագրում՝ թասուպութիւն. արաբ. ta, ssub, որ
նշանակում է մոլեռանդութիւն, անհանդուրժո-
ղութիւն. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Ա, էջ 250:

75 Ա-ն ունի. Եւ դարձեալ թէ այսպէս խտրող էք
զենմանց, զձուկն զոր քրիստոնեայք հանեն ի
ջրոյ, ընդէ՞ր դուք ուտէք: Զոր ահա խաչ կայ ի
գլուխն, եւ ի ձեռն քրիստոնեայ մարդոյ մեռանի ի
բազում տեղիս:

© National Library of Armenia



I
-

67 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 68 69 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻԼԵՍԵՐԵՄՆԻՍԱՍԸՀԱՅՍԱՏԵՆԱԳ ՄԷՋ>> 70

րինն ու բոյսերինը երկրի մէջ: Եւ որ բաժանում է
it կենդանուց շունչը եւ ձուկը՝ջրից, նրանց մորթելն

է. այդպէս էլ, որ բաժանում է բոյսը արմատից՝

նրա մորթելն է:
Իսկ եթէ ասեն, ապա ինչո՞ւ դուք տաճիկի

մորթածը չէք ուտում, ասենք, որ մորթը երեք
պարագայ ունի. այսինքն՝ մորթուողը, մորթողը,

մորթելը: Մորթուողը պէտք է մաքուր կենդանի
լինի, ինչպէս ոչխարը, աղաւնին. մորթելը յանուն
Աստծոյ պէտք է լինի եւ ոչ թէ յանուն կուռքերի
զոհաբերուի: Իսկ մորթողը երկու յատկանիշ
պէտք է ունենայ. նախ պէտք է կատարեալ տղա-
մարդ լինի՝ ո՛չ էգ կամ չէզոք, կամ անկատար մա-

նուկ, որից սերմնական զօրութիւնը պակասում է,
երկրորդ պէտք է լինի հաւատացեալ, որովհետեւ

անհաւատը մեղքով սպանել է իր հոգին եւ մոր-

թածը գազանաբեկ է, ուստի ուտելի չէ: Ա՛րդ, տա-

ճիկի յանուն Աստծոյ մորթելը բարի է, եթէ կեն-
դանին մաքուր է, սակայն քանի որ անհաւատ է
եւ իր հոգին սպանուած է մեղքով, ուստի սպա-
նուածը չի կարող արիւն հանել:

Եւ դարձեալ տաճիկն ախտացեալ է սոդո-
մական պղծութեամբ. ե՛ւ կնոջ հետ է ամուսնա-
նում, ե՛ւ չէզոքի, ուստի նրա կողմից մորթուածը
ուտելի չէ եւ պիղծ: Այս պատճառով մենք տաճի-

կի մորթածը չենք ուտում:

Այսքանն այս մասին:

ԺԶ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆՎԵՑԵՐՈՐԴ

ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ կարծում են, թէ իրենք օրինաւոր են76:

76 Ա-ն ունի. Զի ասէ իմաստասէրն, թէ սուտ է, որ
ոչ համաձայնի իրն ընդ ձայնին, որպէս ասելն
ոսկի քարին: Այսպէս եւ ասելն օրինաց նոցա
մուսուլման (արաբ. <<մուսլիմ>>, որ բառացիօրէն
նշանակում է՝ իրեն նուիրած Ալլահին. տե՛ս
Ислам. Краткий справочник, с. 82), այսինքն՝
սրպիկ հաւատ, ոչ համաձայնի իրի նոցա, քանզի
անուամբ միայն են եւ ոչ գործով, որպէս գերեզ-
ման բռեալ (տե՛ս Մտթ. ԻԳ 27):
Երկրորդ՝ զի զոր ինչ կարէ ոք առնել, զայն ար-
ժան է ուսուցանել. այսմ եւ Տէր վկայէ, որ արաս-
ցէ եւ ուսուսցէ (տե՛ս Գործք Ա 1): Իսկ ազգն այն
ամենեքեան միաբան գովեն զարդարութիւն եւ

ջխաղաղութիւն, եւ ոչ ոք առնել կամի ամենեւին:
Զի ոմն ի նոցանէ մի մասամբ չար եւ այլք զբո-

Ուստի իրերի բնական կարգով քննութեամբ

ցոյց տանք նրանց սուտ լինելը:
Նախ այսպէս, պլատոնական քաղաքային

օրէնքով պոռնիկներին ու շնացողներին հրա-

մայուեց բացայայտօրէն նստել փողոցներում եւ

հրապարակներում, որպէսզի միւսները զատուեն

նրանցից եւ գարշեն այդ չարութիւնից: Իսկ Մահ-

մէտը գովելի օրէնք է սահմանել, որ եթէ տասն

անգամ կամ աւելի գնան այդ ճանապարհով,

պատուելի են. եւ Մահմէտին իր ազգի մէջ գովում
են, թէ մի գիշերում այսքան կնոջ մօտ գնաց77:

Երկրորդ՝ իմաստասէրն ասում է, որ մարդու յոյսը
պէտք է լինի այն, որ աւելին գտնուի, քան ինքն

է: Այդ է պատճառը, որ աղքատը յոյս ունի թա-

գաւոր դառնալ: Իսկ տաճիկների ազգը այնպիսի

յոյս ունի Մահմէտով, իբրեւ թէ արքայութեան

դուռը նա է: Եւ փաստ է, որ բազում անգամներ

վանդակն ունին, եւ ոչ մի ի նոցանէ ոչ խոտեցան
յազգն իւրեանց:
Երրորդ՝ զի ոչ երբեք ի խաւարէ լոյս եւ ոչ ի չարէ՝
բարի: Արդ, ասեն նոքա եթէ ոք քրիստոնեայ կո-

ղոպտէ կամ սպանանէ՝ արքայութիւնն նմա է,
զոր եւ ոչ կարի կռապաշտքն ասէին յառաջքն:
Ըստ այնմ եւ ոմանք ի նոցանէ ոչ ուտեն զայլոցն՝
հարամ ասելով, որ եւ այս կարի հակառակ երեւի
այնմ:
Զորրորդ՝ զի ամենայն ոք ջայն ասէ Աստուած,

յորոյ անունն երդնու եւ ի յՕրէնսն եւս գրեալ է.
Երդնուցուս յԱստուած ճշմարիտ (տե՛ս Բ Օր, Զ
13): Իսկ ազգն Տաճկաց զխորոպճին կնոջ աս-
տուած պաշտեն: Եւ յայտ է յերդումն իւրեանց,

զոր թալեղ կոչեն նոքա, եւ այն ըստ նոցա ան-
քակելի, զոր եւ քրիստոնեայք զերդումն, որ առ
ճշմարիտն Աստուած, ոչ այնպէս պահեն որպէս
եւ նոքա:
Հինգերորդ՝ զի ամենայն ոք զԱստուած իւր
պաշտէ եւ երկիր պագանէ, որ եւ կռապաշտքն
նոյնպէս երկիր պագանէին, յայտ է յԱստուածա-
շունչ գիրն: Իսկ ազգն Տաճկաց զայն որ պաշ-
տեն եւ երդնուն, պղծեն՝ յամենայն ժամ չար առ-
նելով ընդ նոսա:

77 Ա-ն ունի. Եօթներորդ՝ զի ամենայն օրէնք սակս
այն գրեցան, զի պարկեշտասցին մարդիք ի յա-

նյագ ցանկութեանց. եւ յայտ է, զի յոչ լինել օրի-
նացն եւ պարկեշտութեանն, ջրով կորեան, որ-
պէս ասէ Գիր. ուտէին եւ ըմբէին, կանայս
առնէին եւ արանց լինէին, մինչեւ (Ղուկ. ԺԷ
27): Իսկ ազգն Տաճկաց, թէ ոք բազում ուտէ՝

քաջ ասեն եւ հռոգս տան, եւ հրապարակաւ չա-
րիս առնելով ընդանի ասեն լինել Աստուծոյ:

Աստծուն յիշատակելով՝ չեն երկրպագում, իսկ
երբ Մահմէտին են յիշում՝ ընկնում են երեսն ի
վայր: Երկրորդ՝ հռչակում են, որ Մահմէտը նոր

օրէնք է գրել, եւ յոյժ ստում են սրանով, որովհե-

տեւ նրանց թլփատութիւնը Մովսէսի օրէնքով է,
ինչպէս նաեւ լուացումը եւ նրանց աղօթքը, քանի

որ իսրայէլացիք բոլորը Երուսաղէմի դէմ դիմաց

էին աղօթում, իսկ սրանք դէպի ուխտատեղի78:

Այլեւ ամուսնական ընծայ եւ ի դէմս Աստծոյ

ասելը եւ այլն79: Եւ միայն տարբերութիւնն այն է,

որ սրանք Մահմէտին մարգարէ են համարում,

իսկ հրեան՝ ոչ: Չորրորդ՝ Աստծոյ արքայութիւնը

ուտել-խմելու [վայր] են քարոզում եւ ասում, թէ՝

իւրաքանչիւր ոք քառասուն կամ եօթանասուն

կին է ունենալու, որ յայտնի սուտ է, որը բացա
յայտեցինք վերը: Բոլոր ազգերը խոստովանում

են, թէ ովքեր մեռնում են, նրանք էլ յարութիւն են

առնելու: Արդ, աշխարհում շատերը կան, որ
առանց կնոջ են մեռնում, որտեղի՞ց նրանց այդ-

քան [կին]: Եւ ընդունում են նաեւ, որ մարդկային

բնութիւնն այնտեղ չի բազմանալու, ապա ուրեմն

սուտ է նրանց օրէնքը, սուտ է այնտեղ կին առնե-

լը, քանի որ կինը որդեծնութեան համար է:

Դարձեալ, ասում են՝ պաշտում ենք Աստ-

ծուն, սակայն ուրանում են Որդուն: Ընդունում են

յարութիւնը, սակայն Հոգուն տեղ չեն տալիս:

Ասում են գործերի հատուցում, սակայն ամեն

տեսակ մեղք են գործում: Եւ այս եւս. գինին

պիղծ են ասում, սակայն բոլորը հարբեցողու-

թեամբ են զբաղւում: Դառնալով մեզ՝զրպարտում

են, ասելով, թէ՝ ձեր քահանաները մահուան ժա-

մին աղօթք են կատարում եւ տանելով եկեղեցի՝

հրաժարուել տալիս հաւատից, թերեւս նկատի ու-

նենալով հրաժարումը յանձին ննջեցեալի:

78 Բնագրում՝ <<հաճն>>. արաբ. haji. նշանակում է
ուխտ, ուխտաւոր. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 8:

79 Բնագրում՝ <<մահը>>. արաբ. mahr. նշանակում է
ամուսնական ընծայ, որ փեսան տալիս է հարս-

նացուին. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 102:

Այլեւ ասում են, թէ՝ Յիսէն գալու է աշխար-
հի վախճանին80 եւ հարսանիք է անելու, թերեւս
նկատի ունենալով Աւետարանի հոգեւոր հարսին

ու փեսային եւ անմտութեամբ մարմնաւոր են
կարծում:

Ինչպէս եւ այն հարցին՝ թէ՝ ի՞նչ է գրուած
դրախտի դռանը, ասում են, թէ՝ Մահմէտի անու
նը, քանի որ նրանք արքայութիւնը մարմնական
են կարծում, ուստի դուռն ու գրածն էլ մարմնա-
կան են հասկանում, չիմանալով, որ արքայութիւ-
նը Աստծուն տեսնելն է, եւ դուռը Քրիստոս է,
ինչպէս Ինքը հրամայեց (տե՛ս Յովհ. Ժ.)9:

Հարցրէ՜ք նրանց, թէ առաջին հայրերը՝՝ Աբ-
րահամը, Մովսէսը, Դաւիթը ինչպէ՞ս մտան ար-
քայութիւն, որ դեռ չգիտէին Մահմէտի անունը:

Եւ Քրիստոս հրամայում է՝ Ուր եմ ես, այն-
տեղ իմ պաշտօնեան է լինելու երկնքում
(Յովհ. ԺԲ 26): Ահա եւ այդպէս քրիստոնեաները
մտնում են արքայութիւն եւ չգիտեն Մահմէտի
անունը81:

Այսքանն այս մասին:

80 Բնագրում՝ <<ղիամաթ>>. արաբ. qiamat, պրսկ.
giyamat, թուրք. kiyamet. աշխարհի վերջ, աշ-
խարհի վախճան, նաեւ՝ մեռեալների յարութիւն,
ահեղ դատաստան. տե՛ս Միջին հայ. բառ., Բ, էջ
73:

81 Ա-ն ունի. Եւ թէ Մահմէտին անունն՝ զայլն ամե
նայն յերկինս տանի, ինքն Մահմէտ ընդէ՞ր յերկ-
րի եւ ոչ յերկինս: Այսպէս եւ զայլ ամենայն չա
րիս եւ զհայհոյիչ ստութիւն նոցա, զոր բանիւ եւ
զոր գործով ունին, խնայեմ ի թղթի գրել, զի մի՛
տաղտկասցին սուրբ լսելիք ձեր: Այլ այս փոքր ի
շատէ, զի ծանիցէք զմոլար օրէնքն նոցա, եւ
բան առ բան պատասխանիցէք, եւ մի՛ յաղթի
ցիք:

© National Library of Armenia



I
-

67 ՍՈՒՍԱՆՆԱ ԳՐԻԳՈՐԵԱՆ 68 69 ԲԱԲԳԷՆ ԵՊՍ. ԿԻԼԵՍԵՐԵՄՆԻՍԱՍԸՀԱՅՍԱՏԵՆԱԳ ՄԷՋ>> 70

րինն ու բոյսերինը երկրի մէջ: Եւ որ բաժանում է
it կենդանուց շունչը եւ ձուկը՝ջրից, նրանց մորթելն

է. այդպէս էլ, որ բաժանում է բոյսը արմատից՝

նրա մորթելն է:
Իսկ եթէ ասեն, ապա ինչո՞ւ դուք տաճիկի

մորթածը չէք ուտում, ասենք, որ մորթը երեք
պարագայ ունի. այսինքն՝ մորթուողը, մորթողը,

մորթելը: Մորթուողը պէտք է մաքուր կենդանի
լինի, ինչպէս ոչխարը, աղաւնին. մորթելը յանուն
Աստծոյ պէտք է լինի եւ ոչ թէ յանուն կուռքերի
զոհաբերուի: Իսկ մորթողը երկու յատկանիշ
պէտք է ունենայ. նախ պէտք է կատարեալ տղա-
մարդ լինի՝ ո՛չ էգ կամ չէզոք, կամ անկատար մա-

նուկ, որից սերմնական զօրութիւնը պակասում է,
երկրորդ պէտք է լինի հաւատացեալ, որովհետեւ

անհաւատը մեղքով սպանել է իր հոգին եւ մոր-

թածը գազանաբեկ է, ուստի ուտելի չէ: Ա՛րդ, տա-

ճիկի յանուն Աստծոյ մորթելը բարի է, եթէ կեն-
դանին մաքուր է, սակայն քանի որ անհաւատ է
եւ իր հոգին սպանուած է մեղքով, ուստի սպա-
նուածը չի կարող արիւն հանել:

Եւ դարձեալ տաճիկն ախտացեալ է սոդո-
մական պղծութեամբ. ե՛ւ կնոջ հետ է ամուսնա-
նում, ե՛ւ չէզոքի, ուստի նրա կողմից մորթուածը
ուտելի չէ եւ պիղծ: Այս պատճառով մենք տաճի-

կի մորթածը չենք ուտում:

Այսքանն այս մասին:

ԺԶ
ԱՅԼԱԶԳԻՆԵՐԻ ՏԱՍՆՎԵՑԵՐՈՐԴ

ՄՈԼՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

Որ կարծում են, թէ իրենք օրինաւոր են76:

76 Ա-ն ունի. Զի ասէ իմաստասէրն, թէ սուտ է, որ
ոչ համաձայնի իրն ընդ ձայնին, որպէս ասելն
ոսկի քարին: Այսպէս եւ ասելն օրինաց նոցա
մուսուլման (արաբ. <<մուսլիմ>>, որ բառացիօրէն
նշանակում է՝ իրեն նուիրած Ալլահին. տե՛ս
Ислам. Краткий справочник, с. 82), այսինքն՝
սրպիկ հաւատ, ոչ համաձայնի իրի նոցա, քանզի
անուամբ միայն են եւ ոչ գործով, որպէս գերեզ-
ման բռեալ (տե՛ս Մտթ. ԻԳ 27):
Երկրորդ՝ զի զոր ինչ կարէ ոք առնել, զայն ար-
ժան է ուսուցանել. այսմ եւ Տէր վկայէ, որ արաս-
ցէ եւ ուսուսցէ (տե՛ս Գործք Ա 1): Իսկ ազգն այն
ամենեքեան միաբան գովեն զարդարութիւն եւ

ջխաղաղութիւն, եւ ոչ ոք առնել կամի ամենեւին:
Զի ոմն ի նոցանէ մի մասամբ չար եւ այլք զբո-

Ուստի իրերի բնական կարգով քննութեամբ

ցոյց տանք նրանց սուտ լինելը:
Նախ այսպէս, պլատոնական քաղաքային

օրէնքով պոռնիկներին ու շնացողներին հրա-

մայուեց բացայայտօրէն նստել փողոցներում եւ

հրապարակներում, որպէսզի միւսները զատուեն

նրանցից եւ գարշեն այդ չարութիւնից: Իսկ Մահ-

մէտը գովելի օրէնք է սահմանել, որ եթէ տասն

անգամ կամ աւելի գնան այդ ճանապարհով,

պատուելի են. եւ Մահմէտին իր ազգի մէջ գովում
են, թէ մի գիշերում այսքան կնոջ մօտ գնաց77:

Երկրորդ՝ իմաստասէրն ասում է, որ մարդու յոյսը
պէտք է լինի այն, որ աւելին գտնուի, քան ինքն

է: Այդ է պատճառը, որ աղքատը յոյս ունի թա-

գաւոր դառնալ: Իսկ տաճիկների ազգը այնպիսի

յոյս ունի Մահմէտով, իբրեւ թէ արքայութեան

դուռը նա է: Եւ փաստ է, որ բազում անգամներ

վանդակն ունին, եւ ոչ մի ի նոցանէ ոչ խոտեցան
յազգն իւրեանց:
Երրորդ՝ զի ոչ երբեք ի խաւարէ լոյս եւ ոչ ի չարէ՝
բարի: Արդ, ասեն նոքա եթէ ոք քրիստոնեայ կո-

ղոպտէ կամ սպանանէ՝ արքայութիւնն նմա է,
զոր եւ ոչ կարի կռապաշտքն ասէին յառաջքն:
Ըստ այնմ եւ ոմանք ի նոցանէ ոչ ուտեն զայլոցն՝
հարամ ասելով, որ եւ այս կարի հակառակ երեւի
այնմ:
Զորրորդ՝ զի ամենայն ոք ջայն ասէ Աստուած,

յորոյ անունն երդնու եւ ի յՕրէնսն եւս գրեալ է.
Երդնուցուս յԱստուած ճշմարիտ (տե՛ս Բ Օր, Զ
13): Իսկ ազգն Տաճկաց զխորոպճին կնոջ աս-
տուած պաշտեն: Եւ յայտ է յերդումն իւրեանց,

զոր թալեղ կոչեն նոքա, եւ այն ըստ նոցա ան-
քակելի, զոր եւ քրիստոնեայք զերդումն, որ առ
ճշմարիտն Աստուած, ոչ այնպէս պահեն որպէս
եւ նոքա:
Հինգերորդ՝ զի ամենայն ոք զԱստուած իւր
պաշտէ եւ երկիր պագանէ, որ եւ կռապաշտքն
նոյնպէս երկիր պագանէին, յայտ է յԱստուածա-
շունչ գիրն: Իսկ ազգն Տաճկաց զայն որ պաշ-
տեն եւ երդնուն, պղծեն՝ յամենայն ժամ չար առ-
նելով ընդ նոսա:

77 Ա-ն ունի. Եօթներորդ՝ զի ամենայն օրէնք սակս
այն գրեցան, զի պարկեշտասցին մարդիք ի յա-

նյագ ցանկութեանց. եւ յայտ է, զի յոչ լինել օրի-
նացն եւ պարկեշտութեանն, ջրով կորեան, որ-
պէս ասէ Գիր. ուտէին եւ ըմբէին, կանայս
առնէին եւ արանց լինէին, մինչեւ (Ղուկ. ԺԷ
27): Իսկ ազգն Տաճկաց, թէ ոք բազում ուտէ՝

քաջ ասեն եւ հռոգս տան, եւ հրապարակաւ չա-
րիս առնելով ընդանի ասեն լինել Աստուծոյ:

Աստծուն յիշատակելով՝ չեն երկրպագում, իսկ
երբ Մահմէտին են յիշում՝ ընկնում են երեսն ի
վայր: Երկրորդ՝ հռչակում են, որ Մահմէտը նոր

օրէնք է գրել, եւ յոյժ ստում են սրանով, որովհե-

տեւ նրանց թլփատութիւնը Մովսէսի օրէնքով է,
ինչպէս նաեւ լուացումը եւ նրանց աղօթքը, քանի

որ իսրայէլացիք բոլորը Երուսաղէմի դէմ դիմաց

էին աղօթում, իսկ սրանք դէպի ուխտատեղի78:

Այլեւ ամուսնական ընծայ եւ ի դէմս Աստծոյ

ասելը եւ այլն79: Եւ միայն տարբերութիւնն այն է,

որ սրանք Մահմէտին մարգարէ են համարում,

իսկ հրեան՝ ոչ: Չորրորդ՝ Աստծոյ արքայութիւնը

ուտել-խմելու [վայր] են քարոզում եւ ասում, թէ՝

իւրաքանչիւր ոք քառասուն կամ եօթանասուն

կին է ունենալու, որ յայտնի սուտ է, որը բացա
յայտեցինք վերը: Բոլոր ազգերը խոստովանում

են, թէ ովքեր մեռնում են, նրանք էլ յարութիւն են

առնելու: Արդ, աշխարհում շատերը կան, որ
առանց կնոջ են մեռնում, որտեղի՞ց նրանց այդ-

քան [կին]: Եւ ընդունում են նաեւ, որ մարդկային

բնութիւնն այնտեղ չի բազմանալու, ապա ուրեմն

սուտ է նրանց օրէնքը, սուտ է այնտեղ կին առնե-

լը, քանի որ կինը որդեծնութեան համար է:

Դարձեալ, ասում են՝ պաշտում ենք Աստ-

ծուն, սակայն ուրանում են Որդուն: Ընդունում են

յարութիւնը, սակայն Հոգուն տեղ չեն տալիս:

Ասում են գործերի հատուցում, սակայն ամեն

տեսակ մեղք են գործում: Եւ այս եւս. գինին

պիղծ են ասում, սակայն բոլորը հարբեցողու-

թեամբ են զբաղւում: Դառնալով մեզ՝զրպարտում

են, ասելով, թէ՝ ձեր քահանաները մահուան ժա-

մին աղօթք են կատարում եւ տանելով եկեղեցի՝

հրաժարուել տալիս հաւատից, թերեւս նկատի ու-

նենալով հրաժարումը յանձին ննջեցեալի:

78 Բնագրում՝ <<հաճն>>. արաբ. haji. նշանակում է
ուխտ, ուխտաւոր. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 8:

79 Բնագրում՝ <<մահը>>. արաբ. mahr. նշանակում է
ամուսնական ընծայ, որ փեսան տալիս է հարս-

նացուին. տե՛ս Միջին հայ. բառ. Բ, էջ 102:

Այլեւ ասում են, թէ՝ Յիսէն գալու է աշխար-
հի վախճանին80 եւ հարսանիք է անելու, թերեւս
նկատի ունենալով Աւետարանի հոգեւոր հարսին

ու փեսային եւ անմտութեամբ մարմնաւոր են
կարծում:

Ինչպէս եւ այն հարցին՝ թէ՝ ի՞նչ է գրուած
դրախտի դռանը, ասում են, թէ՝ Մահմէտի անու
նը, քանի որ նրանք արքայութիւնը մարմնական
են կարծում, ուստի դուռն ու գրածն էլ մարմնա-
կան են հասկանում, չիմանալով, որ արքայութիւ-
նը Աստծուն տեսնելն է, եւ դուռը Քրիստոս է,
ինչպէս Ինքը հրամայեց (տե՛ս Յովհ. Ժ.)9:

Հարցրէ՜ք նրանց, թէ առաջին հայրերը՝՝ Աբ-
րահամը, Մովսէսը, Դաւիթը ինչպէ՞ս մտան ար-
քայութիւն, որ դեռ չգիտէին Մահմէտի անունը:

Եւ Քրիստոս հրամայում է՝ Ուր եմ ես, այն-
տեղ իմ պաշտօնեան է լինելու երկնքում
(Յովհ. ԺԲ 26): Ահա եւ այդպէս քրիստոնեաները
մտնում են արքայութիւն եւ չգիտեն Մահմէտի
անունը81:

Այսքանն այս մասին:

80 Բնագրում՝ <<ղիամաթ>>. արաբ. qiamat, պրսկ.
giyamat, թուրք. kiyamet. աշխարհի վերջ, աշ-
խարհի վախճան, նաեւ՝ մեռեալների յարութիւն,
ահեղ դատաստան. տե՛ս Միջին հայ. բառ., Բ, էջ
73:

81 Ա-ն ունի. Եւ թէ Մահմէտին անունն՝ զայլն ամե
նայն յերկինս տանի, ինքն Մահմէտ ընդէ՞ր յերկ-
րի եւ ոչ յերկինս: Այսպէս եւ զայլ ամենայն չա
րիս եւ զհայհոյիչ ստութիւն նոցա, զոր բանիւ եւ
զոր գործով ունին, խնայեմ ի թղթի գրել, զի մի՛
տաղտկասցին սուրբ լսելիք ձեր: Այլ այս փոքր ի
շատէ, զի ծանիցէք զմոլար օրէնքն նոցա, եւ
բան առ բան պատասխանիցէք, եւ մի՛ յաղթի
ցիք:

© National Library of Armenia




