
 

 

ԲԺՇԿԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 

HISTORY OF MEDICINE 

ИСТОРИЯ МЕДИЦИНЫ 

ԿԱՐԻՆԵ ՄՈՍԻԿՅԱՆ* 

DOI:10.57155/JNWI7171 

ԲՈՒԺԱՂՈԹՔՆԵՐԸ ԵՎ ԲՈՒԺԱԿԱՆ ՀՄԱՅԱԳՐԵՐԸ 

ՄԻՋՆԱԴԱՐՅԱՆ ՀԱՅԵՐԵՆ ԳՐԱՎՈՐ ԱՂԲՅՈՒՐՆԵՐՈՒՄ 

Բանալի բառեր՝ Բուժաղոթք, հմայագիր, հմայախոսություն, հմայական բժշկու-
թյուն, խոսքի հմայություն, ախտարք, դյութություն, հմայիլ, 
գիր, դև, մոգություն: 

«Մարդկությունը դժվարությամբ է թողնում իր կուռքե-

րը, հեշտ չէ բաժանվում իր սրբություններից։ Մեռնում են 

աստվածները, բայց նրանց պաշտամունքի բեկորները մնում 

են սրբազան ավանդ, որ անցնում են սերնդե սերունդ, տա-

ճարից տաճար՝ պահպանելով իրենց վաղեմի խորհրդավո-

րությունը։ Եվ զարմանալին այն է, որ հարատևում են հաճախ 

մանավանդ կրոնի արտաքին արտահայտությունները, որ 

ավելի մատչելի են հանրությանը, ծեսերն ու արարողություն-

ները։ Գինիները փոխվում են, և մնում են տիկերը՝ իբրև նվի-

րական անոթներ, պատրաստ ընդունելու նոր բովանդակու-

թյուն» (Ն. Ադոնց, «Հին հայոց աշխարհայացքը», Պատմագի-

տական ուսումնասիրություններ, Երևան, 2006, էջ 14): 

 
Հայկական ավանդական մշակույթի ընդերքում, այլ ավանդույթների շար-

քում պահպանվել են դարերի խորքից եկող բուժական սկզբունքներ, որոնք 
անընդհատ վերարտադրվելով տարբեր մշակութային համակարգերում, հասել 
են մեզ։ Դրանց մեջ հատկապես մեծ հեղինակություն են վայելել հմայական 
աղոթքներն ու հմայագրերը, որոնք լուրջ կռվաններ են հին հայկական նախա-

 
* Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարան, karinemosikyan@mail.ru , փիլ.գ.թ., հոդվա-

ծը ստանալու օրը՝ 4 հոկտեմբերի, 2025, հոդվածը գրախոսելու օրը՝ 15 նոյեմբերի, 2025։ 



 

100 Կարինե Մոսիկյան  

քրիստոնեական մշակույթի և հատկապես հնագույն բժշկագիտության մասին 
մեր պատկերացումներն ընդլայնելու համար։  

Զանազան օտար սկզբնաղբյուրներ վկայում են, որ Հին Հայաստանում 

բժշկությամբ զբաղվում էին մոգերը, հետևաբար վաղ շրջանում բժշկական գոր-

ծունեությունն ուներ խորհրդապաշտական-մոգական բնույթ1, դրան զուգահեռ, 

չափազանց կարևորվում էին նաև հունական բժշկությունից ստացված տեղե-

կությունները2: Հին Հունաստանում նույնպես մեծ տարածում ուներ հմայական 

բժշկությունը։ Ասկլեպիոսի տաճարի քրմերը զանազան արարողակարգեր էին 

կիրառում, որոնք ուղեկցվում էին հիվանդության բուժմանն ուղղված հմայա-

խոսությամբ: Այդ ամենն այն աստիճանի էր արմատավորված հունական 

բժշկության մեջ, որ նույնիսկ դասական կրթություն ստացած հույները, որոնք 

ժամանակին տվել էին բժշկակագիտական մտքի այնպիսի հսկա, ինչպիսին Գա-

լենոսն է (~130-210), տուրք տալով իրենց ավանդույթներին, ոչ միայն դիտար-

կում ու կարևորում էին մոլորակների ազդեցությունը հիվանդի և հիվանդու-

թյան ընթացքի վրա, այլ նաև խորհուրդ էին տալիս, օրինակ, համապատասխան 

թալիսման կրել, իսկ բուժման հաջող ընթացքից հետո, զոհեր էին մատուցում 

աստվածներին՝ այդ ամենը համադրելով ռացիոնալ բժշկության մեթոդների 

հետ։ «Ուսյալ հույնը բնավ չէր ամաչում իր համեստ բարեպաշտությունից։ Լինե-

լով բժիշկ, նա լավ գիտեր իր արվեստի սահմանները, և այնտեղ, որտեղ նա իրեն 

անզոր էր զգում, հաճույքով տեղը զիջում էր աստծուն, հանձինս որի տեսնում 

էր իր հովանավորին և ղեկավարին»3։ 

Նույն տրամաբանությամբ էր զարգանում բժշկական արվեստը նաև նա-

խաքրիստոնեական Հայաստանում։ Այն մի կողմից ուներ բանաքննական (ռա-

ցիոնալ) ուղղվածություն, որն իրագործում էին արհեստավարժ բժիշկները4, 

իսկ մյուս կողմից՝ մոգական, որ շարունակում էին պահպանել քրմերը։ Եվ այս 

երկուսը համերաշխ գոյակցում էին դարերի ընթացքում5։ Քրիստոնեության 

հաստատումից հետո համառ պայքար սկսվեց հեթանոսական հավատքի ան-

 
1 Л. Оганесян, История медицины в Армении, 2-ое изд., ч. 1, Ереван, 1946, с. 65. 
2 Л. Оганесян, նշվ. աշխ., էջ 66։ 
3 Т. Мейер-Штейнег, К. Зудгоф, История медицины, перевод В. Любарского и Б. Гер-

шуни, Москва, 1925, c. 41.  
4 Հին Հայաստանում որակյալ բժշկության և արհեստավարժ բժիշկների առկայության մասին 

են վկայում ոչ միայն պեղումներից ստացված տվյալները (զանազան վիրաբուժական գոր-
ծիքներ, վիրահատված գանգոսկրեր, որոնք ենթարկվել էին տրեպանացիայի և ոսկրաշա-
ղափման), այլ նաև բազմաթիվ օտար հեղինակներ, այդ թվում Ստրաբոնն ու Պլինիոս Ավա-
գը (տե՛ս Ս. Վարդանյան, Հայաստանի բժշկության պատմություն հնագույն ժամանակներից 
մինչև մեր օրերը, Երևան, 2000, էջ 24-35): 

5 Л. Оганесян, նշվ. աշխ., էջ 72։  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 101 

կապտելի մասը կազմող հմայության բոլոր տեսակների դեմ։ Այդ պայքարը՝ քա-

րոզների և ծավալուն գրվածքների ձևով, գրեթե առանց ընդհատումների, շա-

րունակվեց ողջ միջնադարում։ 

Սակայն թեկուզ և ժխտողական նպատակով ստեղծված այդ մատենագրու-

թյան շնորհիվ մանրամասնորեն փոխանցվում էին հայ ժողովրդի հնամենի 

պատկերացումները, ծեսերը, մոգական բժշկության ձևերն ու եղանակները։ Եվ 

թեպետ քննադատվում ու մերժվում էին հին հեթանոսական աստվածներն ու 

նրանց օգնական ոգեղեն էակները, սակայն ոչ ոք կասկածի տակ չէր դնում 

դրանց գոյությունը, ավելին, դրանք բոլորովին էլ չէին համարվում անզոր կամ 

անգործունակ։ Պարզապես միջնադարում այդ աստվածություններին անվա-

նում էին դևեր6։ Պետք է նկատել նաև, որ միջնադարյան հայ բժիշկները նույն-

պես չէին անտեսում ոգեղեն պատճառների դերը հիվանդությունների ծագման 

մեջ։ Խորհրդապաշտական տարրերի, ոգեղեն սկզբի և հատկապես Աստծու մաս-

նակցությունն ու ազդեցությունը հիվանդությունների առաջացման և ելքի վրա 

գրեթե բոլոր միջնադարյան բժիշկների աշխատություններում համերաշխորեն 

ընթանում են բանաքննական բժշկական ընկալումներին զուգահեռ7։ 

Մատենադարանի բազմաթիվ բժշկական ձեռագրերում բժշկական այս կամ 

այն երկին հետևող էջերին շարադրված են հմայագրեր, «չար»-ի տարբեր տե-

սակներից մարդուն փրկելու եղանակներ՝ զանազան դիվաբանական, խորհրդա-

պաշտական հնարքներով։ Կան նաև մոգական բնույթի ձեռագրեր, որոնք հին 

ձեռագրացուցակներում ներկայացվում էին իբրև բժշկական գրվածքներ8։ Նմա-

նատիպ երկերը սովորաբար կոչվում են «ախտարական», որը Ղևոնդ Ալիշանը 

նույնացնում է քաղդեության, այսինքն՝ մոգության հետ9։ Վերջինիս գաղափա-

րախոսության մեջ ձևավորված էին հայեցակարգային և գործնական համակար-

գեր, որ տարածվել ու կիրառվում էին ողջ աշխարհում։  

«Ախտարք» բանահյուսական ընդհանուր անվան տակ ի մի են բերված 

գրական-գեղարվեստական տարբեր ծիսահմայական, գործառական բնութա-

գիր ունեցող բնագրեր, որոնք միավորվում են ձևաբանական կամ գործառական 

 
6 А. Ветухов, Заговоры, заклинания, обереги и другие виды народного врачевания, 

основанные на вере в силу слова, Варшава, 1902, с. 8. Դևերով պայմանավորելով որոշ 
հիվանդությունների ծագումը, ենթադրում էին, որ այդ կազմալուծող (դեստրուկտիվ) ոգեղեն 
էակները՝ ներթափանցելով մարդու մարմին, յուրաքանչյուրն իրեն բնորոշ ձևով փոփոխու-
թյունների է ենթարկում այն։ Հիվանդաստեղծ ոգիներից բացի նկարագրվում էին նաև հովա-
նավոր ոգիներ և միջնորդ վերերկրային ուժեր: 

7 Л. Оганесян, նշվ. աշխ., էջ 106։  
8 Նույն տեղում, էջ 68։  
9 Ղ. Ալիշան, Հայոց հին հաւատքը կամ հեթանոսական կրոնները, Երևան, 2021, էջ 65։  



 

102 Կարինե Մոսիկյան  

հատկանիշների ընդհանրությամբ10։ Ախտարական արվեստը ի սկզբանե կապե-

լով աստղաբաշխության հետ և դրանից բխեցնելով անվանումը՝ պահլավերեն՝ 

axtar «կենդանակերպ, համաստեղություն», պարսկերեն՝ axtar «աստղ, 

բախտ» բառից: Անասյանը միաժամանակ նկատում է, որ «աստղաբաշխու-

թյունը որպես աստղերի զննության հետ կապված արվեստ, ունեցել է ուրույն 

զարգացում, և իր բնույթով հետզհետե մեկուսացել է ախտարական գրվածքնե-

րից»11։ Վերջիններս, ըստ էության, ներկայացնում են մարդու ֆիզիկական և 

հոգեկան կյանքում, ինչպես նաև բնության մեջ ոգեղեն, գերբնական ուժերի 

գործունեության հետևանքները և, անհրաժեշտության դեպքում, դրանցից ձեր-

բազատման հնարավոր ուղիները։  

Ժամանակակից հայագիտության մեջ ախտարքի թեման ավելի շատ եղել է 

ազգագրագետների և ձեռագրագետների ուսումնասիրության առարկան։ Դրա 

առանցքային հարցերից մեկին՝ հմայական աղոթքներին ծավալուն աշխատու-

թյուն է նվիրել Սարգիս Հարությունյանը12։ Ախտարքի հետազոտությունն է ըն-

կած Ասյա Օդաբաշյանի դոկտորական թեզի հիմքում13։ 1986 թ. ֆրանսիացի 

հայագետ Ֆրեդերիկ Ֆեյդին հրատարակել է «Քրիստոնեական Հայաստանի 

հմայիլները»14 ժողովածուն։ Հմայիլների ուսումնասիրությանն է նվիրված նաև 

Դավիթ Ղազարյանի ատենախոսությունը15։ Սակայն այս բազմաշերտ բնագրա-

կան ժառանգությունը հաստատապես ունի ինչպես բնափիլիսոփայական, այն-

պես էլ բնագիտական ուսումնասիրման կարիք։ Ախտարական գրականությամբ 

ներկայացված աստղաբաշխությունը, մոլորակների ազդեցությունը մարդու 

մարմնի վրա, խոսքի հմայական ներգործությունը, քարերի բուժիչ և պաշտպա-

նիչ դերը, որոշ բույսերի խորհրդապաշտական նշանակությունը կարևորում էին 

նաև միջնադարյան բժիշկները։ Պատահական չէ, որ թե՛ Մխիթար Հերացի 

բժշկապետը16, թե՛ Ամիրդովլաթ Ամասիացին և այլք, բժշկությանը զուգահեռ 

զբաղվում էին նաև աստղաբանությամբ17։  

Ախտարքի հիմնական մասերից է հմայական բժշկությունը, որն առաջացել 

ու ձևավորվել է խոսքի հմայական ուժի հանդեպ հավատի արդյունքում։ Հմա-

 
10 Հ. Անասյան, Հայկական մատենագիտություն, հ. Ա, Երևան, 1959, էջ 424-467։ 
11 Նույն տեղում, էջ 426։  
12 Ս. Հարությունյան, Հայ հմայական և ժողովրդական աղոթքներ, Երևան, 2006։ 
13 Ա. Օդաբաշյան, Հայոց ժողովրդական հավատալիքները. Կազմը և ծիսակարգը, Երևան, 1995։ 
14 F. Feydit, Amulettes de l'Arménie chrétienne, Venise։ St. Lazare, 1986. 
15 Դ. Ղազարյան, Պահպանության գրերի (հմայիլների) գեղարվեստական հարդարանքը (15-րդ 

դարից մինչև 1659 թ.), Երևան, 2013: 
16 Տեառն Ներսեսի Շնորհալւոյ Հայոց կաթողիկոսի բանք չափաւ, Մատենագիրք Հայոց, հ. ԻԱ, 

Երևան, 2018, էջ 519-530։ 
17 Կ. Բասմաջյան, «Մխիթար Հերացի», Անահիտ, Փարիզ, 1935, Զ տարի, № 5, էջ 23։  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 103 

յագրերը, թալիսմանները, հմայիլները նույնպես ստեղծվում էին հիմքում ունե-

նալով խոսքի ուժի նկատմամբ այդ նախկին աներկբա հավատը, որի հիմնավո-

րումներն աստիճանաբար մոռացվեցին, իսկ գրավոր ու բանավոր հմայախոսու-

թյան ավանդույթը գոյատևեց։ Միայն թե վերջինիս ուժն արդեն վերագրվում էր 

սրբազան ծիսակատարությանը, երբեմն էլ հմայողի հեղինակությանը, ոչ թե 

խոսքի ներգործությանը18։ Սակայն ցանկացած, նույնիսկ մակերեսային ուսում-

նասիրություն ակնհայտ է դարձնում, որ հմայությունների ժամանակ առաջարկ-

վող գործողությունը չէր իրականացվում առանց ծեսին ուղեկցող հմայական 

խոսքի, իսկ խոսքը (բառը, բանաձևը կամ հմայագիրն ամբողջությամբ) ինքնու-

րույն, առանց ծեսի էլ կարող էր կիրառվել։ Հետևաբար, խոսքի հմայությունը 

առաջացել է ծեսից ավելի վաղ՝ լեզվի ձևավորմանը զուգընթաց։ Ըստ որում, 

վերացարկված հմայագրերի և իմացական բանաձևերի զուգահեռներ են դի-

տարկվում հատկապես այն ժողովուրդների հմայագրերում, որոնք անցել են 

լեզվամտածողության և լեզվաշինության նույն ճանապարհը19։  

Հմայական գործընթացի եզրաբանությունը նույնպես բացահայտում է լեզ-

վաշինությանը զուգահեռ սկսված ծիսակարգի հնագույն ծագումը։ Հայոց լեզվի 

հնախոսական արմատների շարքում հստակորեն պահպանված է խոսքի հմա-

յության ծագումնաբանական հիմքը։ Ախտարական ձեռագրերում կիրառվող 

հմայական անվանումների կարևոր մասը հայերեն է20։ Բառեզրերի մշակվածու-

թյան բարձր աստիճանը վկայում է, որ դրանք կարող էին ձևավորվել միայն 

լեզվի երկարատև գոյության պայմաններում։ Այդ բառեզրերը բովանդակում են 

խոսքի, «ասելու» սրբազան առանձնահատկության նկատմամբ հավատը21։ Ընդ 

 
18 А. Лосев, Философия имени, Москва, 1999, с. 23. 
19 Ա. Օդաբաշյան, «Խոսքի հմայությունն ու ծեսն ախտարքում», ԼՀԳ, 2000, № 1 (էջ 42-53), էջ 

42։ 
20 Նույն տեղում, էջ 43։  
21 Օրինակ` «թովել» – «խոսքով կախարդել, կարդալով հմայել, դյութել»։ Բուն հայերեն բառ է՝ 

հնախոսական tou – «խոսել, կարդալ, արտասանել» արմատից, որից էլ հին հնդկերեն stu – 
«գովել, օրհնաբանել, գովեստով խոսել կամ երգել» բառը։ Հնագույն աղբյուրներում «թո-
վել»-ը օգտագործվել է նաև «երգ և բան» իմաստով, որ գործածվում էր վերքեր բուժելու հա-
մար (Հ. Աճառյան, Հայերեն Արմատական Բառարան, 1926, հ. 2, էջ 199)։ Այդ կերպ նաև հոգե-
կան հիվանդություն («խըղլացավ») էին բուժում (Ս. Լիսիցյան, Զանգեգուրի հայերը, Երևան, 
1969, էջ 289)։ Բավական ընդգրկուն բովանդակություն ունի այս բառի «ձայնել, գոչել, կան-
չել, անվանել, հրավիրել, հորջորջել» նշանակությունը, որ բացահայտում է դրա ծագումնա-
բանական արմատները և հասնում ծիսակարգի ձևավորման նախնական շերտերին, երբ 
միայն բառն արտաբերելը նշանակում էր կատարել ծեսը։ Իսկ հնախոսական aq' – «ասված, 
խոսք», արմատից ծագել են հայերեն «ասել, խոսել»-ը, որոնցով էլ կազմվել են դիցաբանա-
կան խորք ունեցող «վիպասք, վիպասան, վիպասէլ, սրբասաց, կանխասաց» բառերը (Ա. 
Օդաբաշյան, «Խոսքի հմայությունն ու ծեսն ախտարքում», էջ 43-44)։  



 

104 Կարինե Մոսիկյան  

որում, ոչ միայն հայերենում, այլ նաև հնդեվրոպական այլ լեզուներում «հմա-

յություն, դյութություն» նշանակող բառերի արմատական իմաստը եղել է խոս-

քը կամ խոսելը22։ Նմանատիպ վկայություն ենք գտնում նաև հին հնդիկների 

լեզվափիլիսոփայության մասին ուսումնասիրություններում23։ 

Հայերենի բարբառներում և ընդհանրապես, ժողովրդախոսակցական լեզ-

վում «աղոթել» նշանակում է աղոթքով և կախարդությամբ բժշկություն անել։ 

Մինչդեռ բուն «աղոթել» նշանակության համար գործածվում է «աղոթք անել» 

արտահայտությունը։ Այսպէս․ «աղոթած մարդ», «աղոթած էշ» և համատիպ այլ 

դարձվածքներում «աղոթած» ածականն ունի «թմրած, ապշած, հլու» իմաստը 

և ցույց է տալիս բառի՝ «հմայված, կախարդված» նշանակությունը։ Իսկ «աղո-

թող, աղոթարար»՝ դարձյալ նույն համաբանությամբ, նշանակում է՝ «աղոթքով 

հմայող, կախարդանքով բուժող»24։ Առաջին դեպքում («աղոթել») բայն օգտա-

գործվում է ներգործական իմաստով՝ աղոթքի ենթարկել մեկին։ Իսկ երկրորդ 

դեպքում («աղոթք անել»)՝ գործածվում է անդրադարձ իմաստով, երբ աղոթողը 

հենց իր համար է կատարում աղոթքը, ոչ թե մեկ ուրիշի25։ «Աղոթել»-ը կարող 

էր կիրառվել երկու նպատակով՝ դրական և բացասական։ Աղոթողը կարող էր 

 
22 Հին հունարեն ἐπωδή բառը, որի արմատն է՝ ὠδή – «երգ», սկզբնապես նշանակել է «կա-

խարդական երգ, հմայական աղոթք», ապա ընդհանրանալով դարձել է՝ «բուժամիջոց» (Ս. 

Հարությունյան, Հայ հմայական և ժողովրդական աղոթքներ, էջ 29)։ Լատիներեն ևս cantio 
սկզբնապես նշանակել է ուղղակի «երգ», ապա՝ հմայական երգ, աղոթք։ Բայը, որից այն 
ածանցյալ է՝ canto – «երգել», նաև հմայական աղոթք ասել, այնուհետև նախածանց է ստա-
ցել՝ excanto – «դյութությամբ որևէ բան առաջ բերել, հմայել», ապա incanto – «աղոթել» 
(հմայական իմաստվ), նաև՝ «դյութել, կախարդել»։ Նույնպիսի փոխհարաբերությունների 
մեջ են նաև լատիներեն oro – «խոսել», oraculum – «մարգարեություն, աստվածային պատ-
գամ», գերմաներեն՝ sprechen – «խոսել», Spruch – «անեծք», անգլերեն՝ spell – և՛ «խոսք», 
և՛ «դյութություն» բառերը (Հ. Աճառյան, ԱԲ, հ. 2, էջ 199)։ 

23 Ն. Դիլբարյան, «Անվան հասկացությանը հնդիկների լեզվափիլիսոփայական հայացքնե-
րում», ԲԵՀ, 2 (71), 1990, էջ 183-190։  

24 Ս. Մալխասյանց, Հայերեն Բացատրական Բառարան, հ. 1, Երևան, 1944, էջ 52։  
25 Աճառյանը «աղօթք» բառը ստուգաբանում է սկզբում մեջբերելով Գրիգոր Տաթևացու խոսքը. 

«Աղօթք որ անդրադարձեալ ասէ այսպէս. Թող արարէք մեղաց ձերոց յամենայն ժամ. կամ թէ 
յաղթութիւն արարէք ի վերայ դիւաց. կամ թէ յամօթ արարէք զսատանայ, կամ թէ ախ և օթ 
արարէք, այսինքն՝ ախին և եղուկին և տրտմութեան օթևանս արարէք զձեզ…» (Ձմռ. հատ., 
ՀԹ): Մի տեղ էլ Տաթևացին «աղօթք»-ը դուրս է բերում «աղ» բառից. «Աղօթքն այսպէս անուն 
յայտնէ. աղ՝ այսինքն որպէս աղն յամենայն իր խառնի և զամենայն ի համ բերէ, այսպէս 
աղօթքն յամենայն բարի գործս խառնի և քաղցր և ընդունելի առնէ Աստուծոյ» (Ամռ. հատ, 
323): Աճառյանը նշում է նաև այն կարծիքը, որ «աղոթել»-ը կարող է կապված լինել «աղա-
չել» բառի հետ՝ հղելով ՆՀԲ-ին: Ի վերջո, նա նույնպես նկատում է, որ «հին հայերէնի ոճով 
բայը լինում է «աղօթք անել», իսկ «աղօթել» նշանակում է՝ չար աչքից պահելու կամ ցաւը 
փարատելու համար վրան աղօթք անել» (Հ. Աճառյան, Հայերեն արմատական բառարան, հ. 
1, էջ 138): 



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 105 

իր խոսքի ուժով և ներգործությամբ մարդուն «կապել», բանադրել, հիվանդու-

թյան դատապարտել, խաթարել նրա ինքնավերահսկողությունն ու սթափու-

թյունը, բայց կարող էր նաև հմայական աղոթքով «արձակել» արդեն առկա 

«կապանքները», կազմալուծել հիվանդաստեղծ ոգեղեն էակներին, ոչնչացնել 

կամ հեռացնել դրանց, ինչպես նաև կանխարգելել հետագա հարձակումները։ 

Իսկ «աղոթք անել»-ը միշտ դրական իմաստ ունի, այն լինում է ի փառաբանու-

թյուն Աստծու և ի պաշտպանություն մարդու։ Դրան, սովորաբար, չի վերագր-

վում անմիջապես ներգործող ազդեցություն։  

Հմայական աղոթքներն ու բանաձևերը, ինչպես պահպանելու նպատակով, 

այնպես էլ գրի հին պաշտամունքին տուրք տալով, գրվում էին նաև թղթի կամ 

որևէ այլ առարկայի վրա։ Այդպիսով առավել զորանում էր դրա ազդեցությունը, 

քանի որ խոսքի հմայական զորությանը գումարվում էր նաև գրի կախարդական 

ուժը։ Այդ հմայագրերը այդպես էլ կոչվում էին՝ «գիր»։ Հայերեն ձեռագրերում 

հաճախ են հանդիպում «գիր կապքի», «գիր գլխացաւի», «գիր աչացաւի», «գիր 

խոլինջի», «գիր ջերմի», «գիր ատամնացաւի» և նմանատիպ վերտառությամբ 

այլ գրվածքներ26։ Հմայախոսությունները թղթի վրա գրանցելու և հուռութք-

հմայիլի վերածելու այս սովորույթից էլ առաջացել են «գիր անել» կամ «թուղթ 

ու գիր անել» դարձվածները, որոնք ընդհանուր առմամբ նշանակում են՝ «հմա-

յել, կախարդել, ազդեցության տակ պահել», ինչպես նաև՝ մարմնից հեռացնել 

հիվանդաստեղծ պատճառները կամ մարդուն պաշտպանել դրանց ազդեցու-

թյունից։ 

Պահպանակները կամ հմայիլները թղթի երկար փաթեթների վրա գրված 

անհատական հմայագրեր են, որ ընդգրկում են աղոթքներ, հմայական աղյու-

սակներ, զանազան խորհրդանշաններ։ Հմայիլի նպատակը հիմնականում 

պաշտպանական էր։ Պատվիրատուն այն պահում էր տանը կամ գրպանում՝  բո-

լոր տեսակի վտանգներից, հիվանդություններից ապահով լինելու համար։  

Հայերեն հմայագրերի հիմնական մասը բուժագրեր են, որոնք թեպետ ճնշող 

մեծամասնությամբ պահպանվել են ավելի նոր ժամանակների (ԺԵ - ԺԹ դդ.) 

ընդօրինակություններով, սակայն դրանցում ակնհայտ են հեթանոսական ըմբռ-

նումներ ու պատկերացումներ։ Բացի հիմնական բանաձևերից, հմայիլները պա-

րունակում են նաև հաճախ անհասկանալի նշանագրեր՝ զանազան ակնկալու-

 
26 ՄՄ 697 (ԺԷ դար), թ. 1ա, ՄՄ 713 (ԺԷ դար), թ. 135ա, ՄՄ 716 (ԺԴ դար, յաւելագրութիւն՝ ԺԷ 

դար), թ. 2բ, 4ա-8բ, ՄՄ 738 (ԺԶ դար), թ. 116բ, ՄՄ 737 (ԺԷ-ԺԸ դդ), թ. 218բ-223ա, ՄՄ 744 
(ԺԷ դար, յաւելագրութիւն՝ ԺԸ դար), թ. 39աբ, 257բ, 258աբ, ՄՄ 764 (ԺԴ դար, յաւելագրու-
թիւն՝ ԺԷ-ԺԸ դդ), թ. 247բ-248ա, ՄՄ 809 (ԺԷ դար), թ. 307բ, ՄՄ 459 (ԺԷ դար), թ. 25ա, ՄՄ 
482 (ԺԸ դար), թ. 83ա, 58ա-94բ, ՄՄ 35 (ԺԷ դար), թ. 36ա-41բ և այլն։  



 

106 Կարինե Մոսիկյան  

թյուններով27։ Լինելով վերերկրային ուժերին ուղղված բանաձև-դիմում, դրանք 

արտաքնապես նմանվում են աղոթքի, գուցե նաև հին հեթանոսական աղոթքնե-

րի պատառիկներ են, սակայն իրականում հմայագրերը շատ են տարբերվում 

քրիստոնեական աղոթքներից։ Դրանցում նկատվում է ոչ թե խնդրանք կամ 

երախտագիտություն, այլ համեմատություն առկա երևույթի և ցանկալի երևույ-

թի միջև28։ 

Այսպիսով, ի՞նչ են իրենցից ներկայացնում հմայագրերն ու հմայությունն՝ 

ընդհանրապես։ Ինչո՞վ էր պայմանավորված դարերի մեջ ձգվող դրանց կեն-

սունակությունը։ Արդյո՞ք դրանք ընդամենը անհիմն սնահավատության արդ-

յունք էին։ 

Հմայությունն առաջացել է հավատալիքից, այնպես, ինչպես կրոնական այս 

կամ այն պատկերացումներից ծագել են ծիսակատարությունները կամ որևէ 

պաշտամունք, կամ էլ՝ ինչպես բնության ուժերի մասին ձեռք բերված գիտելիք-

ներին հաջորդել է դրանց կիրառությունը29։ Ուստի հմայության ծագմանը մո-

տենալ սոսկ որպես սնահավատություն, առանց հաշվի առնելու դրա տեսական 

հիմքը, նույնն է թե՝ հետևանքի ծագումը քննելիս նկատի չառնել դրա առաջաց-

ման պատճառը30։  

Առհասարակ, այն ամենը, ինչը չի համընկնում մեր պատկերացումների 

հետ, մենք սովոր ենք անվանել սնահավատություն։ Սակայն ցանկացած սնա-

հավատության հիմքում ընկած է որևէ դիտարկում։ Հավատքի և գիտելիքի 

սկզբնակետը նույնն է՝ զգայական ընկալումը։ Բայց դարերի հեռավորությունից 

մեզ համար դժվար է տարբերակել հնագույն մարդկանց ընկալումները հավատ-

քի և գիտելիքի սահմանի վերաբերյալ։  

Մասնավորապես, քննվող նյութին վերագրվող «սնահավատությունը» 

պայմանավորված էր այն վստահությամբ, որ հիվանդությունների ծագման ու 

բուժման համար պատասխանատու ոգեղեն էակների հետ շփման ամենագոր-

ծուն ձևը խոսքն է31։ Թեպետ նույնիսկ ժամանակակից պատկերացումներով չի 

հերքվում խոսքի ներգործությունը մարդու հոգեկան վիճակի, նրա կամքի, 

զգացմունքների և նույնիսկ ֆիզիկական ինքնազգացողության վրա: Հասկանա-

լի է, թե ինչպիսին պետք է լիներ դրա նկատմամբ վերաբերմունքը այն ժամա-

 
27 Լ. Խաչիկյան, «Նախամեսրոպյան գրի հարցը և հմայագրերը», Աշխատություններ, հ. Ա, 

Երևան, 2012, (էջ 14-26), էջ 23։  
28 А. Лосев, Философия имени, с. 26-27. 
29 А. Леманн, Иллюстрированная история суеверий и волшебства от древности до наших 

дней, Москва, 1900, с. 13.  
30 Ս. Հարությունյան, նշվ. աշխ., էջ 7։  
31 А. Лосев, Философия имени, с. 52. 



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 107 

նակաշրջանում, երբ խոսքն ընկալվում էր իբրև մարդու կրկնօրինակ կամ դրա 

նման մի բան32։ Հին մարդը բնությունը համարում էր նույնքան բանական, որ-

քան և ինքն էր, և հավատում էր, որ որոշակի բառերի և դրանց համարժեք գոր-

ծողությունների միջոցով կարելի է ներգործել ինչպես նյութական, այնպես էլ 

ոգեղեն էակների վրա և նույնիսկ իշխել նրանց33։ Բացի դրանից, արտաբերված 

խոսքին վերագրվում էր գաղտնի զորություն, որովհետև համարում էին, որ 

ձայնն ու ռիթմը սերտ կապ ունեն տիեզերաստեղծ չորս նախատարրերի հետ։ 

Ձայնը՝ առաջացնելով օդի տատանում, խթանում է տիեզերական ուժերի գոր-

ծունեությունը, որոնց տարբեր համադրությունները բերում են երբեմն ակնկալ-

վող, երբեմն էլ անսպասելի արդյունքների34։ Ըստ Պլատոնի՝ ձայնը ականջների 

միջով ուղղվում է դեպի ուղեղ, ապա արյուն և հասնում հոգուն։ Իսկ ձայնի շար-

ժումը, որը սկիզբ է առնում գլխից և ավարտվում լյարդի մոտ, ձևավորում է 

լսողությունը35։ Ինչպես ձայնն ու լսողությունը, այնպես էլ երաժշտությունը, 

ռիթմն ու խոսքը մարդուն շնորհվել են նրա «ներքին անկանոն շարժումները» 

կարգավորելու համար։ Պլատոնի կարծիքով, սրանք բոլորը նպատակ ունեն 

ստեղծել ներդաշնակություն, որը հարազատ է մեր հոգու շրջապտույտներին, 

Մուսաներն այդ ներդաշնակությունը բանական էակին շնորհում են ոչ թե հա-

նուն անիմաստ հաճույքի, այլ որպես միջոց՝ նրա հոգու աններդաշնակ շրջա-

պտույտները կարգի բերելու և համահունչ դարձնելու համար, որպեսզի հաղթա-

հարվի շատերի մեջ առկա անչափավորությունն ու վայելչության պակասը36։  

Հավանաբար այս տրամաբանությամբ էլ հմայագիրն ունենում է իմաստ 

պարունակող կրկնակ, որը կառուցվում է համաչափ վանկերի և տողերի կրկնու-

թյամբ։ Այս ճանապարհով, ինչպես չափածո ստեղծագործություններում, ապա-

հովվում է հմայական բանաձևերի ռիթմը, որը նաև նրան ուղեկցող ծեսի ըն-

թացքում հոգեբանական ներգործման կարևոր գործոններից է37։ Կրկնությունը 

պայմանավորում է ծեսի հիմնական սկզբունքը՝ իմաստավորելով և հմայական 

ներգործման զորությամբ օժտելով այն։ Բանաձև բառերի համահունչ կրկնու-

թյունները՝ իբրև իմաստաբանորեն հենակետային բառերի, բնորոշ են հին 

առասպելական մտածողությանը, հնդեվրոպական բանաստեղծական ավան-

 
32 А. Ветухов, ук. соч., с. 4.  
33 Նույն տեղում, էջ 18։  
34 Հայոց գիրը, աշխատասիրութեամբ Ի. Յարութիւնեանցի, Թիֆլիս, 1892, էջ 40-41։  
35 Պլատոն, Տիմեոս, Երկեր չորս հատորով, հին հունարենից թարգմանությունը՝ Ս. Ստեփանյանի, 

հ. 3, Երևան, 2011, էջ 156։  
36 Պլատոն, նշվ. աշխ., էջ 131։    
37 Ա. Օդաբաշյան, «Խոսքի հմայությունն ու ծեսն ախտարքում», էջ 47։  



 

108 Կարինե Մոսիկյան  

դույթին38։ Բանաձևային բնույթ ունեցող կրկնակներին ի սկզբանե հատուկ է 

եղել կարևոր կատարողական գործառույթ, որ ենթադրել է խոսքի և ապա՝ գոր-

ծողության վավերացում39։ Համոզված էին, որ հմայախոսությունների հզոր 

ուժը ամփոփված էր հին ժամանակներից օրինականացված կամ կանոնակարգ-

ված այդ բանաձևերում։ Որքան մոռացվում կամ փոփոխվում էին բանաձևերը, 

այնքան հմայախոսությունները դառնում էին անգործունակ։ Այս համոզմունքը 

ստիպում էր առավել հոգատարությամբ և խնամքով պահպանել յուրաքանչյուր 

բառ։ Սակայն դրանց գրավոր արձանագրման արդյունքում՝  կախված գրչի գրա-

գիտության աստիճանից, հմայական խոսքն անխուսափելիորեն աղճատվում և 

փոփոխությունների էր ենթարկվում։  

Նախնական հմայություններում մշտապես առկա էր համեմատության հան-

գամանքը։ Նմանակումը մարդկային հոգեբանության ու մտածողության 

կարևոր յուրահատկություններից է։ Դա պատկերավոր-զուգանմանական (ասո-

ցիատիվ) մտածողությունն է, երբ մի առարկա կամ երևույթ իր արտաքին պատ-

կերով հիշեցնում և երևակայութան մեջ վերականգնում է մեկ այլ առարկայի 

կամ երևույթի մտապատկերը։ Դրանով հաճախ միմյանցից շատ հեռու և տար-

բեր առարկաների կամ երևույթների միջև ստեղծվում է նմանողական կապ և 

հարաբերություն40։ Այդ հարաբերությունը կառուցվում է հիմնականում բառ-

խորհրդանիշների միջոցով։ Այդ կերպ դրսևորվում էր մարդու մտածողության՝ 

միայն բառերի միջոցով արտահայտվելու բնական հնարավորությունը։ Հենց 

այս հիմքի վրա էր ձևավորվում հմայական բանաձևը, որը խոսքի հմայության 

խտացված ձևն էր, որտեղ բառ-խորհրդանիշերը հմայությանը ենթակա առար-

կաների ու երևույթների անվանումներն էին և բացահայտում էին դրանց էու-

թյունը՝ մտային և հոգևոր գործընթացի մեջ։ Այսպիսով, հմայախոսությունն, 

ըստ էության, հոգեբանական զուգորդումներով պայմանավորված համեմատու-

թյուն էր, որն արտահայտվում էր բառերով41։ Ըստ Լոսևի, համեմատությունը 

մտածողության հիմնական մեթոդն է, իսկ բառերով արտահայտված խոսքը՝ գի-

տակից մտածողության, ինչպես նաև ինքնագիտակցության, ինքնորոշման և 

մտավոր ստեղծագործության առաջնային ակունքը42։  

 
38 Т. Гамкрелидзе, В. Иванов, Индоевропейский язык и индоевропейцы, т. 2, Тбилиси, 

1984, с. 838.  
39 Ռ. Խաչատրյան, «Կրկնակների ու կրկնությունների գործառույթները ծիսերգերում», ՊԲՀ, 

1991, № 2 (էջ 123-136), էջ 123։  
40 Ս. Հարությունյան, նշվ. աշխ., էջ 13։  
41 А. Лосев, Философия имени, с. 39. 
42 Նույն տեղում, էջ 42։  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 109 

Բայց բառը պարզապես ձայն չէ, այլ մարդու հոդաբաշխ խոսքի հնչյուն, և 

այն արտաբերելուց յուրաքանչյուր ոք դրա մեջ ներմուծում է իր ձայնային 

առանձնահատկությունը։ Իսկ բառ-խորհրդանիշը հնչյունային այն խոսքն է, որ 

ունի իմաստային խորք, հոգևոր հագեցվածություն, բարոյացնող ուժ43։ Այլ բա-

ռերի հետ համադրվելով, այն ձեռք է բերում ավելի կենդանի նրբերանգներ և 

դրսևորում այն կենսունակությունը, ինչի համար էլ գոյություն ունի աշխար-

հում։ Կենդանի խոսքից վերցված բառը միշտ կապված է նախադասությունը 

կազմող մյուս բառերի հետ և իր վրա է կրում ամբողջի իմաստային էներգիան։ 

Բառերի իմաստը փոփոխության է ենթարկվում նաև՝ կախված այն արտաքին 

միջամտություններից, որոնք գործածվում են արտահայտչականություն ապա-

հովելու համար (օրինակ՝ հանգավորված խոսքը)44։ Այս ամենով բառ-խորհրդա-

նիշը կոչված է մարդուն հաղորդակցելու այն իրականությանը (կամ իրին), որի 

դրսևորումն է ինքը։ Սա ինքնին ենթադրում է նրանում երկու տարասեռ իրողու-

թյունների՝ նյութականի (արտաքինի) և հոգևորի (բնազանցականի) ներկայու-

թյուն, որոնցից առաջինով բացատրվում է երկրորդը45, քանի որ կենդանի խոս-

քը սերտորեն կապված է իրի մեջ ներդրված նախնական նպատակների և 

դրանց մասին էութենական գիտելիքների հետ46։ Եվ երբ հնչում է իրի անունը 

(նույնիսկ դրա բացակայությամբ), այն մարդու բանականության մեջ բացում է 

այն բոլոր շերտերը, ձևերը, հատկանիշներն ու հնարավորությունները, որ կա-

րելի էր ընկալել այդ իրի ներկայությամբ։ Եվ իրն անվանող բառը, ըստ էության, 

նույն կերպ է շփվում մեր բանականության հետ, ինչպես իրն ինքը։ Իրի անվա-

նումն, ընդհանրականորեն, դրա հայտնությունն ու ինքնաբացահայտումն է։ 

Այս պատկերացումների խտացումն է Պլատոնի «էյդոսների»՝ նախաստեղծ 

աշխարհի մասին թեզը, ըստ որի նախ ստեղծվել են իրերի նախագիծ-կաղա-

պարները՝ էյդոսները, որ իրերի էություններն են, դրանց հիմքն ու պատճառը, 

դրանց նախատիպերը կամ հարացույցները, ինչպես նաև դրանց կեցության 

իդեալները և նպատակները, ապա միայն դրանց համապատասխան իրերը՝ նյու-

թական աշխարհում47։ Եվ կապը էյդոսի ու իր համապատասխանությամբ 

ստեղծված իրի միջև հավերժական է, անխախտ ու անքակտելի։ Այն արտա-

 
43 Հ. Քյոսեյան, Հայ միջնադարյան արվեստի աստվածաբանություն, Երևան, 2021, էջ 330։ Տե՛ս 

նաև А. Лосев, Философия имени, с. 47-48։  
44 А. Лосев, Философия имени, с. 49. 
45 Հ. Քյոսեյան, նշվ. աշխ., էջ 334։ Տե՛ս նաև А. Лосев, «Диалектика символа и его 

познавательное значение», Известия АН ССР, 1972, т. 31, вып. № 3, с. 228։  
46 А. Лосев, Философия имени, с. 56. 
47 Ս. Զաքարյան, Փիլիսոփայության պատմություն, Երևան, 2000, էջ 63-65։  



 

110 Կարինե Մոսիկյան  

հայտվում է իրն անվանող բառով48։ Այս փոխհարաբերակցությունների և 

դրանց ձևավորման մեխանիզմների ուսումնասիրությունը կարող է լույս սփռել 

հմայական աղոթքների, դրանց նկատմամբ հավատի, դրանց հրաշագործ ազդե-

ցության մասին զարմանալի հիշատակումների ֆենոմենի վրա։  

Ինչպես ասացինք, հայերեն դյութաղոթքների մեծ մասը բուժաղոթքներն 

են։ Բուժիչ հմայախոսությունների մի մասը հստակ նպատակային է, մի մասն 

ուղղված է այն երևույթին, որի հետևանքն է հիվանդությունը, մի մասն էլ կան-

խարգելող բնույթ ունի։  

Կարևոր են և բավական հաճախ են հանդիպում կապի արձակման հմայա-

գրերը։ Դրանք նպատակ ունեին չարի ազդեցությամբ «կալված ու կապված» 

բնությունը (երաշտի ժամանակ կապված երկինքը), կենդանիներին (անծնու-

թյուն, կաթի ցամաքում) և մարդկանց (անպտղություն, քրոնիկ փորկապու-

թյուն, ընկճախտ) ազատելու այդ կապանքներից՝ որոշակի հմայական բա-

նաձևերով («գիր արձակման»), որոնց մեջ նկարագրված իրողությունները կա-

ռուցված են միևնույն երևույթների նկատմամբ կիրառվող հմայական գործո-

ղությունների հաստատման և հերքման հակադրությունների վրա, որոնցով էլ 

չեզոքացվում, վնասազերծվում էր հմայական կապը49։ «Կապ, կապք»՝ իր հիմ-

նական իմաստից բացի, նշանակում էր նաև «կախարդանք, հմայություն»50։  

«Կապքի» գիրն, ըստ էության, դիտվում է որպես կապելու ֆիզիկական 

առարկայական գործողություն, որով կապվում է նաև հիվանդությունն առա-

ջացնող պատճառը։ Կապելու գործընթացը սկսվում է ընդհանրական՝ կառուց-

վելով երկնքի և ստորերկրայքի հակադրությամբ, ապա տեղայնացվում է մար-

դու վրա՝ վերջինիս վերին կոպը կապելով հոնքին, հոնքը՝ ճակատին, մազերը՝ 

երկնքին։ Իսկ ներքին կոպը կապվում է կրծքին, կուրծքը՝ սրտին, սիրտը՝ փորին, 

փորը՝ ոտքի թաթին, ոտքը՝ սատանայի գլխին (ստորերկրայք)։ Այսինքն, հմայ-

 
48 Պլատոն, նշվ. աշխ., էջ 111։ Զարմանալիորեն սրան նման մի երևույթ էլ գոյություն ունի նյու-

թական մարմիններում։ Կենդանի օրգանիզմների գեները գաղտնագրված են ԴՆԹ-ի երկար 
շղթաներում, որոնք կառուցված են նուկլեոտիդային միավորներից։ Օրինակ՝ սպիտակուց 
գաղտնագրող գեները կազմված են երեք նուկլեոտիդներից։ Այդ եռամիավորումն անվանում 
են «կոդոն»։ Կոդոններն, ըստ էության, գենետիկական լեզվի «բառերն» են։ Գենի դրսևոր-
ման համար նախ ԴՆԹ-ն առաջացնում է Ինֆորմացիոն ՌՆԹ կոչվող միջնորդը, որն իրեն 
փոխանցված տեղեկությունը տրամադրում է տվյալ սպիտակուցի կենսասինթեզի իրակա-
նացման համար։ Այսինքն, այստեղ նույնպես սկզբում գաղափարն էր (գաղտնագրված տե-
ղեկությունը), ապա միջնորդը (տեղեկությունը փոխանցող բառը կամ խորհրդանիշը) և վեր-
ջում՝ սինթեզված նյութական սպիտակուցը (իրը) (B. Alberts, A. Johnson, J. Lewis, M. Raff, 

K. Roberts, P. Walter, Molecular Biology of the Cell, New York, 2002, ch. 2-3)։  
49 Ս. Հարությունյան, նշվ. աշխ., էջ 47։  
50 Հ. Աճառյան, ԱԲ, հ. 2, էջ 519։  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 111 

վող անձը կապվում է երկնքի ու երկրի միջև՝ գլուխը մազերով՝ դեպի երկինք, 

իսկ ոտնաթաթերով՝ դեպի ստորերկրայք։ Սա նույնանում է մարդ – փոքր աշ-

խարհ վաղնջական արքետիպային պատկերացման հետ։ Ամենակարևորն այն է, 

որ հանգամանալի կապման այս գործընթացն ավարտվում է ամբողջի արձակ-

մամբ՝ տիեզերական երևույթներից մինչև մարդ51։  
Տիեզերքն ու ողջ բնությունը նույնպես կապի ենթարկելով, և այդ կերպ հա-

վասար իրավիճակի մեջ դնելով «կապված» մարդու հետ, ստեղծվում է համա-
տեղ Կապի մեկ ընդհանուր համակարգ։ Եվ սրանով հմայողն, ըստ էության, Տիե-
զերքի հզոր ինքնավերականգնող ուժերը մարդուն ծառայեցնելու նպատակ է 
հետապնդում։ Այսպիսի իրավիճակում Տիեզերքն իր կապերի արձակման և ինք-
նակարգավորման հետ մեկտեղ, կապերից ձերբազատում և վերականգնում է 
նաև իր հետ նույն համակարգում գտնվող մարդուն։ Փաստորեն Տիեզերքի վե-
րաարարումն ու Մարդու (իբրև փոքր աշխարհի) ապաքինումը դիտվում են 
իբրև համարժեք իրողություններ։ Ահա այդպիսի հմայագրի մի օրինակ՝ 

Գրեալ եմ և եդեալ զմազե սանդուխն և ելեալ եմ յերկինս. 

Կապեալ եմ զարևն և զլուսինն ի կամարն, 

Կապեալ եմ Ք-ից Ք (9000) աստեղաց։ 

Կապեր եմ ԳՃ (300) ու ԿԵ (65) գետս ի գնացման, 

Կապեր եմ զտուն ի շէն զերերքն ի լերին զմայրն դստերաւքն։ 

Չեմ դրեր զմազեղեն սանդուխն, 

Չեմ կապեր զարևն և զլուսինն ի կամարն, 

Չեմ կապեր զԳՃ (300) ու ԿԵ (65) գետս ի գնեացս, 

Չեմ կապեր զտուն ի շէն և զերերքն ի լերին, 

Չեմ կապեր զմայրն դստերաւքն և որդովքն,  

Եւ զհաւն ձագերովն։ 

Այլ կապեմ զամենայն մարդու, 

Զպարընի, զնաիպի, 

Զհայու և զտաճիկի, 

Զիրան և զկն[կ]ան, 

Զվերին կոպն ի յունքն, 

Զունքն՝ ի վերին ճակատն ի գայգաթն, 

Զմազն ի յերկինք… 

Այլ կապեմ զներքին կոպն ի կուրցն, 

 
51 Ս. Հարությունյան, նշվ. աշխ., էջ 233։  



 

112 Կարինե Մոսիկյան  

Զկուրցն ի սիրտն, 

Զսիրտն ի փորն, 

Զփորն ի թաթն ի յոտն, 

Զոտն ի վերայ սատանայի գլխոյն։ 

Ո՛չ երկնիցն սուն, ո՛չ գետն ի գերանն 

Եւ ո՛չ ծովուն խուբ, և ո՛չ յափին մէջն մազ բուսանի, 

Եւ ոչ աս բանիս անցումն լինի՝ 

Անուամբ անեղին հաւր և որդոյ և սուրբ հոգոյդ, 

Այժմ և միշտ և յաւիտեանս, ամէն52։  

 
Կապի արձակման հմայագրերը հաճախ կիրառվում էին տղամարդու սեռա-

կան անկարողության վերացման համար, որի պատճառը նույնպես համարվում 
էր հմայական «կապք»-ի ներգործությունը.  

Աստուած արձակեցաւ ի վերայ հրու. 

Եւ հուրն արձակեցաւ ի վերայ լուսոյն, 

Լուսն արձակեցաւ ի վերայ յօդոց, 

Օդն արձակեցաւ ի վերայ արեգակն, 

Արեգակն արձակեցաւ ի վերայ շառաւիղաց լուսնին,  

Լուսինն արձակեցաւ ի վերայ աստեղաց. 

Աստեղք արձակեցան ի վերայ ամբոց, 

Ամբք արձակեցան ի վերայ երկրի,  

Երկիր արձակեցաւ ի վերայ ջուր,  

Ջուրք արձակեցաքն ի վերայ անդնդոց, 

Անդունդք արձակեցան ի վերայ բանին Աստուծոյ, 

Բանն Աստուծոյ արձակեսցէ զայս անուն,  

Որ արձակիչդ ես կապելոց, արձակէ զիս, 

Զծառայս քոյ ի կապանաց անդի, 

Բարեխօսութեամբ սուրբ Կուսին Մարիամու 

Եւ ամենայն սրբոց քոց, ամէն53։  

 

Որոշ հմայագրերի կառուցվածքային հիմքը քաոսից անջատված ու նրան 

հակադրված տիեզերական ծառն է։ Ընդ որում, համադրվում են տիեզերական 

 
52 Մատենադարան, հմայիլ № 27 (ԺԷ դար)։  
53 ՄՄ 6677 (ԺԹ դար), թ. 6 ա։  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 113 

ծառի տարբեր իմաստաբանական պատկերացումներ։ Արարողության նպատա-

կը քաոսային ուժերի ազդեցությունից խախտված տիեզերքի (մարդու) նախկին 

կարգավիճակը (առողջությունը) վերականգնելն է54։ Օրինակ, դիվահար մար-

դուն օգնելու համար նախատեսված մի հմայագրում նկարագրված է անճյուղ, 

անտերև, անարմատ ծառ և դրա վրա՝ անգլուխ, անոտ ու անթև արծիվ։ Դա 

տիեզերքի խաթարված պատկերն է, որ առաջ է եկել մարդու հիվանդության 

հետևանքով։ Այս վիճակը վերականգնելու համար հմայողը դիմում է 365 սրբե-

րին, 24 մարգարեներին, 12 առաքյալներին, 72 աշակերտներին։ Նա հիշատա-

կում է նաև մի շարք սրբազան առարկաներ՝ Սողոմոնի մատանին, Մովսեսի 

աստվածագիր տապանակը, Ահարոնի պատմուճանը, Քրիստոսի թաշկինակը, 

նրա խաչի չորս գամերը, Տիրամոր քաղցր կաթը և այլն։ Այս բոլորի օգնությամբ 

նա կալում, կապում է հիվանդության հարուցիչ չար ոգուն և դրանով վերա-

կանգնում մարդ-տիեզերքի խաթարված վիճակը՝ փոխարինելով այն առողջու-

թյամբ55։  

Հաճախ հմայախոսության իմաստի խորհրդանշային արտահայտությունը 

դրա գույնի խաղարկումն է։ Երբեմն դա կապված է հիվանդության գունային 

կերպի հետ։ Օրինակ, դեղնուկի ժամանակ բոլոր առարկաները բնորոշվում են 

դեղին գույնով (դեղին գետ, դեղին փայտ, դեղին ձագ, դեղին բուն, դեղին հավ-

կիթ)56։  

Երբեմն գույնն ունի շատ հստակ նշանակություն։ Օրինակ, կապույտ գույնը 

համարվում էր ակնահարության բուժամիջոց։ Հմայագործը՝ համատարած կապ-

տությամբ օժտելով ամեն ինչ՝ մածունը, կարագը, անգամ մարդուն, փորձում է 

այդ կերպ ակնահարվածին կապույտով բուժել կամ պաշտպանել չար աչքից։ 

Կրկնվելով յուրաքանչյուր տողասկզբին և շեշտվելով իբրև գլխավոր իմաստա-

կիր բառ, «կապոյտ»-ն առաջ է բերում գունահնչյունային միասնականություն։ 

Այդպիսի միասնականություն է ստեղծվում նաև ծիրանագույնի պատկերաց-

մամբ, երբ «ծիրանի» մակդիրը վերադրվում է առարկայական ամբողջ համալի-

րին (ծովին, ծառին, ճյուղերին, բնին, թռչնաձագին)57։  

Ուշագրավ է որոշ բաղաձայների հետևողական կրկնությունը։ Օրինակ, 

հանդիպում են «ծ» բաղաձայնի և հնչողությամբ դրան նմանվող «ճ» սկզբնա-

տառով բառերի («ծով», «ծառ», «ճուղք», «ճուտ») կրկնություններ։ Իսկ, օրի-

 
54 Կամ ներքին շրջապտույտները կարգավորելը։  
55 ՄՄ 6678 (ԺԹ դար), թ. 43ա։  
56 ՄՄ 454 (ԺԸ դար), թ. 172բ։  
57 Ս. Հարությունյան, նշվ. աշխ., էջ 279- 288։  



 

114 Կարինե Մոսիկյան  

նակ, «օձիկ»58 կոչվող հիվանդության համար կիրառվող հմայագրում գրեթե 

բոլոր տողերում առկա են «ս» բաղաձայնի, մասամբ նաև «սև» բառի պարբե-

րական կրկնություններ, որոնք հիվանդության անվանն ու աղոթքի իմաստին 

համապատասխան՝ ստեղծում են օձի սուլոցին նմանվող հնչյունախաղ: Այդպի-

սի հնչյունախաղերը նույնպես հատուկ են հին ծիսաառասպելական բնագրերի 

լեզվին և վկայում են ներկայացված հմայագրերի խոր հնությունը։ Նմանատիպ 

վկայություն է նաև միավանկ բառերի միտումնավոր ընտրությունը («ծով», 

«ծառ», «ճուղք», «ճուտ», «բուն»)59։ 

Բազմաթիվ հիվանդությունների ծագման և բուժման համար կարևոր գոր-

ծոն էին համարվում լուսնի փուլերը։ Այստեղ, իհարկե, առկա են իրական բնա-

խոսական դրդապատճառներ։ Երկրի նկատմամբ լուսնի ամսական շրջապտույ-

տով պայմանավորված նրա տարբեր դիրքերը (փուլերը) մագնիսական դաշտե-

րի պարբերական փոփոխություններ են առաջացնում։ Դրանք նաև զգալի ազ-

դեցություն են ունենում երկրի ու մարդկային օրգանիզմի վրա (մակընթացու-

թյուններ, տեղատվություններ, կանանց ամսականի, նյարդային և հոգեկան հի-

վանդությունների սրացումների պարբերական կրկնություններ և այլն)։ 

Օրինակ, գորտնուկի համար կիրառվող բոլոր դյութաղոթքների և բուժման 

հմայական մեթոդների հիմքում ընկած են լուսնի, մասնավորապես նորալուսնի 

հետ կապված տարբեր հավատալիքներ։ Գորտնուկների վերացման համար 

դրանք նորալուսնին հաշվում էին, ապա ասում «Լուսինը՝ նոր, գորտնուկը՝ չոր» 

բանաձևը և կրկնում այն յոթ օր60։  

Լուսնի փուլերի հետ է կապվում նաև փայծաղի բորբոքումը։ Ասում էին, որ 

նորալուսնի ժամանակ այն բորբոքվում է, իսկ լրման ու փլման ժամանակ՝ դա-

դարում. 

Լուսինն հինացաւ լեռի պես,  
Դալախն61 հալեցաւ եղի պես.  
Լուսնին՝ հինը, դալախին՝ չորը62։  
 

 
58 Օձիկը վերք է։ Նոր գոյացած ժամանակ այն ախտորոշում էին «Ուձքար» («օձքար») կոչվող 

քարով, որ օձի կաշի հիշեցնող հանքաքար է՝ մագնեզիումի սիլիկատ (Է. Աղայան, Արդի 
հայերենի բացատրական բառարան, Երևան, 1976, էջ 1589)։  

59 Ս. Հարությունյան, նշվ. աշխ., էջ 105, 288-289։  
60 Ազգագրական Հանդէս, X, Թիֆլիս, 1903, էջ 159: 
61 «Դալախ» = «տալաղ» – 1. Փայծաղ (թուրքերեն dalak – «փայծաղ» բառից), 2. Ջրգողություն 

(Ռ. Ղազարյան, Հ. Ավետիսյան, Միջին հայերենի բառարան, Երևան, 2009, էջ 742): 
62 ՀՀ ԳԱԱ հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտի արխիվ № 2358։ Տե՛ս Ս. Հարու-

թյունյան, նշվ. աշխ., էջ 109։  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 115 

Բազմատեսակ ու հաճախակի հանդիպող են «Գիր ջերմի» կոչվող հմայա-

գրերը, որոնք նախատեսված են ջերմախտի բուժման համար։ Դրանցում ջերմը 

երբեմն անձնավորվում է իբրև դև, երբեմն էլ՝ իբրև վարազի ժանիքներով իժ։ 

Հաճախ ջերմի ոգուն վերագրվում են էթնիկական և կրոնադավանաբանական 

հատկանիշներ՝ «թէ հայ ես, թէ ջհուդ ես, թէ կղէմիտր63 ես …»64։  

Գիր ջերմի. 

Գ թղթի վրայ գրէ, մէկն քարի տակ դիր, մէկն ջուրն ձգէ և մէկն կրակն ձգէ, 

ծուխ տուր, կրակ ձգելոյն ասէ.  

Զախմիթայ, Ամսշաթայ, Վասմիթայ, երդմնեցուցանեմ զձեզ Աստուածն 

կենդանի, թողէք զդողն և զշողն։ 

Քարի տակ դնելոյն այս է. 

Առամայ, Խորամայ, Թարշամայ, դարձեալ ձեր արևուն համար թողէք 

զդողն և զշողն։ 

Ջուրն ձգելոյն այս է. 

Մակսիմանոս, Ամղիկոս, Դիոնոս, Անտոնիոս, Կոստանդինոս, Յոհա-

նէս, Հեկսակիոս, Տատիանոս, Հովիէլ հրեշտակ, թողէք ի բաց զշողն և զդողն 

ծառայիս Աստուծո այս անուն65։ 

 

Այստեղ գործողությունն ուղղված է անմիջապես երեք խումբ ոգիների, 

որոնք կապված են բնության երեք տարրերի՝ հրի, ջրի և քարի հետ։ Հմայագիրը 

կրակը գցելիս և քարի տակ դնելիս տրվում են երեքական ոգիների անուններ, 

իսկ ջուրը գցելիս դրանց քանակը դառնում է ինը։ 

«Գիր դողի» կոչվող հետևյալ հմայագրում նույնպես ոգին էթնիկ պատկա-

նելիություն է դրսևորում. 

«…Բժշկեայ զծառայն քո զայս անուն։ Թէ հայ ես, երդմնացուցանեմ 

զքեզ Յիսուս Քրիստոս։ Թէ տաճիկ դող ես՝ երդմնացուցանեմ զքեզ յԱստուած 

կենդանի՝ յապրել և ի մահ։ Թէ ջհուտ ես, երդմնացուցանեմ զքեզ ի Մովսէս և 

յԱհարոն»66։ 

Հիվանդություններ հարուցող չար ոգիները մարդակերպ էին նկարագրվում 

կամ մարդակենդանակերպ։ Հանդիպում էին լերկ լեռներում, ճանապարհներին, 

անապատներում, հաճախ ավազի վրա նստած, որ վկայում էր նրանց կապը 

 
63 Ըստ Սարգիս Հարությունյանի՝ կրոնական ինչ-որ աղանդ է (Ս. Հարությունյան, նշվ. աշխ., էջ 

465): Գուցե խոսքը կաթոլիկ կղերականության մասին է: 
64 ՄՄ 6678 (ԺԹ դար), թ. 42ա։  
65 ՄՄ 8428 (ԺԹ դար), թ. 81։  
66 ՄՄ 737 (ԺԷ-ԺԸ դար), թ. 218բ։  



 

116 Կարինե Մոսիկյան  

չորության և անբերրիության հետ։ Սրբազան առարկաների, երևույթների և 

սրբացված մարդկանց անվան ուժով հմայողը խոստովանեցնում էր այդ էակնե-

րին՝ բացահայտելու համար նրանց բնորոշ հատկությունները, դիտավորու-

թյուններն ու առաջացրած հիվանդությունից բուժման հնարավոր միջոցները։ 

Սրբերի անունով նա նաև արգելում (կանխարգելում) էր դրանց հետագա ներ-

թափանցումը հիվանդի մարմին։ Գուցե սա նշանակում է, որ հիվանդն այլևս 

անընկալունակություն (իմունիտետ) էր ձեռք բերում տվյալ հիվանդության 

նկատմամբ։ Հետաքրքիրն այն է, որ ավելի հաճախ սրբերը լիովին չէին ոչնչաց-

նում չար ոգուն։ Բացահայտելով նրա բնութագրերը, նրանք արգելում էին 

«պեղծ»-ին մուտք ունենալ այնտեղ, որտեղ կտրվեր իրենց (նշված սրբերի) 

անունը։ Հետևաբար, այլ տեղերում, որտեղ չէր տրվի համապատասխան սրբի 

անունը, դևերը կարող էին գործել ինչպես ուզում էին։ Այսինքն, սրբի անունն 

այս դեպքում գործում էր իբրև կանխարգելող միջոց (ինչպես պատվաստանյու-

թը)։ Պատահում էր նաև, որ պահապան սրբերն, այնուամենայնիվ, հարվածում 

էին իրենց հրեղեն սրերով, սպանում չար ոգուն և վերջնականապես փարատում 

հիվանդությունը, որ նման է վիրաբուժական միջամտության։ Ըստ իս, այս 

ամենն ավելի շուտ հիշեցնում է այլաբանություն։  

Երբեմն էլ աղոթողի հոգեռանդ տրամադրությունն ու կենսաճառագայթու-

մը հիվանդի մոտ առաջացնում էին կենսահոգեբանական արձագանք, որի արդ-

յունքում նրա մարմնական ու հոգեկան վիճակի մեջ անսպասելիորեն դրական 

տեղաշարժ էր նկատվում։ Ապա հիվանդությունը սկսում էր նահանջել՝ բուժա-

րար աղոթքի արարողական ու խոսքային թովչության ազդեցությամբ, ինչպես 

լինում է մերօրյա հոգեթերապիական և հոգեվերլուծական բուժումների ժամա-

նակ67։ 

Ցավին նույնպես դիվական ծագում էր վերագրվում։ Օրինակ, փորացավը 

դիտվում էր իբրև կենդանի էակ, որին թե՛ աղոթող-հմայողը, և թե՛ աղոթքում 

հանդես եկող սուրբ անձինք (երեք աբեղա) կապում, հանգուցում են կանեփի 

թելով։ Ընդ որում, հմայողը կատարում է այն, ինչ նկարագրված է աղոթքի բա-

նաձևում․ «Առ անջուր կանափ, Է հանգոյց արայ, ամեն հանգոյցի Ա 

ասայ….»68։ 

Անձնավորված է հանդես գալիս նաև «բեդնի յարա» կոչվող կարմիր քա-

մին։ Մի դանակ քսելով վերքին, սկզբում հարց է ուղղվում հիվանդությանը՝ 

իբրև կենդանի էակի, թե որն է իր բուժամիջոցը։ Ոգին թվարկում է դեղերի 

 
67 Ս. Հարությունյան, նշվ.աշխ., էջ 219։  
68 ՄՄ8428, թ. 73։  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 117 

շարք69, ինչը բուժարարին թույլ է տալիս հավաստիացնել, որ հայտնաբերված 

բուժումը համայն աշխարհի համար է։ Այս դեպքում հմայագիրը տվյալ հիվան-

դութան յուրատեսակ դեղատոմս է70։  
Մրջմուկ (երեթիկ)71 հիվանդության բուժման համար դյութաղոթքն ամբող-

ջապես կառուցված է «ո՛չ» ժխտականի կրկնությամբ, որով իսկ հերքվում, 
չքացվում է հիվանդությունը։ Սա ժխտման միջոցով կայուն և դրական արդյուն-
քի հասնելու դիցաբանական մտածողությանը բնորոշ սկզբունք է72. 

Ո՛չ հաւն ի ծին,   Ո՛չ խլդան աչք, 
Ո՛չ ջորին ի ծնունդ,  Ո՛չ լուլա, 
Ո՛չ ճորոխի ձայն,  Ո՛չ աքլար մաճկաղ.  
Ո՛չ բաղեղյան աճ,  Չիք ես և չիք դառնաս73։ 
Ո՛չ ոշի պտուղ, 
 

Բավական հաճախ են հանդիպում գլխացավի համար նախատեսված հմա-

յագրեր, որոնք տիպաբանորեն ու բովանդակությամբ տարբեր են։ Հետաքրքիր 

է «Գիր վասն գլխացավի, աչացավի եւ նզովի» դյութաղոթքը.  

«Սուրբն Սիսիանոս և սուրբն Սևերիանոս և սուրբն Սարասինոս կային ի 

լերինն և աղօթէին։ Եւ դևքն երկաթի քերչօք խառնէին զուղեղս նոցա։ Եւ նոքա 

ի ժամ մահուան իւրեանց խնդրեցին յԱստուծոյ, թէ՝ Տէր Աստուած, եթէ ոք յիշէ 

զանունս մեր, մի ցաւեսցի գլուխ նորայ։ Եւ ձայն եղեւ երկնից, թէ՝ Եղիցին 

որպէս և կամիք»։  

Այս ավանդությունն՝ իբրև աստվածային նախադեպ, կիրառում էին գլխա-

ցավով տառապող մարդկանց բուժման համար. «Նույնպէս մի մերձեսցի ամե-

նայն ցաւ ի ծառային Աստուծոյ [անունը]»74։  

 
69 «Գոգրի ծաղիկ, գորտի կաշին, քարերի մեջի դանդուրը, շատու շաքար, սիպտակ բելիլա, 

առանց կրակի մեղրը» (Հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտի բանահյուսական 
արխիվ, № 1191, 01, տե՛ս նաև Ս. Հարությունյան, էջ 106)։ Մի տեղ էլ երեք անգամ հարց է 
տրվում, և ստացվում երեք առանձին պատասխան. «Բեդնի, բեդնի յարա, գոգրի ծաղիկ, քու 
դեղն ինչ ա. – Թսան բողոճը։ Բեդնի բեդնի յարա, քու դեղն ինչ ա. – Չամիչը։ Բեդնի, բեդնի 
յարա, քու դեղն ինչ ա. – Գորտը» (Հ. Ճանիկյան, Հնութիւնք Ակնա, Թիֆլիս, 1895, էջ 242)։  

70 Գուցե հմայագրի նպատակն այս դեպքում դեղատոմսի բանավոր պահպանությունն է։  
71 Մկնատամ, սնկային հիվանդություն, dermatomycosis։ 
72 Ա. Օդաբաշյան, «Տիեզերաստեղծման առասպելի վերապրուկային տարրերն ախտարքում», 

ՊԲՀ, 1986, № 3, էջ 138-149։  
73 ՄՄ 8428, թ. 71։  
74 Մատենադարան, հմայիլ № 4 (ԺԸ դար)։  



 

118 Կարինե Մոսիկյան  

Իսկ հետևյալ հմայագիրը, որ կոչվում է «Գիր գլխացաւի և տութմայի75», 

լրիվ հակառակ տրամաբանությունն ունի. «Երանելի սուրբ հրեշտակ ի Աստու-

ծոյ Միքայէլ և Կաբրիէլ գային զօրութեամբ և աւետարանէին զկնալն իւ-

րեանց։ Հանդիպեցան չար դևքն, ասէին հրեշտակն և հրեշտակապետքն Աս-

տուծոյ ընդ չար դևքն. Ու՞ր երթայք։ Ասին չար դևքն. Երթամք մտանեմք ի 

մարդն, ցաւեցնեմք գլուխն կամ զկէս գլխոյն կամ զայսահարեալ։ Եւ հանեալ 

հրեշտակքն զհրեղէն սուրն և սատակեցին զչար դևքն և ազատեցին զծառայս 

Աստուծոյ։ Եղիցի բժշկութիւն այս անուն»76։ 

Առաջին աղոթքում լեռներում ճգնող սրբերն են, որոնք ենթակա են գլխա-

ցավ հարուցող դևերի ներգործությանը և սեփական մահվան գնով են ձեռք բե-

րում բուժման բանաձևը77։ Իսկ երկրորդում՝  հրեշտակների ակտիվ գործունեու-

թյունն է։ Նրանք սրերով սպանում են գլխացավ հարուցող դևերին և ազատում 

հիվանդին։  

Մեծաթիվ հմայագրեր կան՝ ուղղված դիվահարի կամ այսահարի բուժմանը։ 

Երբեմն այս երկու բառը չեն դիտարկվում որպես հոմանիշներ, այլ նշվում են 

իբրև առանձին հիվանդություններ78։  

Բազմաթիվ են մասնավոր հիվանդությունների համար նշված դյութաղոթք-

ները՝ ականջացավի, ակնացավի, ակնահատի79, հավկուրության, ատամնացա-

վի, գլխացավի, «խուլիջի»80, «թաթարճայի»81 և այլն82։ Բայց հանդիպում են 

նաև «Գիր ամենայն ցեղ ցաւոց բժշկութեան» վերտառությամբ ընդհանրական 

հմայագրեր83։ Դրանց մեջ, սովորաբար, նախ նշվում է, որ տիեզերական տա-

րածքը բռնված է տարբեր չարաղետ ախտերով, որոնց թիվը 12 է, իսկ անուն-

ները՝ «խիթք», «տենդ», «ջերմ», «գլխացաւ», «ակնացաւ», «սրտացաւ», «ոս-

կերացաւ», «տութմա», «ղոլինջ», «քամի», «դեղնացաւ», «չարոց-դիւոց» (դի-

 
75 «Տութմայ» կամ «տուտմայ» նշանակում է գլխացավ, թուրքերեն՝ tutmak – «ցավել» բառից 

(ՄՀԲ, էջ 765)։  
76 ՄՄ 6678, թ. 42աբ։ 
77 Հարկ է նկատել, որ շատ են պատմությունները, երբ օրինակ ժանտախտի համաճարակի ժա-

մանակ բժիշկներն իրենք իրենց վրա էին անցկացնում փորձարկումները և նկարագրում 
իրենց զգացողություններն ու կլինիկական ախտանշանները՝ հաճախ իրենց մահվան գնով։  

78 ՄՄ6678, թ. 47ա-49ա։  
79 Ակնահատը ծաղիկ հիվանդության թողած հետևանքներից է, երբ աչքի մեջ սպիտակ սպի է 

մնում։  
80 Որովայնի խիթ, սուր ցավ, կոլիկա, արաբ.՝ qūlinǰ (Հ. Աճառյան, ԱԲ, հ. 2, էջ 416)։  
81 Այսպես էին անվանում ներքին դողը, սարսուռը, փորացավը և ջղային հուզումները։  
82 ՄՄ 454 (ԺԸ դար), թ. 176ա, ՄՄ 697 (ԺԷ դար), թ. 1ա, ՄՄ 713 (ԺԷ դար), թ. 135ա, ՄՄ 737 

(ԺԷ-ԺԸ դդ), թ. 218բ-223ա, ՄՄ 744 (ԺԷ-ԺԸ դդ), յաւելագրութիւն թ. 39աբ, 257բ, 258ա, ՄՄ 
809 (ԺԷ դար), թ. 307բ և այլն։  

83 ՄՄ 706 (ԺԷ դար), թ. 211ա:  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 119 

վահարություն)։ Հիշատակվում են նաև հիվանդությունների հարուցման ժամա-

նակային պահերը՝ «չար օր», «չար սհաթ»։ Բոլոր այդ հիվանդություններն ըն-

կալվում են իբրև կենդանի ոգիներ, որոնց երդվեցնում է հմայողը՝ դրանց 

առանձնահատկությունները պարզելու և հալածելու միտումով. 

Ահ է զարիայ կապուտ և կարմիր ծովուն, 

Թէ խիթք ես, թէ տենդ ես, թէ ջերմ ես, 

Թէ գլխացաւ ես, թէ յաչից ցաւ ես,  

Թէ սրտացաւ ես, թէ ոսկերացաւ ես, 

Թէ տութմայ ես, թէ ղոլինճ ես, 

Թէ քամի ես, թէ դեղնացաւ ես, 

Թէ չարոց-դևոց ես, 

Թէ չար օրէ ես, թէ չար սհաթոյ ես, 

Թէ զինչ ազգ ցաւ որ իցես, 

Երդմնացուցանեմ զքեզ, 

Զի Յիսուս Քիստոս յայն Կենդանին, 

Որ եկն և գալոյ է՝  

Ամենայն ցեղ ցաւ հալածիս և չիք դառնաս, 

Ոչ մտանես, ոչ մերձենաս 

Ի դիմաց ծառայիդ Աստուծոյ84։  

 
Ընդհանուր առմամբ, հմայական բժշկության գործունեության տիրույթում 

նշվում էին ՅԿԶ (366) «ցաւ կամ աղտաժէտք»85։ 
Չար աչքը նույնպես համարվում էր տարբեր հիվանդությունների հարուցիչ 

և այդ առումով ընդհանրություն ուներ հիվանդաստեղծ մյուս ոգիների՝ ցավերի 
և դևերի հետ, դառնալով դրանց տարատեսակներից մեկը։ Հավանաբար, այս 
հավատալիքի հիմքում ընկած էին աչքից բխող կենսաճառագայթների գործուն 
ազդեցության մասին պատկերացումները86։ Հաճախ հմայագրերում չար աչքն ու 
չար հայացքը («նիաթը» կամ «նազարը») նշվում են միասին՝ որպես երկվոր-
յակներ։ Դրանց վերագրվում էր ստորերկրյա քաոսի կործանարար ջրերի հետ 
կապը87։ Այլաբանորեն, մարդու համար այն կարող էր կապված լինել մարմնում 
գործող չորս կենսահեղուկների՝ արյան, լորձի, դեղին ու սև մաղձերի գործու-

 
84 Մատենադարան, հմայիլ № 19 (ԺԸ դար)։  
85 ՄՄ 6678, թ. 43ա: 
86 Ս. Հարությունյան, նշվ. աշխ., էջ 220։ 
87 Նույն տեղում, էջ 223։  



 

120 Կարինե Մոսիկյան  

նեության, դրանցից որևէ մեկի ավելցուկի կամ այլափոխման հետ՝ որպես մար-
դու «ընդերքում» տեղակայված «ջրերով» պայմանավորված գործընթացներ։ 

Միջնադարյան ախտարական գրականութան մեջ բերված են այն սրբերի և 
հրեշտակների անունները, որոնք վկայակոչվել են տարբեր հիվանդություննե-
րի, նաև չար աչքի, չար լեզվի և չար հայացքի բուժման կամ դրանցից զերծ մնա-
լու նպատակով, ինչպես նաև ցերեկվա, գիշերվա ժամերը, շաբաթվա օրերը 
հսկող ու հովանավորող հրեշտակների անունները88։ Օրինակ ծննդկանին օգնե-
լու համար կանչում են՝ «Ուլնահատ», «Հուրազատ», «Մաքուդարայ», «Աքէա-
քայ», «Կաթառասաք», «Դիաս» հրեշտակներին, որպեսզի «բացցին դրունք 
ծննդեան սորա և երևեսցի պատկերն Աստուծոյ»89։ Թվարկվում են նաև այն վեց 
հրեշտակները, որոնք «մանկաբարձք էին սրբոյ կուսին, յորժամ ծնաւ զմանկա-
ցեալն Յիսուս»։ Այս ավանդությունը նույնպես իբրև նախադեպ վկայակոչվել է 
ծննդաբերության ժամանակ՝ ծնունդը դյուրացնելու նպատակով. «Ովիաս, 
Ուլիթաս, որ բազմեալք եք ի վերնատունն ի վերայ աթոռոյն, ունիք բանալիս, 
բացեք զարգանդ զայս անուն կնոջ՝ բարեխօսութեամբ սուրբ Աստվածածնին 
և սուրբ Յակոբայ և ամենայն սրբոց քոց։ Քրիստոս Աստուած մեր, քո սուրբ 
անուամբն ազատէ զծառայս քո ի նեղութենէ»90։  

Կապի արձակման համար նույնպես դիմում են համապատասխան հրեշ-
տակներին. 

«Աքա՛, Կատառասա՛ք, Դիա՛ս, փութացուցէք և արձակեցէք ի կապած ծա-
ռայիս Աստուծոյ, զի բացցեն և արձակեն և առաջ եկեսցեն Է պատկերն Աս-
տուծոյ։ 

Կենդամաէ՛, Մաթէ՛, որ եք զսպասաւորս Աստուծոյ, դուք օգնական լերուք 
և արձակեցէք կապած ծառայիս Աստուծոյ, ամէն։ 

Անուն Աստուծոյ գթածին և ողորմածին, Գաթա՛յ, Հանա՛յ, Լաքա՛թ, Քաթ-
հանէ՛, Շազարշ, արձակեցէք ծառայիս Աստուծոյ, ամէն»91։  

 
Մատենադարանի մի քանի ձեռագրերում պահպանված է նաև հետաքրքիր 

մի բնագիր («Գիրք Սողոմոնի»), ըստ որի, տասներկու կենդանակերպերից յու-
րաքանչյուրի ազդեցության տակ ծնված մարդիկ ունեն իրենց հատուկ հիվան-
դաբեր դևերը, որոնք բնակվում են տարբեր վայրերում՝  դռան շեմին, կրակի 
եզրին, ջրին մերձ, հորի մեջ, ավերակ ջրաղացներում և այլուր, ստեղծելով մար-

 
88 ՄՄ 8428, թ. 231, 233, 748։  
89 Մատենադարան, հմայիլ № 22 (ԺԸ դար)։  
90 ՄՄ 8428, թ. 71։ Դյութաղոթքներում հաճախակի են տրվում նաև հետևյալ հինգ հրեղեն հրեշ-

տակների անունները՝ «Հրանիւթ, Հրափայլ, Հրատն, Համատուն, Համակէզ»։ Բոլորի հիմքում 
«հուր» բառն է, իսկ «Հրատ»-ը նաև Մարս մոլորակի անունն է։  

91 ՄՄ 8428, թ. 61։  



 

 Բուժաղոթքները և բուժական հմայագրերը միջնադարյան ... 121 

դու մոտ որոշակի նախատրամադրվածություն այս կամ այն հիվանդության 
նկատմամբ։ Սողոմոն Իմաստունը հանդիպում ու հարցաքննում է այդ դևերին և 
պարզում նրանց հիվանդաբեր ներգործությունից ազատող երեք կարգի հմայա-
կան գրերը՝ «թլիսմն»-երը. առաջինը պետք էր պահել հիվանդի գլխի վրա, երկ-
րորդով՝ լողացնել նրան, իսկ երրորդը՝ լուծել ջրի մեջ և տալ խմելու92։ Այսպես, 
նշվում են 36 հմայական գրերի շարքեր (12 դևերից յուրաքանչյուրի դեմ՝  3 հմա-
յագիր)93։ 

Հմայական բնագրերն, ըստ էության, մտքի (գաղափարի), գործի (հմայա-
կան արարողության) և խոսքի (հմայական բանաձևի) եռամակարդակ միասնու-
թյուն են, որտեղ թեպետ ելակետային (առաջին) մակարդակը հավատալիքն է, 
սակայն հիմնական և ամենակարևոր գործիքը խոսքն է։  

Ֆիզիկական մարմինների վրա խոսքի և, ընդհանրապես, ձայնի ազդեցու-
թյան ուսումնասիրությունները ներկայումս ավելի են ընդլայնում իրենց շրջա-
նակները։ Բացի հոգեվերլուծական և տեսական դատողություններից՝ դրանք 
ներառում են նաև մարդու մարմնի և ընդհանրապես նյութական աշխարհի վրա 
ձայնի ազդեցության բացահայտմանն ուղղված գործնական հետազոտություն-
ներ։ Հայտնի են ջրի բյուրեղային կառուցվածքի փոփոխությունները՝ ձայնային 
զանազան ներգործությունների արդյունքում94։ 

Հմայախոսություններն ու հմայագրերը նույնպես կարիք ունեն համարժեք 
ուսումնասիրության։ Պետք է նկատել, որ մենք բավական քիչ բան գիտենք թե՛ 
բանավոր, և թե՛ առավել ևս գրավոր հոդաբաշխ և կենդանի խոսքի ազդեցու-
թյան մասին: Իսկ հայերեն միջնադարյան ձեռագրերը և հատկապես ախտարա-
կան գրականությունը մեծածավալ նյութ են տրամադրում այդպիսի ուսումնա-
սիրությունների համար։ 

 
92 ՄՄ 35 (ԺԷ-ԺԸ դդ), թ. 229բ-237բ։  
93 Լ. Խաչիկյան, նշվ. աշխ., էջ 24։ 
94 В. Коваленко, В. Глазкова, «Влияние акустических волн на структурные свойства 

воды». https://cyberleninka.ru/article/n/vliyanie-akusticheskih-voln-na-strukturnye-svoystva-

vody/viewer  



 

122 Կարինե Մոսիկյան  

KARINE MOSIKYAN 

HEALING PRAYERS AND HEALING SPELLS IN MEDIEVAL ARMENIAN 

WRITTEN SOURCES 

Keywords։ Healing prayer, spell, incantation, spell medicine, speech spell, 
enchantment, demon, magic. 

In pre-Christian Armenia, the art of medicine had a rational orientation on the 

one hand, and a magical-mystical one on the other. Echoes of the latter were pre-

served and continued to exist even after the adoption of Christianity, despite harsh 

criticism by the clergy. The most important tool of magical medicine was influencing 

a person through speech. This was accomplished through special spells, pronounced 

both in written and oral form. This article examines such spells, many of whose 

written versions are preserved in manuscripts called “Akhtark‘”. These manuscripts 

represent multilayered and surprisingly extensive repositories for preserving relics 

of Armenian pagan culture. 

КАРИНЕ МОСИКЯН 

ЦЕЛЕБНЫЕ МОЛИТВЫ И ЛЕЧЕБНЫЕ ЗАКЛИНАНИЯ В 

СРЕДНЕВЕКОВЫХ АРМЯНСКИХ ПИСЬМЕННЫХ ИСТОЧНИКАХ 

Ключевые слова։ Целебная молитва, заклинание, колдовство, заклинательная 
медицина, чары, демон, магия. 

В дохристианской Армении врачебное искусство имело, с одной стороны, 

рациональную, с другой – магико-мистическую направленность. Отголоски 

последней сохранились и продолжали существовать и после принятия хрис-

тианства, несмотря на суровую критику со стороны духовенства. Важнейшим 

инструментом магической медицины было воздействие на человека посредст-

вом речи. Оно осуществлялось с помощью специальных заклинаний, которые 

произносились как в письменной, так и в устной форме. Статья посвящена 

изучению этих заклинаний, многочисленные письменные варианты которых 

сохранились в рукописях под названием «Ахтарк». Эти рукописи представ-

ляют собой многослойные и удивительно емкие хранилища реликвий армян-

ской языческой культуры.  


