
 

 

ՆԱԻՐԱ ՄԱՐՏԻՐՈՍՅԱՆ* 

DOI:10.57155/NIWW5233 

ՄԵՐՁԱՄՈՒՍՆՈՒԹՅԱՆ ԿԱՆՈՆԱԿԱՆ ԵՎ  

ՍՈՎՈՐՈՒԹԱՅԻՆ ԻՐԱՎՈՒՆՔԻ ՀԱԿԱՍՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ  

ՀԱՅՈՑ ՄԵՋ 19-ՐԴ ԴԱՐՈՒՄ 

Բանալի բառեր՝ Ամուսնաընտանեկան հարաբերություններ, մերձամուսնու-
թյուն, 19-րդ դար, կանոնական իրավունք, սովորութային 
իրավունք, աշխարհիկ օրենքներ, արյունակցական, խնա-
միական, կնքահայրական, չհասություն1։ 

1․ Պատմական ակնարկ 

Ամուսնությունը տղամարդու և կնոջ պատմականորեն ձևավորված հարա-

բերությունների ձև է, որի գլխավոր նպատակը ընտանիք ստեղծելն է, իսկ ըն-

տանիքը հասարակության հիմքն է: Այս պատճառով Հայաստանում, ինչպես 

նաև քրիստոնեություն ընդունած շատ երկրներում, ամուսնությունը միշտ ունե-

ցել է սրբազան խորհուրդ:  

Դեռ հնուց աշխարհի քրիստոնյա երկրներում ամուսնական հարաբերու-

թյունները կարգավորվում էին կանոնական իրավունքով և դարեր ի վեր առա-

վելապես գտնվում էին եկեղեցու իրավասության տակ: Սակայն 16-րդ դարից 

սկսած Եվրոպայում կրոնական տարբեր ուղղությունների միջև անհաշտ պայ-

քարն ու փոխադարձ արգելքները հանգեցրին նրան, որ սկսեցին տուժել ամուս-

նացողների շահերը, ժառանգական և այլ իրավունքներ: Այս պայմաններում 

հետզհետե սկսեց ներդրվել քաղաքացիական ամուսնության ինստիտուտը և 

պետական պաշտոնյայի կողմից ամուսնության գրանցումը մետրիկական մատ-

 
* Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարան, nairamartirosian7@gmail.com, կրտսեր գի-

տաշխատող, հոդվածը ստանալու օրը՝ 17 սեպտեմբերի, 2025, հոդվածը գրախոսելու օրը՝ 
14 նոյեմբերի, 2025։ 

1 «Չհասություն»՝ մերձավոր ազգակցության պատճառով ամուսնության անթույլատրելիու-
թյուն (գործածվում է Արարատյան և Ղարաբաղի բարբառներում)։ Տե՛ս Հայոց լեզվի բարբա-
ռային բառարան, հ.4, Երևան, 2007, էջ 418, նաև՝ Էդ. Աղայան, Արդի հայերենի բացատրական 
բառարան, հ. 2, Երևան, 1976, էջ 1162, Ժամանակակից հայոց լեզվի բացատրական բառարան, 
հ. 4, Երևան, 1969, էջ 138։ 



 

80 Նաիրա Մարտիրոսյան  

յաններում։ Արդեն 18-րդ դարավերջից Եվրոպայում ամուսնության գրանցումը 

սկսեց ընդունվել բացառապես որպես քաղաքացիական ակտ և փորձ արվեց 

առանձնանալ եկեղեցու կանոնական իրավունքից: Ամուսնական հարաբերու-

թյունների նկատմամբ սկսեցին կիրառվել քաղաքացիական օրենսդրության 

նորմերը2: 

Հայերի մոտ պետության երկարատև չգոյության պայմաններում եկեղեցին 

դեռ վաղ շրջանից իր ձեռքն առավ ամուսնաընտանեկան հարաբերությունների 

ընթացքը և իր սեփական դրոշմը դրեց ամուսնական ինստիտուտի կանոնա-

կարգման վրա: Այդ նույն պատճառով մեզ մոտ ավելի երկար, քան մյուս երկր-

ներում, օրինական պսակը համարվում էր եկեղեցով կատարվածն ու գրանցվա-

ծը: Դեռ 19-րդ դարում կանոնագետ Վ․ Բաստամյանցը երկմտում էր, թե երբևէ 

«մեր պետութիւնը նման ուրիշ պետութիւններին սահմանո՞ւմ էր արդեօք աշ-

խարհական օրէնքներ յատկապէս ամուսնութեան մասին, թէ՞ ընդունում էր եկե-

ղեցական կանոնները առանց ընդդիմութեան»3։ Սակայն մի փաստ ևս անժխ-

տելի է՝ միջնադարյան Հայաստանում իրավունքի կարևոր աղբյուր է եղել սովո-

րութային իրավունքը, որով էլ կարգավորվել են հասարակական հարաբերու-

թյունների շատ կողմեր։ Հայ ժողովրդի կենցաղում դրանց դերն այնքան ուժեղ 

ու արմատացած է եղել, որ մինչև 19-րդ դարավերջ պահպանվել են նահապե-

տական կյանքի և հասարակական-ընտանեկան սովորույթներում։ Եվ չնայած 

պետության հետագա օրենսդրական գործողություններին, պահպանել են 

իրենց գոյությունը գործող օրենքին կից այն աստիճան, որ հաճախ հստակ սահ-

ման չի գծվել օրենքի և սովորույթի միջև։ 

Մեր քննառվող ժամանակահատվածում հայ հասարակության ներսում սեր-

տորեն զուգակցված էին երկու կարգավորող համակարգեր՝ եկեղեցական-կա-

նոնական իրավունքը և ժողովրդական-սովորութային իրավունքը։ Ամուսնա-

կան հարաբերությունների դեպքում այդ հակադրությունը դառնում էր առավել 

արտահայտիչ։ Եկեղեցին ամեն կերպ փորձում էր ընդունված եկեղեցական կա-

նոնների գերակայություն սահմանել։ Եվ այս հարթությունում եկեղեցական 

հայրերի կողմից վերաշարադրվում և միօրինակության էին բերվում ամուսնու-

թյան կանոնակարգման մասին Հայ Առաքելական եկեղեցում գործող օրենքնե-

րը։ Այսպես, 19-րդ դարավերջին Արիստակես եպս. Սեդրակյանը պսակի հրա-

հանգիչ կանոններ էր սահմանում այս կերպ. ամուսնությունը պետք է կայանա 

 
2 Տ. Դավթյան, «Ամուսնության էության վերաբերյալ հայեցակարգեր», ԵՊՀ իրավագիտության 

ֆակուլտետի պրոֆեսորադասախոսական կազմի գիտաժողովի նյութերի ժողովածու, Երևան, 
ԵՊՀ հրատ., 2013, էջ 229, http://www.old.ysu.am/files/17TD.pdf (մուտք՝ 16.01.25 թ.):  

3 Վ. վրդ. Բաստամեանց, Կանոնագիտական երկեր, Ս. Էջմիածին, 2015, էջ 247: 



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 81 

տղամարդու և կնոջ միջև՝ անպայման փոխադարձ համաձայնությամբ ու օրեն-

քով թույլատրելի տարիքում, նաև՝ «ամուսնութիւնը օրհնելու և օրինական ճա-

նաչելու համար պէտք է զգուշանան և հեռու մնան ազգակցութեան կամ արիւ-

նակցութեան մերձաւոր աստիճաններից»4: Իսկ Ներսես վրդ. Մելիք-Թանգյանը 

պսակադրող քահանայի կողմից պարտադիր ճշգրտման համար սահմանում է 

հետևյալ կետերը՝ ամուսնացողների ազատ կամարտահայտումն ու նրանց ծնող-

ների փոխհամաձայնությունը, ամուսնական չափահաս հասակի հաստատումը, 

ամուսնացողներից և ոչ մեկի այլ պսակով կապված չլինելը, կուսակրոն, այլա-

դավան կամ այլակրոն չլինելը, նաև՝ «եթէ չկայ ազգակցական, խնամական եւ 

կնքահայրական չհասութիւն»5։  
Տեսնում ենք, որ նշանադրությունից և պսակադրությունից առաջ, ի թիվս 

բազմաթիվ այլ ճշգրտումների, պսակադրող քահանան պարտավոր էր նաև 
պարզել, թե ամուսնանալ պատրաստվողները ազգակցական կամ արյունակցա-
կան աստիճանով համապատասխանո՞ւմ են՝ օրենքով սահմանված կարգով, 
ապա միայն որոշել՝ ամուսնությունը թույլատրե՞լ, թե ոչ: Կ․ Պոլսի պատրիարք 
Հովհաննես ԺԱ Չամաշրճյանի (1800-1801, 1802-1813) 1811 թ. հրապարակած 
«Կանոնական Կոնդակ հարսանեաց»-ի առաջին կետով նույնպես սահմանվում 
էր․ «Նախ՝ քահանայք քննեսցեն զհասն և զչհասն ըստ սրբազան կանոնաց»6։ 
Նաև 1840 թ. Սինոդի հրամանը՝ «Յօդուած 13րդ. արգելեալ լինի մտանել յամուս-
նութիւն յաստիճանի ազգականութեան, որ եկեղեցական օրինօք բանադրեալ 
է», պսակադրությանը ներկա գտնվողներն էլ պետք է փաստեին «չհասության» 
բացակայությունը7։  

Ըստ կանոնի՝ եկեղեցում պսակի օրհնությանը նախորդում էր նշանօրհնե-
քը, որը սկսվում է «Խրատ»-ով։ Ըստ էության դա եկեղեցու կողմից կատարվող 
կրոնաբարոյական և եկեղեցական-կանոնական օրենքի հաստատում էր, որի 
կատարողը հոգևորականն էր։ Հայկական ծիսարանի պահանջով քահանան նա-
խապես պետք է պարզի, որ հարսն ու փեսան միմյանց «հոգևոր և մարմնավոր» 
ազգակից չլինեն։ Այսինքն, նախ պետք էր քննել, ստուգել, որից հետո միայն 
քահանայի թույլտվությամբ կկատարվեր պսակի օրհնության կարգը։  

 
4 Ա. եպս. Սեդրակեան, Ամուսնական խնդիրներ, Մոսկւա, տպ. Մ. Բարխուդարեանի, 1891, 

էջ 27: 
5 Ն. վրդ. Մելիք-Թանգեան, Հայոց եկեղեցական իրավունքը, Ս. Էջմիածին, 2011, էջ 807: 
6 Կանոնական կոնդակ հարսանեաց, Կոստանդնուպօլիս, տպ. Սբ. Աստուածածնի, 1811, էջ 6։ 

http://greenstone.flib.sci.am/gsdl/collect/armbook/books/kanonakan_kondak1811.pdf, 
(մուտք՝ 06.03.25 թ.)։  

7 Հայաստանի Ազգային Արխիվ (այսուհետ՝ ՀԱԱ), ֆ. 56, ց. 1, գ. 807, էջ 1ա-2ա։ 



 

82 Նաիրա Մարտիրոսյան  

Այսպիսով, վերոնշյալից պարզ է դառնում, որ պսակը կարող է կայանալ 
այն ժամանակ, երբ չկան ազգակցական, այն է՝ արյունակցական, խնամիական 

կամ կնքահայրական մերձավոր կապեր։  

2․ Կանոնն ու սովորույթը արյունակցական մերձամուսնություններում 

Դեռևս հնուց եղել է արյունակցական սահմանված որոշ աստիճան, որը 

պետք էր հաշվի առնել և պահել՝ առողջ սերունդ ունենալու նպատակով։ Սա-

կայն ամուսնության համար եկեղեցու հաստատած ազգակցական աստիճանի 

նորմերը ոչ մի դարում կայուն, անփոփոխ չեն եղել։ Պսակների աստիճանների 

մերձավորության և հեռավորության կարգը ի սկզբանե եկեղեցին վերցրեց Մով-

սիսական օրենքից, այն է՝ արգելվում էր պսակը արյունակցական մինչև չորրորդ 

աստիճանը և խնամիական երկրորդ աստիճանը։ Հայոց մեջ այս մասին առաջին 

վճիռը կայացրեց Աշտիշատի ժողովի ժամանակ Ներսես Մեծը (353-373 թթ.)՝ 

արգելելով մերձավոր ամուսնությունները, սակայն չնշելով աստիճանները8։ 

Շահապիվանի ժողովի 13-րդ կանոնը չորրորդ աստիճանի ամուսնությունը հա-

մարում էր ապօրինի և սահմանում խիստ պատիժներ։ Իսկ Դվինի 554 թ. ժողովի 

22-րդ կանոնը արգելում էր ամուսնանալ մինչև հինգերորդ աստիճանը9։ 8-րդ 

դարում կայացած Պարտավի ժողովի 16-րդ կանոնն արգելում էր 4-րդ զարմի 

պսակը10։ Մխիթար Գոշը «Դատաստանագրքի» ՄԺԳ (213) գլխում ընդունելի է 

համարում միայն չորրորդ կամ հինգերորդ զարմից ամուսնությունը. «մի՛ ոք 

արասցէ խնամութիւն մինչեւ ի չորրորդ եւ ի հինգերորդ զարմն»11։ Սակայն ար-

դեն 12-րդ դարում Ներսես Դ Շնորհալին (1166-1173 թթ.) որոշեց, որ ազգա-

կանների միջև պսակ կարելի է միայն ութերորդ աստիճանը լրանալուց հետո12։ 

Ն․ Մելիք-Թանգյանը գրում է․ «Վերջնական ժողովական կարգադրութիւն այդ 

մասին մեր մէջ եղաւ 1243-46-ի Սսի ժողովում, որի 7-րդ կանոնն ասում է․ 

«Զպսակն ընտրութեամբ արասցեն՝ վեց ծննդովք հեռացեալ յազգակցութենէ 

արեան», այսինքն՝ արյունակցական պսակ կարելի է միմիայն 7-րդ աստիճա-

նում․ այս կանոնը դարձաւ վերջնական եւ մինչեւ այսօր տիրող կարգն է»13։ Սա-

կայն 15-րդ դարում էլ դեռ Հակոբ Ղրիմեցին իր Պսակի կանոնները շարադրել է՝ 

 
8 Ն. վրդ. Մելիք-Թանգեան, նշվ. աշխ., էջ 816: 
9 Վ. վրդ. Բաստամեանց, Կանոնագիտական երկեր, էջ 407: 
10 Ն. վրդ. Մելիք-Թանգեան, նշվ. աշխ., էջ 817:  
11 Մխիթար Գոշ, Գիրք Դատաստանի, աշխատասիրությամբ` Խ. Թորոսյանի, Երևան, 1975, էջ 124, 

https://ia600509.us.archive.org/21/items/GoshGrabarDatastanagirk/Gosh_grabar_datastanagi

rk_text.pdf, (մուտք՝ 15.04.25 թ.)։  
12 Ներսես Շնորհալի, Թուղթ ընդհանրական, աշխատասիրությամբ` Է.Մ. Բաղդասարյանի, Երևան, 

1995, էջ 134-135: 
13 Ն. վրդ. Մելիք-Թանգեան, նշվ. աշխ. , էջ 818-819:  



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 83 

հետևելով Շնորհալու տեսակետին։ Մատենադարանի Կաթողիկոսական դիվանի 

ֆոնդի 19-րդ դարի վավերագրերից մեկում էլ Կարապետ վարդապետի14 Կանո-

նական կոնդակի ընդօրինակությունն է, որում ասվում է․ «Եղև Կանոնական 

գրութիւնս վասն ոմանց անկարգութեանց՝ համահաճութեամբ իշխանաց և քա-

հանայից ի թվին Փրկչի 1825-ին ի Կարապետ վարդապետէս։ Նախ՝ վասն ճիւ-

ղահամարութեան, զի ազգականութեանն ինն ճիւղ լիցի»15։ Այս տարակարծու-

թյունները հարթելու համար Խրիմյան Հայրիկը (1893-1907 թթ.) 1899 թ. Հայ-

րապետական կոնդակով վավերացրեց 7-րդ աստիճանում թույլատրելի պսակի 

կանոնը, և այն վերջնական դարձավ Գևորգ Ե Սուրենյանց (1911-1930 թթ.) կա-

թողիկոսի հրամանով 1922 թ.։ Մինչև այսօր էլ ժողովրդի մեջ պահպանված է 

«յոթը պորտը» քննելուց հետո միայն ամուսնանալու սովորույթը։  

Օրենքը հաճախ տարբեր երկրներում արգելել է մերձամուսնությունները, 

բայց արգելված ազգակցական կապի աստիճանները հաշվարկվել են տարբեր 

կերպ: Օրինակ, 19-րդ դարի առաջին կեսին Ռուսական կայսրությունում, որը 

ներառում էր հայաբնակ շատ տարածքներ, արյունակցական ամուսնությունն 

աներկբայորեն արգելվում էր մինչև չորրորդ աստիճանը ներառյալ (ճշգրիտ 

ձևակերպված է Սինոդի 1810 թ. հունվարի 19-ի հրամանագրում)16։ Սակայն 

հայերին առնչվող ամուսնական «հաս-չհաս» հարցերի իրավասությունը վերա-

պահված էր հայ առաքելական եկեղեցու Հոգևոր կառավարությանը և կանոնա-

կարգվում էր իր օրենքներով։  

Եկեղեցական օրենքը բոլոր ժամանակներում հոգևորականներին իրա-

վունք է տվել դատել անաչառ և խղճի մտոք, բայց պայմանով, որ ի չարս չգոր-

ծադրվի այդ ազատությունը։ Սակայն դեռ Մխիթար Գոշի «Դատաստանագր-

քում» հանդիպում ենք այս հարցի շուրջ երկմտանքի․ «Մի՛ լիցի կաշառօք կու-

րացեալք, որպէս զբազումս տեսանեմք, զի այնքան են վրէժխնդիր այդորիկ օրի-

 
14 Կարծում ենք, վավերագիրը Կ. Պոլսի պատրիարք Կարապետ Գ Պալաթցու (1823-1831 թթ.) 

1825 թ. և 1826 թ. երկու Կանոնական գրությունների ընդօրինակություններն են, քանի որ 
պատրիարքի հրավերով 1824 թ. և 1826 թ. բարձրաստիճան հոգևորականների և իշխանների 
մասնակցությամբ գումարվել են Ազգային ժողովներ, որտեղ հաշվի առնելով այս և այլ հար-
ցերի առնչությամբ արտահայտվող դժգոհությունները, սահմանվել են որոշակի բարեփո-
խումներ։ Տե՛ս Ս. Ֆահրադյան, «Դիտողություններ Կ. Պոլսի XIX դարի հայ պատրիարքների 
կնիքների մասին», ԲՄ, 30, Երևան, 2020, էջ 277,  

 https://arar.sci.am/dlibra/publication/390682/edition/361384?language=hye, (մուտք՝ 15.03.25 թ.)։ 
15 Մաշտոցյան Մատենադարան, Կաթողիկոսական դիվանի ֆոնդ, (այսուհետ՝ ՄՄ ԿԴ), թղթպ. 

54, վավ. 287, էջ 1ա։ 
16 А. Завьялов, «Брак», Православная богословская энциклопедия, т. 2, Петроград, 1901, с. 

1039-1040.  



 

84 Նաիրա Մարտիրոսյան  

նաց, որքան զձեռս լի առնեն կաշառօք, զորոց զդատն հատուցանելոց են»17։ 

Իսկ 19-րդ դարում նույնը փաստում է Վ․ Բաստամյանցը, և օրենքի անկատա-

րությունը համարում «չհաս» ամուսնությունների կարևոր պատճառ․ «Ամուս-

նական չհասութեան հարցը մեր մէջ դեռևս շատ թերութիւններ ունի և կարօտ է 

հիմնաւոր մշակութեան և որոշ ու ճիշտ կանոնների»18:  

Այս պատճառով առաջնորդներն ու կաթողիկոսները պարբերաբար կոն-

դակներ ու կանոնական գրություններ են հրապարակել, որ հոգևորականներն 

առաջնորդվեն դրանցով և չշեղվեն օրենքից։ Այսպես, Աբրահամ Գ Կրետացի կա-

թողիկոսը (1734-1737 թթ.), սահմանելով ընդունված կանոնները, ավարտում է 

կոնդակն այսպես․ «Եվ մի՛ արտաքս ելանիցէք ի կանոնացս, զի մի՛ ի ներքոյ 

նզովից Հայրապետաց մնասջիք։ Կանոնացս կատարողքն և հնազանդողքն օրհ-

նեալ լիցին յԱստուծոյ և ի մէնջ»19։ Կ․ Պոլսի Հովհաննես պատրիարքն էլ 1811 թ. 

հաստատելով հարսանեաց կարգին վերաբերող 29 կետերը, իր կանոնական 

գրության վերջնահատվածում անօրինություններ գործող քահանաներին զգու-

շացնում է․ «Այնպիսի ճշմարիտ չխօսող քահանայն աքսորեսցի ի քաղաքէս և 

յեկեղեցւոյն, զրկեսցի յամենայն քահանայական հասից և յիրաւանց»20։ Իսկ 

1824 թ. Կ․ Պոլսի Կարապետ Գ Պալաթցի (1823-1831 թթ.) պատրիարքը ամուս-

նական կանոններին վերաբերող իր կոնդակը սկսում է այսպես․ «Եղև կանոնա-

կան գրութիւնս վասն ոմանց անկարգութեանց․․․»21։  

Մաշտոցյան Մատենադարանի Արխիվային բաժնի Կաթողիկոսական դիվա-

նի ֆոնդում պահվում են 19-րդ դարով թվագրվող բազմաթիվ փաստաթղթեր, 

որ առնչվում են ամուսնաընտանեկան հարաբերություններին։ Այս սկզբնաղբ-

յուրները բացառիկ են նրանով, որ գրված լինելով ժամանակակիցների ձեռքով՝ 

վերհանում են ժամանակի մերձամուսնության իրական դրսևորումները, աշ-

խարհականների՝ հասարակական-ընտանեկան սովորույթների (ավանդույթնե-

րի) պահպանողական մոտեցումները, օրենքի անկատարությունը, գրված և 

չգրված (այն է՝ կանոնական և սովորութային) օրենքների բախման հիմնախն-

դիրները։ Վավերագրերի նյութը նաև հաստատում է, որ հոգևորականների ձեռ-

քով բավական շատ անօրեն պսակներ էին կատարվում։ Եվ թեպետ եկեղեցին 

 
17 Մխիթար Գոշ, Գիրք Դատաստանի, էջ 124:  
18 Վ. վրդ. Բաստամեանց, Կանոնագիտական երկեր, էջ 412։  
19 Մ. արքեպս. Սմբատեանց Նախիջևանցի, Տեղագիր Գեղարքունի Ծովազարդ գաւառի, Վաղար-

շապատ, տպ. Մայր Աթոռոյ Սբ. Էջմիածնի, 1895, էջ 441, 
 http://greenstone.flib.sci.am/gsdl/collect/haygirq/book/texekagir_gexarquni. pdf, (մուտք՝ 

28.03.25 թ.)։  
20 Կանոնական կոնդակ հարսանեաց, էջ 16-17։ 
21 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 54, վավ. 287, էջ 1ա։ 



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 85 

միակենտրոն ու հաստատուն կանոններ էր սահմանում և փորձում դրանք ան-

շեղորեն օգտագործել, սակայն համատարած կամայականությունների պայ-

մաններում օրենքի որոշակիացումն ու խստացումը հասարակության մեջ դժգո-

հություններ էին առաջ բերում։ Այսպես, 1818 թ. մի վավերագրում տեսնում ենք, 

թե ինչպես են Թիֆլիսի մի խումբ իշխաններ դիմում Ներսես Աշտարակեցուն, որ 

«չհասության» նոր ընդունված կանոնները արդեն նշանադրվածների վրա չտա-

րածվեն, որպեսզի ընդվզումներ չսկսվեն, այլ փոխարենը այսուհետ հոգևորա-

կաններն ավելի հետևողական լինեն և անհաս նշանադրություններ չկատարեն22։  

Ազգակցական մերձամուսնությունների խնդրի շուրջ հոգևոր առաջնորդնե-

րի տարակարծությունների, հոգևորականների կամայական մոտեցումների, 

օրենքի անկատարության, լիարժեք և հստակ չգործելու հետևանքով, պսակա-

դրող քահանաները կանոնով առաջնորդվելու փոխարեն կաթողիկոսին հար-

ցում էին անում այս կամ այն պսակի թույլտվության առնչությամբ՝ մանրամաս-

նորեն նկարագրելով ամուսնացողների արյունակցական կապերը։ Այս երևույթը 

հանդիպում է բազմաթիվ փաստաթղթերում։ Այսպես, մի անթվական փոքրածա-

վալ վավերագրում հաս-չհասության ազգակցական բազմաբարդ խաչաձև կա-

պեր են նկարագրված23։ Կաթողիկոսական դիվանում պահվող ևս մի գործ պա-

րունակում է 1846-52 թթ. տարբեր ազգակցական չհաս և ապօրինի պսակա-

դրությունների վերաբերող 15 վավերագիր24։ Բոլոր դեպքերում պատկան մար-

մինները դիմում են կաթողիկոս Ներսես Աշտարակեցուն (1843-1857 թթ.)՝ լու-

ծելու Վրաստանի վիճակին առնչվող այս կամ այն խնդրահարույց դեպքը։ Պահ-

պանվել է նաև 1818 թ. Եփրեմ Ա Ձորագեղցի (1809-1830 թթ.) կաթողիկոսի մի 

կնքված կոնդակ, որով հայրապետը թույլատրում և օրհնում է աղա Հարություն 

Քեանտարյանի դստեր և պարոն Պողոսի որդու անհաս համարված պսակը՝ հիմք 

ընդունելով տեղի առաջնորդի, իշխանների և հոգևորականների երաշխավորու-

թյունը․ «Որովհետև տեղւոյդ առաջնորդն և նուիրակն՝ հանդերձ իշխանօք և քա-

հանայիւք վերահասութիւն առնելով վկայութիւնս էին մեզ, որ ի մէջ նշանադրու-

թեան... ո՛չ գոյ չհասութիւն»25։ Քիչ չեն նաև կոնկրետ բնակավայրերի հոգևորա-

կանների նույնանման հարցումները՝ ուղղված վիճակի առաջնորդներին։ Այս-

պես, Գորիից տեր Ստեփան Տեր-Ստեփանյանը հարցում է անում թեմակալ Աշ-

տարակեցուն երկու ամուսնությունների թույլատրելի լինելու մասին, որոնցից 

առաջինի դեպքում՝  երկու հարազատ եղբայրերից մեկի թոռան խորթ որդին 

 
22 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 32, վավ. 13։ 
23 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 52, վավ. 378։ 
24 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 125, վավ. 381։ 
25 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 32, վավ. 145, էջ 1ա։ 



 

86 Նաիրա Մարտիրոսյան  

ուզում է ամուսնանալ մյուս եղբոր թոռան հարազատ դստեր հետ, երկրորդ դեպ-

քում՝  եղբոր որդին և քրոջ թոռը ցանկանում են ամուսնանալ նույն մարդու եր-

կու աղջիկների հետ26։ Մեկ այլ վավերագիր էլ, որտեղ ընդգրկված երկու դեպ-

քերից առաջինում քրոջ և եղբոր որդիները ցանկանում են ամուսնանալ տարբեր 

մայրեր ունեցող երկու քույրերից մեկի և մյուս քրոջ դստեր հետ, երկրորդում՝  

կնոջ եղբայրը ցանկանում է ամուսնանալ ամուսնու քրոջ դստեր հետ27։ Բոլոր 

խնդրահարույց դեպքերում սպասում են առաջնորդի հրահանգին։  

Գրավոր հուշարձաններում հանդիպում են այնպիսի դեպքեր, երբ հստակ 

իմանալով արյունակցական չհասության մասին և անտեսելով ընդունված օրեն-

քը՝ թույլտվության համար դիմում են առաջնորդին։ Այսպես, Աստրախանից 

Գաբրիել Կիրակոսյան Աղիմջանովի որդի Սարգիսն ու Հովհաննես Բունիաթյանի 

դուստր Եղիսաբեթը ծնողների փոխհամաձայնությամբ ցանկանում են պսակ-

վել: Կա որոշակի ազգակցական չհասություն, սակայն տեղի Բարսեղ արքեպիս-

կոպոսը համաձայնության համար դիմել է կաթողիկոսին: Արդեն վեց ամիս է՝ 

պատասխան չկա: Հիմա ծնողներն են իրենց կողմից խնդրանքով դիմում կաթո-

ղիկոսին28: Մեկ այլ դեպքում էլ Կարապետ վարդապետն է քահանա Պատկան-

յանցին նկարագրում մի արյունակցական չհասության դեպք ու հավելում, որ 

դիմողները դա իմանալով՝ թույլտվություն են խնդրում և սպասում պատասխա-

նի29: Ամեն դեպքում Աշտարակեցին անդրադառնում է հարցումներին և կա՛մ 

թույլատրում է ամուսնությունը, կա՛մ հիմնավորմամբ մերժում30։  

Սակավ չեն դեպքերը, երբ աշխարհիկ պատկան մարմինները հոգևորական-

ների կատարած չհաս ազգակցական պսակների մասին բարձրաձայնում են և 

դժգոհում։ Օրինակ, Երևանի Դիվանատնից գրում են Գյումրու հաջորդին31 որ 

տեղի երկու քահանա առանց Հոգևոր կառավարության գիտության պսակ են 

կատարել: Ենթադրում են, որ չհասություն է եղել և խնդրում են ճշտել32: Մեկ 

այլ վավերագրում Ղարասուբազարի Հոգևոր կառավարությունը գրում է Տավ-

րիկյան գավառի վերատեսուչ Գևորգ եպիսկոպոսին առ այն, որ «մեշչանոյ» 

Ճևահիրյան Մարտիրոսի որդի Գրիգորը նշանված է «մեշչանոյ» Խաչերես Մա-

նուելյան Մելիքյանցի դուստր Այպիքեի հետ: Ապա թվում է ամուսնության հա-

մար երեք ազգակցական չհասության պատճառ, իսկ չորրորդը՝ «հարսնացու 

 
26 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 34, վավ. 162։ 
27 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 34, վավ. 211։ 
28 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 137, վավ. 203։ 
29 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 104, վավ. 176։ 
30 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 34, վավ. 311։ 
31 Գավառական բնակավայրում առաջնորդի փոխանորդը։ 
32 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 91, վավ. 93։ 



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 87 

աղջիկն Այպիքէ տակաւին չև է հասեալ ի տես կատարելութեան՝ ըստ օրինացն 

առ ընդունել զպսակ ամուսնութեան»33: Հանդիպում են նաև հակառակ դեպքեր, 

երբ օրինապահ մարմինների արգելանքից հետո պարզվում է, որ պսակն օրի-

նական է։ 1838 թ. Հակոբ Մատակյանը հայտնում է, որ ցանկանում է ամուսնա-

նալ Վարդեր անունով աղջկա հետ, սակայն Երևանի Վիճակային կոնսիստորիան 

չի թույլատրում՝  համարելով չհաս։ Համաքաղաքացիները վկայում են, որ նրանց 

մեջ չհասություն չկա։ 1839 թ. վճիռ է կայացվում թույլատրել նշանը34։ 

3․ Կանոնն ու սովորույթը խնամիական և  

կնքահայրական մերձամուսնություններում 

Պսակի կատարման մյուս անհրաժեշտ պայմանը խնամիական և կնքահայ-

րական35 չհասության բացակայությունն էր։ Այս մասին եկեղեցական կանոննե-

րում որոշակի սահմանումներ չկան, կան ուղղակի անդրադարձներ։ Այսպես, 5-

րդ դարում Շահապիվանի ժողովի ԺԲ (12) կանոնը արգելում է առնվազն երկ-

րորդ աստիճանի խնամիական ամուսնությունը36։ 8-րդ դարում Դվինի ժողովի 

կանոնները արգելում են նույնիսկ 4-րդ աստիճանը՝ թույլատրելով 5-րդը37։ Եկե-

ղեցական հայրերից Հովհաննես Երզնկացին էլ է նույնը հաստատում․ «Այլ աւ-

տարքն նոյնպէս Դ (4) ծնունդ հեռանան և ապա այլ խնամենան»38։ Մոտեցումը 

համանման է նաև Գրիգոր Տաթևացու դեպքում․ «Օրինաց ազգն որ են խնա-

միքն... ոչ լինին խնամիք մինչ ի չորս ծնունդն»39։ Սսի երկրորդ ժողովում 

(1243 թ.) ընդհանուր առմամբ ընդունվում էր ազգակցական 7-րդ աստիճանը 

և ենթադրվում էր, որ կնքահայրականն էլ յոթնաստիճան պիտի լինի։ 1825 թ. 

Տիգրանակերտում Կարապետ վարդապետի հրապարակած Կանոնական գրու-

թյան մեջ սահմանվում է՝ «խնամութեանն ութն ճիւղ և կնքահայրութեանն եօթն 

ճիւղ՝ ըստ հայրապետական կանոնաց հարց սրբոց նախնի առաջնորդացն մե-

 
33 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 129, վավ. 237, էջ 1ա։ 
34 ՀԱԱ, ֆ. 56, ց. 1, գ. 442։ 
35 Համարելով, որ մեռոնը սերտ հարաբերություններ է առաջացնում կնքահոր ու սանիկի միջև, 

կնքահայրությունը դիտվել է հոգևոր ազգակցություն։ Հակոբ Ղրիմեցին հետևյալ կերպ է մեկ-
նաբանում կնքահայրական մերձամուսնության արգելքը. կնքահայրը հոգևոր հայր է իր սա-
նիկների համար, սանիկները՝ հոգևոր զավակներ և միմյանց հանդեպ էլ՝ հոգևոր եղբայրներ։ 
Հետևաբար, սանիկները, նրանց որդիները և թոռները չեն կարող միմյանց հետ ամուսնանալ։ 
Տե՛ս Յ. վրդ. Խրիմեցի, Յաղագս ազգականութեանց բաժանման, Վենետիկ, Սբ.Ղազար, 1947, էջ 
19։ https://arar.sci.am/dlibra/docmetadata?showContent=true&id=359236 

36 Կանոնագիրք հայոց, աշխատասիրությամբ` Վ. Հակոբյանի, Երևան, 1964, էջ 445-446:  
37 Ն. վրդ. Մելիք-Թանգեան, նշվ. աշխ., էջ 819: 
38 Է. Բաղդասարյան, Հովհաննես Երզնկացին և նրա խրատական արձակը, Երևան, 1977, էջ 154: 
39 Ա. եպս. Սեդրակեան, Ամուսնական խնդիրներ, էջ 109։ 



 

88 Նաիրա Մարտիրոսյան  

րոց»40։ Արդեն Ներսես Աշտարակեցու՝ Սինոդին ուղղված 1851 թ. հրամանով` 

կնքահայրական թույլատրելի աստիճանը սահմանվում է երրորդը։ Թեպետ 1734 

թ. Հայրավանքի միաբաններին ու ժողովրդին ուղղված Աբրահամ Գ Կրետացի 

կաթողիկոսի կոնդակում հստակ սահմանվում է․ «Այլ և կանոնադրեմք և դուք 

հնազանդ լերուք․ ազգականութեան Ժ (10) ճիւղ, խնամութեան Ե (5) ճիւղ և 

կնքաւորութեան Ը (8) ճիւղ, կոյս ընդ կոյսին, այրին ընդ այրոյ։ Եվ մի՛ արտաքս 

ելանիցէք ի կանոնացս»41, սակայն կոնդակի բնագիրը մեջբերող հեղինակը՝ Էջ-

միածնի միաբան Մեսրովբ Սմբատյանցը տողատակում ծանոթագրում է․ «Հայ-

րապետք եկեղեցւոյ, զիջանելով ժամանակիս պահանջին և հանգամանացն, 

սահմանել են թոյլատրել ազգականութեան Է (7) ճիւղը (պորտը), խնամութեան 

Ե (5) ճիւղը և կնքաւորութեան Դ (4) ճիւղը»։ Ասել է, թե 1895 թ. գործող կա-

նոնակարգն արդեն այսպիսին էր։ Եվ այն վերահաստատվում է Խրիմյան Հայրի-

կի 1899 թ. կարգադրությամբ, որտեղ թույլատրվում էր խնամիական 5-րդ աս-

տիճանը42։  

Որովհետև այս օրենքները նույնպես կայուն չէին, տարընկալման ու շփո-

թության առիթ էին դառնում, այդ պատճառով նշանի ու պսակի կարգ կատարող 

հոգևորականները կոնկրետ դեպքերի համար ևս հաճախ դիմում էին թեմակա-

լին և նույնիսկ կաթողիկոսին։ Այսպիսի դեպքերի ոչ սակավ դրսևորումների ենք 

հանդիպում սկզբնաղբյուրներում։ Օրինակ, մի վավերագրում նկարագրված է 

կնքահայրական կապ՝ փեսացու Դավիթի պապի եղբորորդին կնքել է հարսնա-

ցու Հռիփսիմեի հորեղբորը։ Առաջնորդի թույլատվությամբ հոգևորականներ 

տեր Աբրահամն ու տեր Դավիթը իրավասու են պսակը կատարել43։ Իսկ 1846 թ. 

Աստրախանից Սերովբե արքեպիսկոպոսը թույլատրում է պսակել Հովհան Փա-

ռակեցու որդի Աբելին Ներսես Խոճայովի դստեր հետ, քանի որ խնամիական 

արգելք չկա44: 1843 թ. մեկ այլ վավերագրում վերինգետցի տեր Հովհաննես 

Մալյանցը գրում է Օրդուբադի գավառի գործակալ Գալուստ Կարապետովին, որ 

հանդամիջեցի Սուլխանովների և տեղի Խոջամիրովների միջև արդեն խնամիա-

կան կապ կա, բայց ցանկանում են նաև երկրորդ նշանը անել: Մի տանից երկու 

աղջիկ նույն տուն տանելը դեմ է հայոց օրենքին, մնացածը գործակալի որոշե-

լիքն է45: Հակադիր մոտեցում ենք տեսնում հաջորդ վավերագրում, որտեղ 

1818 թ. Ելիզավետպոլի «հաջորդ» Հարությունը հայտնում է առաջնորդին, որ 

 
40 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 54, վավ. 287, էջ 1ա։ 
41 Մ. արքեպ. Սմբատեանց Նախիջևանցի, Տեղագիր Գեղարքունի Ծովազարդ գաւառի, էջ 441։ 
42 Ն. վրդ. Մելիք-Թանգեան, նշվ. աշխ., էջ 819: 
43 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 52, վավ. 378բ։ 
44 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 121, վավ. 213։ 
45 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 105, վավ. 318ա,բ։ 



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 89 

ոմն ամուրի Պողոս Հարությունյան ուզում է պսակվել իր նախկին աներորդու 

սանամոր հետ: Ինքն արգելել է, սակայն համայնքը պահանջում է բավարարել և 

որոշում է խնդրում46: Եվս մի դեպք, երբ Եաշ քաղաքում խնամիական գծով 

եռաստիճան չհաս պսակ է կատարվել Միքայել հաճի Գաբրիելովի և Խաթուն 

Մկրտիչովնայի միջև: Տեղի քահանա տեր Մարկոսը տեղյակ է պահել Գրիգորիու-

պոլի «հաջորդ» Մանվել վարդապետին, որ տեր Հովհաննեսը Փոթիշանից եկել 

ու գաղտնի կատարել է պսակը։ Պատասխանատվության են կանչում պսակը 

կատարած հոգևորականին47:  

Վավերագրերում հաճախ են դիտարկվում դեպքեր, երբ առաջնորդները, 

դիմող կողմի հիմնավորումները համարելով ընդունելի, թույլատրում են չհաս 

խնամիական և կնքահայրական պսակները։ Այսպես, սղնախաբնակ Ստեփան-

նոս Ամիրաղյանի և այրի Բարբարե Զուրաբյանցի միջև կա երրորդ աստիճանի 

խնամություն, բայց տարիներ առաջ հոգևորականին 50 ռուբլի կաշառելով՝ 

գաղտնի պսակվել են: Ըստ օրենքի հիմա պետք է ապաշխարեն, ապա բաժան-

վեն և ամուսնանան ուրիշների հետ, պիտի պատժվեն պսակ կատարող քահա-

նան, խաչեղբայրն ու վկաները, եթե տեղյակ են եղել անհասությանը: Սակայն 

հաշվի առնելով, որ արդեն երկու տարի ամուսնացած են, ունեն երկու երեխա, 

Սինոդն առաջարկում է միայն խիստ ապաշխարանքի ենթարկել և թողնել միա-

սին ապրեն՝ բացառության կարգով: Թույլտվության համար դիմում է կաթողի-

կոս Աշտարակեցուն48։  

Հայաստանի Ազգային արխիվում պահվող 1839 թ. մի գործ այն մասին է, 

որ ղզլարցի մահտեսի Հովսեփ Գրիգորյանի դուստրն ու պաշտոնաթող մայոր, 

ազնվական Սիմեոն Քանանյանը արդեն մի տարի է՝ ցանկանում են ամուսնանալ, 

սակայն Աստրախանի Կոնսիստորիան նրանց պսակը չի թույլատրում։ Դեռ մեկ 

տարի առաջ Սիմեոնի եղբայր Եղիան ու աղջկա հայրը դիմել են Կոնսիստորիա-

յին՝ մեկնաբանելով, որ իրենց միջև կապը ազգակցական չէ, այլ խնամիական, 

իսկ երիտասարդներն էլ իրար շատ են հավանում։ Քննությունը պարզել է, որ 

փեսացուի հորաքրոջ որդին ամուսնացած է հարսնացուի քրոջ հետ, և Կոնսիս-

տորիան արգելում է պսակը49։ Գործի հանգուցալուծմանը հանդիպում ենք Մա-

տենադարանի վավերագրերից մեկում, որը Հովհաննես Ը Կարբեցու (1831-1842 

թթ.) գրությունն է Աստրախանի թեմակալ Սերովբե արքեպիսկոպոսին, որով 

հրահանգում է բացառության կարգով թույլատրել պսակը՝ հաշվի առնելով այս 

 
46 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 32, վավ. 188, էջ 17ա։ 
47 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 19, վավ. 159։ 
48 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 125, վավ. 381 էջ 16ա-18ա։ 
49 ՀԱԱ, ֆ. 56, ց. 1, գ. 423։ 



 

90 Նաիրա Մարտիրոսյան  

երկու տների ներդրումը «յօգուտ տէրութեան ու եկեղեցւոյն, նոյնպէս յարգելով 

և զայնոսիկ հանգամանս, զի՝ ա) յիշեալ Քանանովն շարժեալ ի սէր մաքուր առ 

օրիորդն վերտառեալ, որովհետև ընտանեցեալ է տանն Երուսաղեմացւոյ, 

առանց իրիք կասկածանաց յառաջասցին անտի զանազան անօգուտ վարկք 

կարծեաց ի վնաս երկուց ականաւոր և բարեպաշտօն տանցն այնոցիկ ի Ղզլար, 

և բ) ...»`50 հիշյալ օրիորդի քույրը, որի միջոցով էր խնամիական կապը, մահա-

ցած է: Բայց նաև հորդորում է աշխարհիկ մեծ տոնախմբություն չանել, պսակա-

դրել միայն երկու-երեք վկայի ներկայությամբ:  

Նույնանման խնդրի ենք հանդիպում նաև Թելավի 1826 թ. մեկ այլ վավե-

րագրում։ Տուրիսցիխեցի տեր Հովհանի եղբոր մահից հետո կինն ամուսնացել է, 

որբ դստերը պահել է ազգությամբ վրացի կնքահայր իշխան Գիորգի Ավալովը։ 

Հիմա Գիորգիի քույրը աղջկան նշանել է իր որդի Սուլթանյան Սոլոմանի հետ և 

չի պատրաստվում նշանը չեղյալ հայտարարել: Նույնիսկ պատրաստ է վրաց 

եկեղեցով պսակել, եթե հայ եկեղեցին չթույլատրի, քանի որ «տղայն և աղջիկն 

ամենայն ժամ ցայկ և գիշեր ի միասին են, իբրև պսակեալք, և ասեն ոմանք, թէ 

իբր յղի իցէ աղջիկն»51։ 

Վերոգրյալ փաստերը հաստատելու և վավերացնելու համար քննենք Մա-

տենադարանի Արխիվում պահվող ևս տասնյակից ավել վավերագրերի նյութեր, 

որոնք առնչվում են անմիջապես մերձամուսնությունների թեմային։ Այսպես, 

Տփխիսից Եփրեմ վարդապետը Շամախիի և Շամշադինի «հաջորդ» Վարդան 

վարդապետին ուղղված 1842 թ. գրության մեջ հաստատում է, որ ինքն էլ է լսել 

ոմն տեր Ստեփանի կատարած բազմաթիվ չհաս պսակների մասին և ուղարկում 

է այս գործերի արդիվեցի, ուզունլարցի և կողբացի տասից ավելի վկաների 

անուններ։ Ապա հավելում․ «Եւ խնդիրք իմ․ իմ կամք քոյ է առաջել կամ անտես 

առնել վասն նորա, միայն թէ որպէս կամիք պատժեցէք զնա»52: Կաթողիկոսա-

կան դիվանի մի վավերագրում էլ հանդիպում ենք ճյուղագրությամբ ներկայաց-

ված 1828-30 թթ. չհաս պսակների տասներկու դեպք, երբ Շամախիի վիճակի 

հոգևորականները բավականին մեծ գումարների դիմաց անօրեն պսակներ են 

կատարել53:  

Մեկ այլ դեպքում Նուխու (Շաքի) քաղաքացի Զաքարիայ Մկրտումյան Խան-

ջալովը 1849 թ. գրում է կաթողիկոս Ն․ Աշտարակեցուն, որ համաքաղաքացի-

ներ Ավետիս Կարապետյանի և Մելիք Մանուկյանի նշանադրությունները երկու 

 
50 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 99, վավ. 61, էջ 1բ։ 
51 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 53, վավ. 164, էջ 1բ։ 
52 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 102, վավ. 96, էջ 1ա։ 
53 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 64, վավ. 549ա, բ։ 



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 91 

աղջիկների հետ կասկածահարույց էին՝ «երկոցունց գտանեցեալ հոգևոր և մեր-

ձաւոր ազգականութեան պարագայից»54։ Սակայն իր բարեխոսության արդյուն-

քում տեղի՝ Ղարաբաղի մետրոպոլիտ Բաղտասար Հասան-Ջալալյանը թույլատ-

րել է ամուսնությունը, բայց հոգևոր գործերի վերահասու Սարգիս վարդապետ 

Ջալալյանը եկել և արգելել է՝ հիմնավորելով ազգակցական չհասությամբ: 

Խնդրում է կաթողիկոսի աջակցությունը: Միջնորդի միջոցով հարցը լուծելու 

դեպք է հանդիպում նաև մեկ այլ վավերագրում։ Թիֆլիսից Եփրեմ վարդապետ 

Մարգարյանը 1842 թ. գրում է Սև քար գյուղի հոգևորականներին, որ Խառատ-

յանց Սահակի և Չպուկի դստեր միջև չհասությունը ինքը լուծված է համարում՝  

«զայն ես ընծայեցի պրն Մկրտչի և պրն Կիրակոսի միջնորդացն»55, և նրանք 

կարող են անարգել պսակվել:  

Եվս մեկ շատ ուշագրավ վավերագիր՝ գրված 1851 թ. Բեսարաբիայի առաջ-

նորդ Մատթեոս արքեպիսկոպոսին՝ Հովհաննես և Խաչատուր Լազարյանների 

անունից: Նրանք թույլտվություն են խնդրում Խաչատուրի դուստրեր Աննային և 

Եղիսաբեթին ամուսնացնելու իրենց երկու քրոջորդիներ Իվան Դավիթիչ Տելեա-

նովի և իշխան Սիմեոն Դավթյան Աբամելիքովի հետ56․ «տալ յամուսնութիւն 

զերկոսին օրիօրդ դստերս մեր՝ զԱննայն և զԵղիսաբեթն, երկուց քեռորդւոց մե-

րոց»57: Եվ ապա մեկ տարի անց գրված ևս մի վավերագիր, որտեղ Լազարյան 

եղբայրները խորին շնորհակալություն են հայտնում թեմակալին թույլտվության 

համար և տեղեկացնում, որ տարեսկզբին երկու պսակադրությունն էլ կատարել 

են․ «Ահա՛ եղև կատարումն այնց երկուց պսակադրութեանց, առաջինն ի 18 

յունվարի սոյն ամի և երկրորդն յ30 նոյն ամսոյ»58: 

Ինչպես տեսանք, վերը բերված օրինակներում էլ հաճախ հանդիպում ենք 

հոգևորականների անօրեն գործողությունների՝ նույնիսկ բարձր մակարդակով։ 

Սակայն նաև ընդունենք, որ այսպիսի դեպքերը հաճախ լուրջ հիմնավորում 

 
54 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 147, վավ. 473, էջ 1ա։ 
55 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 102, վավ. 87, էջ 1ա։ 
56 Այստեղ կարևոր է նշել, որ Խաչատուր Լազարյանը դուստրերին իր քույրեր Մարիամի և Մար-

թայի որդիների հետ ամուսնացնելու խնդրանքով նախապես դիմում է Ներսես Աշտարակեցի 
կաթողիկոսին։ Վերջինս կտրականապես մերժում է՝ հիմնավորելով, որ այս դեպքում չորրորդ 
աստիճանի արյունակցական կապ կա, ինչն անընդունելի է օրենքով, իսկ «օրէնքը սահմա-
նուած է առանց բացառութեան բոլորի համար, լինին հարուստ թէ աղքատ»։ Իշխանը միջ-
նորդների միջոցով խոստումներ տալով՝ փորձում է ստանալ կաթողիկոսի համաձայնու-
թյունը, սակայն վերջինս անդրդվելի էր։ Այս դեպքից հետո Լազարյանը թշնամանում է Աշտա-
րակեցու հետ և ամեն կերպ փորձում նրան խանգարել իր ձեռնարկումներում։ (Տե՛ս Մաղա-
քիա արքեպս. Օրմանեան, Ազգապատում, հ. Գ, Ս. Էջմիածին, 2001, էջ 4450-4451)  

57 ՄՄ Երիցյանների ֆ., թղթպ. 152, վավ. 33, էջ 2ա։ 
58 ՄՄ Երիցյանների ֆ., թղթպ. 152, վավ. 35, էջ 1ա։ 



 

92 Նաիրա Մարտիրոսյան  

ունեին։ Առաջնորդներն այսպես էին վարվում, երբ արգելքի դեպքում ամուսնա-

ցող կողմերը սպառնում էին դավանափոխ, անգամ կրոնափոխ լինել, երբ ար-

գելված պսակի համար դիմողները ազգային կյանքում ազդեցիկ մարդիկ էին 

կամ երբ հայերով սակավ բնակեցված որոշ տարածքներում հայերի՝ այլազգու 

կամ այլակրոնի հետ ամուսնանալու վտանգ կար։ Այսպիսի դեպքերում եկեղե-

ցին զիջում էր և անտեսում ազգակցական թույլատրված աստիճանակարգը։ 

Այսպես, 1847 թ. Բարսեղ արքեպիսկոպոսը Աստրախանից դիմում է կաթողիկո-

սին՝ տեղի երկու երևելի գերդաստանների զավակների ամուսնության թույլտ-

վության համար59։ Երիտասարդները՝ Հովհաննես Մելիքենցովի դուստր Եղիսա-

բեթը և Սարգիս Աղամջանյանը, երկու ոչ հարազատ քույրերի թոռներ են։ Եվ 

թեմակալը, ընդունելով հանդերձ մերձավոր ազգականների միջև ամուսնության 

արգելքի արդարացիությունը, բերում է պսակը թույլատրելու հիմնավոր փաս-

տարկ․ «տղայն և հարսնացուն են ականաւորք և ունին զբազում երևելի ընտա-

նիս և մերձաւորս, զորս արժան է շահել և բաւականացուցանել»60։ Սակայն 

վերջնական աներկբա որոշումը առաջնորդինն է։  

Մեկ այլ վավերագրում Միքայել Սարաջյանցը 1844 թ. Տփխիսից գրում է 

կաթողիկոս Ներսես Աշտարակեցուն, որ իր հորաքրոջ որդի բոդբիսխևցի Գևորգ 

Սիսոյանի դուստրը և վելիսցիխեցի Ասլանը արդեն երեք տարի է նշանված են և 

«ունին ի միջի իւրեանց զխնամական երթևեկութիւն և փեսայն յարակցութիւն 

ընդ տան անրոյ»61: Սակայն վիճակի Կարապետ արքեպիսկոպոսը պսակը ար-

գելել է «եօթնապորտեան խնամական չհասութեան»62 պատճառով և Սինոդին 

էլ գրել, որ լուծարեն նշանը: Խնդրում է վերանայել որոշումը՝ զգուշանալով, «որ 

այս մերձակայ ազգականն իմ, գոլով ռամիկ և փոքրոգի, զի մի՛ ի հուսահատու-

թիւնէ վրիպեսցի ի շաւղաց՝ յամօթ ողջոյն ազգականացս»63՝ հավելելով, որ ավե-

լի անընդունելի չհաս պսակներ էլ են թույլատրվել: Հիմնավորում է նաև այն 

հանգամանքով, որ տեղում վերաբնակված վրացիների մեջ հայ ընտանիքները 

սակավաթիվ են և դժվարությամբ են պահպանում իրենց հավատքը: Եկեղեցին 

համանման խնդրի էր բախվում նաև այլ տարածաշրջաններում։ Նույն ժամանա-

կաշրջանին վերաբերող Կաթողիկոսական դիվանի մեկ ուրիշ վավերագրում քա-

հանա Հովհաննես Խոսրովյանը օրինակներով գրում է Աստրախանի Կոնսիստո-

րիային, որ չերքեզահայերի մեջ արյունակցական չհաս ամուսնությունները շատ 

 
59 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 130, վավ. 361։ 
60 Նույն տեղում, էջ 1բ։ 
61 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 111, վավ. 378, էջ 1բ։ 
62 Նույն տեղում։ 
63 Նույն տեղում։ 



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 93 

են, և եթե իրենք արգելում են պսակը, հայերն էլ չերքեզների նման փախցնում 

են աղջկան, ապրում միասին, երեխաներ ունենում: «Եթէ բան ինչ ասեմք, հե-

թանոսաց մեջ են և յօժար՝ վասն կնոջ թողուլ զհաւատս և գնալ ի կրօնս հեթա-

նոսաց: Խնդրեմ մին ճանապարհ և դուռն տալ»64։  

Մի մերձամուսնության հիմնահարցի է բախվում նաև Աստրախանի վիճակի 

Բարսեղ արքեպիսկոպոսը։ 1848 թ. Ղզլարից նրան է գրում Գրիգոր Արեշովը առ 

այն, որ ցանկանում է ամուսնանալ հանգուցյալ Սիմեոն Բայենդուրովի դուստր 

Մարիամի հետ, սակայն տեղի Հոգևոր կառավարությունը խնամիական բարե-

կամությունը պատճառ բերելով՝ հորդորում է դիմել Աստրախանի Ազգային կոն-

սիստորիային: Նկարագրում է իրենց խնամիական կապը, այն է՝ իր հորաքույր 

Աննայի թոռը ամուսնացել է Բայանդուրովի մի դստեր հետ, և հիմա ինքն է ցան-

կանում ամուսնանալ մյուսի հետ։ Խնդրում է իր միջամտությամբ նպաստել 

թույլտվություն ստանալուն65: Մի քանի օր անց նույն հայցով բարձր սրբազնու-

թյանն է դիմում Ղզլարի «կոմենդանտ» (պարետ) Կալուգինը և խնդրում իր մտե-

րիմ Գրիգորի Վառլամովիչ Արեշևի անունից բարեխոսել Աստրախանի Հոգևոր 

կառավարությանը՝ չձգձգել և իր հրամանով արագացնել ամուսնության թույլտ-

վությունը66։ Ապա Ղզլարից հոգևորականներն են գրում սրբազանին, որ իր մեր-

ժումը բուռն բացասական արձագանք է առաջացրել տեղում․ «Տեղւոյս պարոն 

կոմենդանդն, ի պատճառս ազնուականն Գրիգորի Վարդանեան Արէշովայ, ի վե-

րա առ ի ձէնջ նորընկալեալ բացասական պատասխանոյն գտանի ըստ չափս 

անբաւական։ Շփոթ մեծ յարուցեալ է ի յիշեալ Արեշովն և ի նորայսն։ Որով և 

շշունջ ծանր տեսանի ի շրթունս բազմաց»67: Խորհուրդ են տալիս թույլատրել՝ 

խուսափելու համար «զապագայ անախորժ հետևանաց»68: Զուգահեռաբար 

Ղզլարից Բարսեղ արքեպիսկոպոսին է դիմում դպիր Խաչատուր Մելիքովը։ 

Գրում է, որ Գրիգոր Արեշովը վրդովված է մերժումից, ցանկանում է դավանա-

փոխ լինել և պսակվել ռուսական եկեղեցով։ Աղջկա մայրը համակարծիք է: Քա-

ղաքի երևելիներն էլ են դեմ արքեպիսկոպոսի որոշմանը, դժգոհություն է հա-

սունանում․ «Սհաթից սըհադ խռովութիւնն և տառաձայնութիւնն հավելանու-

մայ և շատ տեսակ չար խորհրթեանեն, չէմ համարցակում բոլորն հայդնել։ Թէ-

պետ վաղ տեղս անբաւականութիւն կամ զուր խոսվացութիւն իլէլայ, ապայ այս-

պիսի բան չի իլէլ»69: Խորհուրդ է տալիս թույլատրել ամուսնությունը, այլապես՝ 

 
64 Նույն տեղում, էջ 2ա։ 
65 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 137, վավ. 6։ 
66 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 137, վավ. 37։ 
67 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 137, վավ. 53ա, բ, էջ 1ա։ 
68 Նույն տեղում։ 
69 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 137, վավ. 54, էջ 1բ։ 



 

94 Նաիրա Մարտիրոսյան  

«զորինչևզորինչ յառաջանայ և ծագի մեծ խռովութիւն, եթէ անբաւական մնամք, 

յայնժամ մենք անբարդ եմք»70: Ընդամենը մի քանի օր անց Բարսեղ արքեպիս-

կոպոսը տեղեկացնում է կաթողիկոսին, որ վերոնշյալ պսակի վերաբերյալ հա-

սարակությունը և պարետը դժգոհության մեծ ալիք են բարձրացրել, ինչի 

հետևանքով ինքը ստիպված է եղել հրահանգել Հոգևոր կառավարությանը՝ 

թույլատրել ամուսնությունը: Խնդրում է ավելի ու ավելի հաճախ կրկնվող այս-

պիսի անախորժ դեպքերի համար լուծում գտնել․ «Աղաչեմ զգերընտիր հայրա-

պետութեանդ դարձուցանել զքաղցր ակնարկութիւն ձեր ի վերա այսպիսի դրու-

թեան հոգևորական կառավարութեան վիճակիս և պաշտպանութիւն ընդդէմ 

անախորժ և անուղիղ անբաւականութեան և խռովութեան ժողովրդոց, որք 

առաւելապէս ծագին ի դէպս պսակաց»71:  

Արյունակցական մերձամուսնության համար համաքաղաքացիների միջ-

նորդության մեկ այլ հետաքրքրական դեպք․ 1846 թ. Քիշինևից քահանա Հա-

րություն Սանվելյանը գրում է, որ գրիգորիուպոլցի Հակոբ Մալխասյանին և իր 

հորաքրոջ աղջիկ Հռիփսիմեին ցանկանում են պսակել: Օդեսայից Ալեքսեյ Սեր-

գեյիչ Սիմոնովն ու էլի ուրիշ հայազգի երևելիներ միջնորդում են պսակը չարգե-

լել, որպեսզի տեղի այլազգիներից ծածկեն ազգային անպատվությունը՝ «առ ի 

ծածկել զյանցանս նոցին՝ գոյացեալսն ի միջի նոցուն երկոցունց ամս իբրև 

տասն»72: Կաթողիկոս Ն․ Աշտարակեցին պատասխանում է, որ խնդրի լուծման 

երկու տարբերակ կա՝ 1․ պսակվողները պետք է վեր կանգնեն մարմնական, ոչ 

քրիստոնեական ցանկություններից, ապա նրանցից յուրաքանչյուրը ապաշխա-

րի և ամուսնանա այլ մարդու հետ, 2. եթե չհաղթահարեն իրենց ցանկություն-

ները, ապա Գրիգորիուպոլի քահանային հրահանգել «առանց հրապարակական 

հանդիսից ընթեռնուլ ի վերա նոցա զսահմանեալսն վասն կանոնաւոր պսակաց 

ի տուն նոցա և ո՛չ յեկեղեցւոջ»73: Օդեսայի քահանան Նոր Նախիջևանի և Բեսա-

րաբիայի Կոնսիստորիային հրահանգում է գործել ըստ կաթողիկոսի հրամանի. 

կանչել երիտասարդներին և նրանց ընտանիքներին, բացատրել և սպասել 

նրանց որոշմանը։ Ցանկացած տարբերակի ընդունման դեպքում վկաների ներ-

կայությամբ գրավոր հաստատել որոշումը և ստորագրել74: Ապա Օդեսայից Հով-

հաննես քահանա Գրիգորյանը Կոնսիստորիային տեղեկացնում է, որ ինքը զրու-

ցել է երիտասարդների և նրանց ընտանիքների հետ, նրանք միանշանակ ընտրել 

 
70 Նույն տեղում։ 
71 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 138, վավ. 414, էջ 2բ։ 
72 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 121, վավ. 128, էջ 1ա։ 
73 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 121, վավ. 184ա, էջ 1ա։ 
74 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 121, վավ. 184բ։ 



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 95 

են երկրորդ տարբերակը՝ մեկնաբանելով․ «Որովհետև ի մանկահասակ խակա-

մտութեան մերոյ ի միասին մեղաք, ի միասին թերևս և ողորմեալ գտցուք»75։ 

Զույգը պատճառաբանում է իր ընտրությունը․ «Այլ ո՞ արդեօք բաց ի բարեկա-

մէն մաքսաւորաց և մեղաւորաց կամեսցի ընդ մեզ՝ ընդ հանցաւորացս կենակցիլ 

ի կեանս աշխարհիս»76: 

Վերոնշյալ բազմաթիվ օրինակներից պարզ է դառնում, որ ամուսնության 

հստակ կանոնակարգումն ու վերահսկողությունն անհրաժեշտություն էր։ 19-րդ 

դարասկզբից ռուսական հպատակության տարածքներում Քաղաքացիական 

օրենսդրության համապատասխան հոդվածներում արդեն սահմանվում և վե-

րասահմանվում էին ամուսնական աշխարհիկ օրենքները։ Եվ եթե դեռ 19-րդ 

դարասկզբին հանդիպում ենք պսակադրող քահանայի կողմից արված ամուս-

նությունների օրինական լինելու մասին միայն ոչ պաշտոնական արձանագրու-

թյունների, ինչպես, օրինակ, 1821-23 թթ. Կաթողիկոսական դիվանի ֆոնդում 

Հաղբատի Ս.․ Նշան վանքի տարեկան եկամուտների գրանցման մի Հաշվեմատ-

յանին կից երեք պատառիկները77, ապա արդեն 1845-51 թթ. կան պահպանված 

Վրաստանի և Իմերեթի Հայոց վիճակային կոնսիստորիայի կատարած պսակնե-

րի վկայականների բազմաթիվ (շուրջ 130) տպագիր ձևանմուշներ, որոնց առա-

ջին էջին Հայտարարությունն է՝ պսակվողների անունների և տարիքների նշում-

ներով, երկրորդ էջին՝ յուրաքանչյուր կողմից վեցական վկաների ստորագրու-

թյուններ առ այն, որ տվյալ ամուսնության համար չկան ո՛չ եկեղեցական, ո՛չ 

կայսերական օրենքների արգելքներ, ո՛չ էլ ծնողների կողմից խոչընդոտ78։ Ասել 

է թե, 19-րդ դարից աշխարհիկ օրենսդրության ներմուծման հետևանքով ամուս-

նական օրենքի կիրառությունը սկսում է մտնել նոր փուլ և ընդունելի դառնալ 

հասարակության լայն շերտերի համար։ Սակայն դեռևս պահպանում է սովորու-

թական մոտեցումները։  

Ամփոփում 

19-րդ դարը հայ ժողովրդի պատմության մեջ յուրահատուկ ժամանակաշր-

ջան էր՝ պայմանավորված ռուսական, օսմանյան և պարսկական տիրապետու-

թյան տարբեր ազդեցություններով, հետևապես նաև՝ ազգային եկեղեցու դերի 

 
75 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 121, վավ. 247ա, էջ 1ա։ 
76 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 121, վավ. 247բ, էջ 1ա։ 
77 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 44, վավ. 318։ 
78 ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 116, վավ. 319, ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 144, վավ. 54, ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 150, վավ. 890, 

ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 150, վավ. 891, ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 151, վավ. 66, ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 152, վավ. 164, 
ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 155, վավ. 351, ՄՄ ԿԴ, թղթպ. 157, վավ. 488։ 



 

96 Նաիրա Մարտիրոսյան  

և սովորութային իրավունքի նկատմամբ վերաբերմունքի փոփոխություններով։ 

Այս դարաշրջանում մերձամուսնությունների հարցը շատ սուր էր դրված և հան-

րության մեջ ընկալվում էր երկակի ձևով՝ մի կողմից որպես ավանդույթ, մյուս 

կողմից որպես օրենքով արգելվող արարք։ Այդ պատճառով ժամանակի համա-

պարփակ նկարագիրը ստանալու համար կարևոր է իրավական, սոցիալական և 

սովորութային դրսևորումները մեկտեղել ու դիտարկել ամբողջության մեջ։ 

Սկզբնաղբյուրներից քաղված վերոբերյալ տեղեկությունները, որ հնարավո-

րինս ճշգրիտ են արտացոլում ժամանակի ամուսնաընտանեկան հարաբերու-

թյունների իրական պատկերը, կարող են առատ նյութ մատակարարել պատմա-

կան, ազգագրական, քաղաքացիական և եկեղեցական իրավունքների հետազո-

տությունների համար։  

Վավերագրերը որպես իրական աղբյուրներ քննառելով, տեսնում ենք, որ 

19-րդ բեկումնային դարում ժողովրդական սովորութային իրավունքը, կանո-

նական իրավունքն ու նոր կազմավորվող Քաղաքացիական օրենսգիրքը՝ իր հա-

մապատասխան հոդվածներով, անհաշտ պայքարի մեջ էին։ Ամուսնական 

խնդիրների շուրջ այսպիսի քաոսային իրավիճակ հիմնականում ստեղծում էին 

օրենքի անկատարությունն ու բազմանշանակ լինելը, նաև հոգևորականների 

կամայականությունները։ Աշխարհականները բողոքում էին կանոնների անճշ-

տությունից, անիրավահավասարությունից, հոգևորականների կաշառակերու-

թյունից։ Հոգևորականները դժգոհում էին գործող օրենքների ոչ միօրինակու-

թյունից, հասարակության օրինազանցությունից ու տգիտությունից։ Եվ երկու 

կողմն էլ իրավացի էր, ինչը դժվարություններ էր ստեղծում եկեղեցավարչական 

և եկեղեցադատական մարմինների համար։ Օրենքի պահանջին յուրաքանչյուր 

անհամաձայնություն ըմբոստություն էր առաջացնում հանրության շրջանում, 

հասարակությունն ընդվզում էր և սկսում բողոքել՝ ընդհուպ մինչև բարձրագույն 

իշխանություն։ Դիմում էին միջնորդների օգնությանը՝ որպես ծանրակշիռ փաս-

տարկ բերելով հեղինակության պահպանումը, ֆինանսական աջակցությունը, 

սպառնում դավանափոխությամբ ու կրոնափոխությամբ։ Նահապետական գեր-

դաստանը հաճախ փորձում էր իր երիտասարդ անդամների ամուսնությունը 

ծառայեցնել շահավետ կապեր ստեղծելու կամ ֆինանսական ու ֆիզիկական 

օգուտ քաղելու համար՝ հաճախ հաշվի չառնելով մերձավոր ազգակցությունը։ 

Նույնիսկ ժամանակի լուսավորյալ և կրթյալ ընտանիքներում էին տեղի ունե-

նում անօրինական ամուսնություններ, ընդ որում՝  ամենաբարձր հովանավոր-

չությամբ։ Արդյունքում ամուսնությունների հարցում եկեղեցու դիրքորոշման և 

սովորութային պրակտիկայի հակադրությունը հանգեցնում էր սոցիալական 

կոնֆլիկտների, ինչպես նաև անձնական՝ ընտանեկան մակարդակով խնդիրների։ 



 

 Մերձամուսնության կանոնական և սովորութային... 97 

Պետության չգոյության պայմաններում այլևս հրամայական էր, որ եկեղե-

ցին մշակեր և համայնքին խստագույնս պարտադրեր լիակատար, հստակ ու 

ճշգրիտ կանոններ՝ ինքն էլ չշեղվելով իր ընդունած վերջնական օրենքներից։ 

Աշխարհիկ պատկան մարմինների վերահսկողությունն էլ հայ հասարակական 

կյանքում լրացուցիչ պարտավորություններ էր առաջ բերում։ Եվ սկսեց աստի-

ճանաբար ուրվագծվել ամուսնաընտանեկան փոփոխվող մի օրինակարգ․ բազ-

մադարյա ճանապարհ անցած ու օրենքի ուժ ստացած սովորութային կանոննե-

րը իրենց տեղը սկսեցին զիջել կանոնական իրավունքին, աշխարհիկ Քաղաքա-

ցիական օրենսգրքի պարտադրող հոդվածները եկան փոխարինելու ժողովրդա-

կան բազմաբովանդակ կենցաղին և այդ կենցաղը ձևավորող սոցիալ-տնտեսա-

կան, քաղաքական, իրավական և, իհարկե, բարոյական նորմերին։ Հետզհետե 

հասարակությունը կամա թե ակամա սկսեց ենթարկվել գործող օրենքին, իսկ 

արդեն 20-րդ դարի սկզբներից գրագիտության տարածման շնորհիվ սկսեց 

բարձրանալ լայն խավերի գիտակցությունն ու բարոյական ընկալման համա-

կարգը, ինչը հանգեցրեց մերձամուսնությունների զգալի նվազմանը։  

NAIRA MARTIROSIAN 

CONTRADICTIONS BETWEEN CANON LAW  

AND CUSTOMARY LAW REGARDING CLOSE-KIN  

MARRIAGES AMONG ARMENIANS IN THE 19TH CENTURY 

Key words: Family relations, consanguineous marriage, 19th century, canon 
law, customary law, secular laws, blood relations, in-laws, 
godparents․ 

The article based on the documents of the Catholicos Archives of the Mashtots 

Matenadaran, highlights the problems caused by marriages between close 

consanguineous, in-law relatives and persons having godparental relationship in the 

19th century. It shows how many illegal marriages were performed as a result of the 

imperfection of canon law and the widespread acceptance and application of 

customary rules. Due to the corruption of the clergy, illegal actions, and also the 

arbitrariness of the laity, numerous consanguineous marriages were registered, 

including those involving blood, in-law and godparental marriages. However, 

studies of the primary sources also prove that spiritual leaders, guided by the desire 

to keep the Christian people under the subordination of the Armenian Apostolic 

Church, as well as not to offend influential figures of Armenian descent, often 

conceded and permitted premature marriages. I. e. 200 years ago, customary law 



 

98 Նաիրա Մարտիրոսյան  

predominated in the minds and lifestyle of the people. From two-century-old 

documents, we learn about the interactions between the canonical and customary 

laws of the time, and the impact they had on various manifestations of 

consanguineous marriages, as well as the changes the customary marriage law has 

undergone in the last two centuries. 

НАИРА МАРТИРОСЯН 

ПРОТИВОРЕЧИЕ МЕЖДУ КАНОНИЧЕСКИМ И ОБЫЧНЫМ ПРАВОМ ПО 

ПОВОДУ КРОВНОРОДСТВЕННОГО БРАКА У АРМЯН В XIX ВЕКЕ 

Ключевые слова: Брачно-семейные отношения, инцестуальный брак, XIX 
век, каноническое право, обычное право, светские законы, 
кровные родственники, свойственники, крестные родители. 

В статье, основанной на документах Католикосского Архива Матенада-

рана имени Маштоца, рассматриваются проблемы, вызванные кровнород-

ственными браками, а также браками между свойственниками и крёстными 

детьми и родителями в XIX веке. Показано, сколько незаконных браков было 

заключено из-за несовершенства канонического права и широкого принятия и 

применения норм обычного права. Из-за коррумпированности и противоправ-

ных действий духовенства, а также произвола мирян регистрировались много-

численные противозаконные браки, в том числе кровнородственные, а также 

между лицами, связанными через свойство и по линии крестный-крестник. 

Изучение первоисточников также доказывает, что духовные лидеры, руковод-

ствуясь желанием удержать христианский народ в подчинении Армянской 

Апостольской Церкви и не оскорблять влиятельных деятелей армянского про-

исхождения, часто допускали близкородственные браки. Утверждается, что 

200 лет назад брачные социальные нормы ещё были тесно связаны с сознанием 

и образом жизни народа. Из документов двухсотлетней давности мы узнаем о 

взаимодействии канонического и обычного права, о том, какое влияние оно 

оказывало на различные проявления кровнородственных браков, а также о 

том, какие изменения претерпели брачные социальные нормы за последние 

два столетия.  


