
 

ՊԱՏՄԱԲԱՆԱՍԻՐԱԿԱՆ 

HISTORY AND PHILOLOGY 

ИСТОРИЯ И ФИЛОЛОГИЯ 

ՎԱՀԵ ԹՈՐՈՍՅԱՆ* 

DOI:10.57155/KKGF8843  

ԹԱԳԱԴՐՈՒԹՅԱՆ ՀԱՅԿԱԿԱՆ ԾԵՍԻ  

ԲՅՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ԱՐՄԱՏՆԵՐԸ 

Բանալի բառեր՝ Թագադրում, ծես, օծում, կանոն, ծիսակարգ, թարգմանու-
թյուն, Կիլիկյան Հայաստան, Բյուզանդական կայսրություն։ 

Ներածություն 

Հայոց եկեղեցու Հայր (կամ՝  Հայրապետական) Մաշտոց ծիսարանում1 
պահպանվել է թագավորի օծման ու թագադրության առնվազն երկու կանոն՝ 
տարբեր խմբագրություններով։  

Հայոց արքայի թագադրության կանոններից մեկը, որով թագադրվել են Կի-
լիկիայի հայկական պետության արքաները, կոչվում է «Կարգաւորութին աւրհ-
նութեան թագաւորի ըստ մեծի եկեղեցւոյն Հռովմայ»2։ Այս կանոնի հիմքում 
Սրբազան Հռոմեական կայսրության ինքնակալի թագադրության ծեսն է 
(Mainzer Krönungsordo, այսուհետև՝ Մայնցի կանոն՝ նույնանուն քաղաքում 
գրված լինելու համար)3, որը 1190 թ. լատիներենից հայերեն է թարգմանել XII 

 
* Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարան, ՀՀ ԳԱԱ Պատմության ինստիտուտ, պ. գ. թ., 

vahetorosyan.matenadaran@gmail.com, հոդվածը ստանալու օրը՝ 30 նոյեմբերի, 2025, 
հոդվածը գրախոսելու օրը՝ 5 դեկտեմբերի, 2025։ 

1 Հայր Մաշտոցում են զետեղված նաև սուրբ մյուռոնի օրհնության, եպիսկոպոսի և կաթողի-
կոսի ձեռնադրության կանոնները։  

2 Անթ. 9, թ. 182ա-219ա։ Մայր ցուցակ հայերէն ձեռագրաց Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսու-
թեան, կազմեց` Դանիէլեան Անուշաւան վարդապետ, Անթիլիաս-Լիբանան, 1984, էջ 96-99։ Սսի 
Հայր Մաշտոցի թագադրության կանոնի բնագրի լուսապատճենները տրամադրելու համար 
շնորհակալություն ենք հայտնում Մեծի Տանն Կիլիկիո կաթողիկոսությանը։ 

3 Schramm P. Ernst, Kaiser, Könige und Päpste. Gesammelte Aufsätze zur Geschichte des 

Mittelalters, Vol. 3, Stuttgart, 1969, S. 60)։ Մայնցի կանոնի և Սսի Հայր Մաշտոցի թագա-
վորօրհնեքի կանոնի հետ դրա առնչության մասին տեˊս Cyrille Vogel, Elze Reinhard, Le 

Pontifical, romano-germanique du dixième siècle, I: nn. I-XCVIII (1963), III: Introduction 

générale et tables, Vatican City: Biblioteca Apostolica Vaticana, 1972, pp. 246-259, 262-263; 

http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/autoren.php?name=Schramm%2C+Percy+Ernst
http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/autoren.php?name=Schramm%2C+Percy+Ernst
http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/autoren.php?name=Schramm%2C+Percy+Ernst


 

14 Վահե Թորոսյան  

դարի երկրորդ կեսի նշանավոր եկեղեցական գործիչ, Տարսոնի թեմի առաջնորդ 
Ներսես Լամբրոնացին4: Ինչպես տեսնում ենք, կիլիկյան կանոնի վերնագրում ևս 
արձանագրված է, որ այն Հռոմի կաթոլիկ եկեղեցու թագավորօրհնեքի կանոնն 
է: Այս կանոնի վաղագույն օրինակը պահպանվել է Կիլիկյան Հայաստանի մայ-
րաքաղաք Սսում գրված «Մաշտոց»-ում և թվագրվում է XIV դարի սկզբով5։ Այն 
այժմ պահվում է Մեծի Տանն Կիլիկի կաթողիկոսության ձեռագրերի հավաքա-
ծուում 9 համարի ներքո։ 

Թագադրության մյուս կանոնը, որն էլ քննել ենք սույն հոդվածում, կոչվում 
է «Կանոն թագաւոր ձեռնադրելոյ»։ Այս կանոնի վաղագույն օրինակը պահպան-
վել է Երուսաղեմի Հայոց պատրիարքության ձեռագրերի հավաքածուի թիվ 
2673 Մաշտոցում, որը թվագրվում է 1294-ով6։ Այս ձեռագիրը նույնպես գրվել 
է Կիլիկյան Հայաստանում՝  Տարսոնի եպիսկոպոսությանը պատկանող Մլիճի 
վանքում՝  ի հիշատակ թեմի հանգուցյալ առաջնորդ Վարդան արքեպիսկոպոսի։  

Հոդվածում անդրադարձել ենք այս կանոնի ծագմանը, մասնավորապես 
Բյուզանդիայի կայսրերի թագադրության ծեսի հետ ունեցած ընդհանրություն-
ներին ու տարբերություններին։ Փորձել ենք պարզել կանոնի ստեղծման ժամա-
նակը և նպատակը։ 

 
Schramm P. Ernst, Kaiser, Könige und Päpste, S. 92-102; Peter Cowe, “The Inauguration of 

the Cilician Coronation Rite and Royal ideology,” The Armenian Review, winter, 45, 1992, p. 

55; Ioanna Rapti, “Featuring the King: Rituals of Coronation and Burial in the Armenian 

Kingdom of Cilicia,” Court Ceremonies and Rituals of Power in Byzantium and the Medieval 

Mediterranean Comparative Perspectives, Eds. Alexander Beihammer, Stavroula Cons-

tantinou, Maria G. Parani (The Medieval Mediterranean Peoples, Economies and Cultures, 

400–1500, volume 98), Leiden-Boston, 2013, p. 297; Gohar Grigoryan, “The ‘Just 

Judgement’ of King Lewon IV. Representational Strategies of Righteous Rulership in Cilician 

Armenia”, Staging the Ruler’s Body in Medieval Cultures, A Comparative Perspective, Edited 

by Michele Bacci, Gohar Grigoryan and Manuela Studer-Karlen, Harvey Miller publishers, 

2023, pp. 79-116: 
4 Պ. Անանեան, «Ներսէս Շնորհալի. միջեկեղեցական յարաբերութիւններ», Բազմավէպ, 1996, 

թիւ 1-4, էջ 219։ 
5 Մայր ցուցակ հայերէն ձեռագրաց Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան, էջ 96։ Սսի Հայր 

Մաշտոցի թագադրության կանոնի մասին տե՛ս մեր հետևյալ հոդվածները՝ «Ֆրանսիական 
հետքերը Կիլիկիայի հայոց արքաների թագադրության ծեսում», ԲՄ 38, 2024, էջ 32-47, «Դի-
տարկումներ Սսի Հայր Մաշտոցի «Թագադրութեան կանոն»ի շուրջ», Հասկ հայագիտական 
տարեգիրք, Նոր շրջան, ԺԴ տարի, Անթիլիաս-Լիբանան, էջ 357-368։ 

6 Եղմ. 2673 էջ 258ա-306։ Ձեռագրի թվային պատճենը ստանալու համար շնորհակալություն 
եմ հայտնում Երուսաղմի Հայոց պատրիարքությանը։ 

http://opac.regesta-imperii.de/lang_de/autoren.php?name=Schramm%2C+Percy+Ernst


 

 Թագադրության հայկական ծեսի բյուզանդական արմատները 15 

Ընդհանրություններն ու տարբերությունները Բյուզանդիայի  

կայսերի և Հայոց թագավորի թագադրության ծեսերում 

Ի տարբերություն Սսի Հայր Մաշտոցի թագավորօրհնեքի կանոնի, «Կանոն 
թագաւոր ձեռնադրելոյ»-ն գրեթե դուրս է մնացել ուսումնասիրողների ուշա-
դրությունից։ Կանոնը վերջերս քննել է Գոհար Գրիգորյանն իր մի արժեքավոր 
հոդվածում7։ Այս կանոնին հակիրճ անդրադարձել էր Վենետիկի Մխիթարյան 
միաբանության անդամ, մեծանուն հայագետ Հայր Ղևոնդ Ալիշանը։ Իր «Յուշիկք 
հայրենեաց» աշխատության մեջ Հայոց Աշոտ Ա Բագրատունի (885-890 թթ.) 
արքայի թագադրության առթիվ Ղևոնդ Ալիշանը գրում է․ «Ի՞նչ կարգաւ, ի՞նչ 
ծիսիւ, ի՞նչ աղօթքով կամ օրհնութեամբ եղաւ այս պսակս. արդեօք Ս. Սահակայ 
շարադրա՞ծ և հին Հայոց ձևով և գոչմամբ էր այս թագօրհնէքս, եթէ Գէորգ կա-
թուղիկոս նոր շարադրեց, կամ թէ Յունաց կայսերաց ծիսին հետևեցան. – 
ասոնք՝ Հայկակ, քեզ այլ, ինձ այլ փափագելի են ի յայտնութիւն»8։ Սակայն հա-
ջորդիվ ներկայացնելով «Կանոն թագաւոր ձեռնադրելոյ»-ի բնագիրը՝ դրա 
«․․․և կոչեցեր զայս ․․․ վերստին ի թագաւորութիւն, ի վերակացութիւն տանս 
Թորգոմայ» հատվածում՝  արքայի բաց թողնված անվան տեղում՝  փակագծերի 
մեջ, գրում է «Աշոտ» անունը, ինչը կարող է տպավորություն ստեղծել, թե Աշոտ 
Ա Բագրատունու թագադրությունը կատարվել է հենց այս կանոնով։  

Գրելով հանդերձ, որ իրեն անհայտ է, թե ինչ կանոնով է տեղի ունեցել Աշոտ 
Ա-ի թագադրությունը՝ Ղևոնդ Ալիշանը, այդուհանդերձ, չի բացառում, որ այն 
կարող էր կատարվել բյուզանդական ծեսով։  

Աշոտ Ա-ի թագադրության մասին միակ՝ քիչ թե շատ մանրամասն վկայու-
թյունն այդ իրադարձությանը ժամանակակից Հայոց կաթողիկոս և պատմիչ 
Հովհաննես Ե Դրասխանակերտցունն է (898-928 թթ.), ըստ որի՝ Գեորգ Բ Գառ-
նեցի հայրապետը (876-897 թթ.) սուրբ յուղով օծելու փոխարեն միայն թագա-
դրել է արքային․ «կոչեցաւ ապա եւ մեծ հայրապետն Գէորգ եւ զհոգեւոր աւրհ-
նութեանցն գովութիւնս աստուածայինս ի վերայ կատարեալ փոխանակ աւծ-
ման սրուակի իւղոյն, պսակեն զնա թագաւոր ի վերայ Ասքանազեան ազին»9։ 
Առաջ անցնելով նշենք՝ որ «Կանոն թագաւոր ձեռնադրելոյ»-ում կա արքայի 
օծում, ինչը նշանակում է, որ Աշոտ Ա Բագրատունու թագադրությունը չէր կա-
րող այդ կանոնով կատարված լինել։  

 
7 G. Grigoryan, “The ‘Just Judgement’ of King Lewon IV”, pp. 79-116. 
8 Ղեւոնդ Ալիշան, Յուշիկ հայրենեաց, հ. Ա, Վենետիկ-Ս. Ղազար, 1869, էջ 490: 
9 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, Պատմութիւն հայոց, աշխ. Գ. Տէր-Վարդանեանի, «Մատենա-

գիր հայոց», հ. ԺԱ, Ժ դար, Պատմագրութիւն, Երկու գրքով, Գիրք Ա, Անթիլիաս-Լիբանան, 
2010, էջ 443: 



 

16 Վահե Թորոսյան  

Բագրատունյաց արքաների թագադրության մասին սակավ տեղեկություն-
ներ են պահպանվել, որոնք թույլ չեն տալիս հիմնավոր եզրահանգումներ անել 
այդ ծեսի բովանդակության վերաբերյալ։ 

Եթե Աշոտ Ա-ի թագադրության վրա բյուզանդական ծեսի ազդեցության 
մասին ենթադրությունը հիմնավոր փաստարկման կարիք ունի, ապա «Կանոն 
թագաւոր ձեռնադրելոյ»-ի՝ Բյուզանդիայի կայսեր թագադրության կանոնից սե-
րած լինելը հաստատվում է մի քանի էական համընկնումներով։  

Համեմատությունը ցույց է տալիս, որ «Թագաւորի ձեռնադրութեան կա-
նոն»-ի հիմքում Բյուզանդիայի կայսեր թագադրության կանոնն է (Oratio in 

imperatoris inauguratione), որը պահպանվել է բյուզանդական եկեղեցու ծի-
սական գրքերից՝ Եվխոլոգիոն (Euchologion)10։ Ընդունված է կարծել, որ Եվ-
խոլոգիոնի այս կանոնը գրեթե անփոփոխ կիրառվել է VIII դ. վերջից մինչև XII 
դ. ներառյալ11։ 

Այսպես, բյուզանդական կանոնն սկսվում է հետևալ պարբերությամբ․ «Այն 
բանից հետո, երբ թագավորել պատրաստվողը հագնում է բոլոր թագավորական 
հանդերձները՝ բացի քղամիդից, թագից և ճարմանդից (դրանք մի կողմ են 
դրվում սուրբ սեղանի վրա), կանգնում է ամբիոնին, նրա դիմաց կանգնում է 
պատրիարքը, և նա, որ պիտի պսակվի, կանգնում է կողքին, սարկավագն ար-
տասանում է լիտանիան (λιτάνεια, litania), և ինքը խոնարհում է գլուխը, պատ-
րիարքն աղոթք է ասում»12։ «Կանոն թագաւոր ձեռնադրելոյ»-ն նույնպես 
սկսվում է արքայի զգեստավորման, ինչպես նաև սուրբ սեղանին՝ արծաթյա 
սկուտեղի վրա, քղամիդն ու թագը դնելու նկարագրությամբ. «Յետ զգենլոյ զա-
մենայն թագաւորական հանդերձն, ուրոյն զքղամիդն և զթագն դնեն ի վերայ 
սրբոյ սեղանոյն արծաթի սկտեղբ»13: Հայկական կանոնի այս հատվածում, 
փաստորեն, բացակայում է ճարմանդը։  

Կայսեր հանդերձներն Եվխոլոգիոնի կանոնում նշված չեն, սակայն դրանք 
արձանագրված են Բյուզանդիայի կայսր Կոստանդին Ծիրանածնի (913-959) 
«Արքունի արարողությունների գրքում»։ Այսպես՝ եկեղեցի մուտք գործելուց 

 
10 “Euchologion Sive Rituale Graecorum”, Complectens Ritus Et Ordines Divinae Liturgiae 

Officium Juxta Usum Orientalis Ecclesiae (Latin Edition), ed. Jacobus Goar, 1647, pp. 924-

927. 
11 F. E. Brightman, “Byzantine Imperial Coronations,” The Journal of Theological Studies, vol. 

2, № 7 (April, 1901), p. 378. 
12 “Euchologion Sive Rituale Graecorum”, pp. 924-925. Թարգմանությունը կատարվել է հին 

հունարեն բնագրի լատիներեն զուգադիր թարգմանությունից։ Լատիներեն տեքստի 
թարգմանության համար շնորհակալություն ենք հայտնում բ. գ. դ. Գոհար Մուրադյանին։  

13 Եղմ. 2673, էջ 258ա: 

https://www.google.am/search?tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Jacobus+Goar%22&source=gbs_metadata_r&cad=4


 

 Թագադրության հայկական ծեսի բյուզանդական արմատները 17 

հետո կայսրը գնում է հանդերձասենյակ և հանելով «սագիոնը» (σάγιον)14, 
հագնում է «դիվետեսիոն» (διβητήσιον)15 և «ցիցակիոն» (τσιτσάκιον)16։ Այնու-
հետև պատրիարքն աղոթում է քղամիդի վրա, որից հետո դրանով զգեստավո-
րում են կայսրին։ Այնուհետև պատրիարքն աղոթում է թագի վրա, որից հետո 
իր ձեռքով այն դնում է կայսեր գլխին՝ թագադրելով նրան17։  

Ի տարբերություն Կոստանդնուպոլսի պատրիարքի՝ Հայոց կաթողիկոսը 
քղամիդի և թագի վրա աղոթք չի կարդում։ Ինչպես սկզբում նշեցինք, հայկական 
կանոնը բյուզանդականի համեմատ ունի մի քանի տարբերություն։ Այսպես, 
հայկական կանոնում քղամիդի և թագի հիշատակումից հետո, ընթերցվում են 
60-րդ, 124-րդ և 137-րդ սաղմոսները18, որոնք բացակայում են բյուզանդական 
կանոնում: Սաղմոսներից հետո, ինչպես որ բյուզանդական կանոնում է, հայրա-
պետը կանգնում է Սուրբ սեղանի առջև՝ նորընծա թագավորի հետևում, իսկ 
սարկավագը քարոզ է կարդում. «Եւ ելանէ հայրապետն առաջի սրբոյն սեղա-
նոյն` կալով ի յետո նորա, որ պսակելոցն է: Յետ սաղմոսացն քարոզէ սարկա-
ւագն»19:  

Հաջորդիվ, հայկական կանոնի համաձայն, եպիսկոպոսներից կամ քահա-
նաներից մեկը, բռնելով արքայի աջ ձեռքը, նրան դարձնում է դեպի ժողովուր-
դը, և հայրապետն ասում է հետևյալը. «Աստուածային և երկնաւոր շընորհ հե-
ղեալ առ ... կոչէ յաթոռ թագաւորութեան տանս Թորգոմայ, աւծանիլ ըստ նմա-
նութեան Կոստանդիանոսի և Թէոդոսի»20: «Թորգոմի տուն»-ը միջնադարյան 
հայկական աղբյուրներում խորհրդանշում է Հայաստանը21։ Այս հատվածը, բնա-
կանաբար, չկա բյուզանդական կանոնում22: Դրանից հետո արքան շրջվում է դե-
պի սուրբ սեղանը, իսկ հոգևորականները կրկին սաղմոս (թիվ 20) են կարդում: 

 
14 Կարճ թիկնոց, որը կայսրից բացի կրել են նաև զինվորականները (Constantine Porphyro-

gennetos, The Book of Ceremonies (Byzantina Australiensia), vol. 18, Translated by Ann 

Moffatt, Maxeme Tall, Brill, 2017, pp. 192-193, 834)։ 
15 Նեղ թևքերով երկար մետաքսե բաճկոն, որը կայսրը կրել է արքունական հանդիսությունների 

ժամանակ։ Կայսերական այս հանդերձը կրել են գոտիով, հավանաբար՝ մեկ այլ բաճկոնի 
վրայից և քղամիդի կամ սագիոնի տակից (նույն տեղում, էջ 192-193, 828)։  

16 Խազարական հագուստ, որը, ըստ ավանդության, բյուզանդական արքունիք է բերել Կոս-
տանդին V կայսրի խազար կինը։ Այս հանդերձը կայսրը կրել է սագիոնի վրայից (նույն տե-
ղում, էջ 192-193, 836)։ 

17 Constantine Porphyrogennetos, The Book of Ceremonies, pp. 192-193. 
18 Եղմ. 2673, էջ 257-258։ 
19 Նույն տեղում, էջ 258։ 
20 Այս հատվածն առկա է Սսի Հայր Մաշտոցի թագավորօրհնեքի կանոնում։  
21 Ռ. Ցականյան, «Տուն Թորգոմա»-ն սկզբնաղբյուրներում», Արևելագիտությունը Հայաստա-

նում, հ. 3, 2007, էջ 174։ Գ. Ջանոյան, «Միջնադարյան սկզբնաղբյուրները Թորգոմի, Թորգո-
մանց և Թորգոմանց Տան մասին», ԼՀԳ, 1990, հ. 11, էջ 34-35։ 

22 Անթ. 9, էջ 193ա։ 



 

18 Վահե Թորոսյան  

Այնուհետև հնչում են թագավորին ու թագավորական իշխանությանը վերաբե-
րող ընդարձակ հատվածներ Հին և Նոր Կտակարաններից (Ա Թագ․ ԺԶ, Ա Տիմ․ 
Բ 1-8, Ա Յովհ․ Բ 18-26, Սաղմ․ ԺԹ, Ղուկ․ ԺԹ 12-28), որոնք նույնպես առկա չեն 
բյուզանդական կանոնում։ Աստվածաշնչյան մեջբերումներից հետո հայոց կա-
թողիկոսն ասում է այն նույն աղոթքը, որը կա նաև բյուզանդական կանոնում. 
«Տէր Աստուած մեր, որ թագաւորդ ես թագաւորաց, որ ի ձեռն Սամուէլի մար-
գարէի ընտրեցեր զծառայն քո զԴաւիթ և աւծեր զնա թագաւոր ի վերայ ժողովր-
դեան քում Իսրայէղի։ Դու և այժմ լուր խընդրուածաց մերոց անարժանիցս, նա-
յեա՛ ի սրբոյ բնակութենէ քումմէ և զհաւատարիմ ծառայս քո …, զոր հաճեցար 
յարուցանել թագաւոր ի վերայ ազգի քո սրբոյ, զոր փրկեցեր պատուական 
արեամբ Միածնի Որդւոյ քո, աւծանիլ զսա արժանաւորեա իւղով ցնծութեան: 
Զգեցո՛ սմա զաւրութիւն ի բարձանց: Դի՛ր ի վերայ գլխոյ սորա պսակ ի քարէ 
պատուականէ: Շնորհեա՛ սմա երկայնութիւն աւուրց։ Տո՛ւր աջով սորայ յաղթա-
կան փրկութիւն: Հաստատեա՛ զսա աթոռով արդարութեան: Շրջափակեա՛ զսա 
զինու քո հոգւոյդ: Զաւրացո՛ զբազուկ սորայ, հնազանդեցո՛ սմա զամենայն բար-
բարոսական ազգս: Սերամնեա՛ ի սիրտ սորայ զերկիւղ քո և զլսողութիւն կա-
րեկցական: Հաստատեա՛ զսա ամբիծ հաւատով և վեր երևեցո զստուգութիւն 
պահպանութեան սրբոյ կաթուղիկէ եկեղեցւոյ աւանդութիւ, զի դատեսցէ զժո-
ղովուրդս քո արդարութեամբ և զաղքատս՝ քո իրաւամբք, կեցուսցէ զորդիս 
տնանկաց և ժառանգաւոր լիցի երկնից արքայութեանդ, քանզի քո է զաւրու-
թիւն և փառք յաւիտեանս, Ամէն»23։ 

Հայկական կանոնում հաջորդիվ կրկին շարունակվում են աստվածաշնչա-
յին ընթերցվածները (Գ Թագ․ Ա 32-49, Դ Թագ․ Թ, Իմաստ․ Զ, Ես. ԿԱ, Ա Պետ. Բ 
13-25, Ղուկ. Դ 14-22), որոնցից հետո կաթողիկոսը վերցնում է քղամիդն ու փի-
լոնը և տալիս քահանաներին, որպեսզի զգեստավորեն թագավորին. «Ապա առ-
նու հայրապետն զքղամիդն և զփիլոնն ի սեղանոյն եւ տա ցքահանայսն և ար-
կանեն զնովաւ: Եւ ի շուրջ առնուլ նորա զայն հայրապետն խաղաղութիւն տացէ 
ամենեցուն: Սարկաւագ ասէ. Աստուծոյ երկրպագեսցուք»24:  

Տարակուսանք է հարուցում քղամիդի հետ նաև փիլոնի հիշատակումը, 
որով քահանաները զգեստավորել են արքային։ Ինչպես հայտնի է, քղամիդն ու 
փիլոնը նույնատիպ հանդերձներ են՝ առաջինը արքայի, երկրորդը՝ եկեղեցակա-
նի համար, ուստի դժվար է ասել, որ քահանաները երկուսով էլ զգեստավորել 
են նորընծա թագավորին։ Մնում է ենթադրել, որ «Կանոն թագաւոր ձեռնադրե-
լոյ»-ի վաղ օրինակներում փիլոնը հավանաբար նշվել է լուսանցքում՝  որպես 

 
23 Եղմ. 2673, էջ 273-276։ Հմմտ. “Euchologion Sive Rituale Graecorum,” p. 925; Reginald 

Maxwell Woolley, Coronation Rites, Cambridge University Press, 1915, pp. 22-23.  
24 Եղմ. 2673, էջ 302։ 



 

 Թագադրության հայկական ծեսի բյուզանդական արմատները 19 

քղամիդի, այսինքն՝ աշխարհիկ իշխանությունը խորհրդանշող զգեստին հա-
մարժեք, և հետագա ընդօրինակություններում հայտնվել բուն բնագրում։  

Բյուզանդական կանոնի նույն մասում հիշատակվում են միայն քղամիդն ու 
ճարմանդը, իսկ քահանաների փոխարեն կայսրին զգեստավորում են հատուկ 
պաշտոնյաները՝ «վեստիտորները» (βεστίτωρες)25, այսինքն՝ հանդերձապետ-
ները. «․․․պատրիարքը վերցնում է քղամիդն ու հանձնում հանդերձապետնե-
րին, նաև՝ ճարմանդը26։ 

Կայսրի և հայոց արքայի՝ քղամիդով զգեստավորումից հետո պատրիարքը 
և կաթողիկոսն ասում են․ «Խաղաղութիւն ամենեցուն», իսկ սարկավագը՝ 
«Աստծուն երկրպագեսցուք»։ Այնուհետև կաթողիկոսը կարդում է ևս մեկ 
աղոթք, որը նույնությամբ առկա է բյուզանդական կանոնում․ «Քեզ՝ միայնոյ 
թագաւորիդ յաւիտենից, որ ի վերայ երկրի թագաւորութիւն ի քէն հաւատալով 
սմա խոնարհեցոյց զպարանոց իւր ընդ մեզ։ Եւ արդ մեք խնդրեմք ի քէն Տէր 
Աստուած ամենայնի, պահեաˊ զսա ընդ հովանեաւ քո, զաւրացոˊ զսորա թագա-
ւորութիւնս, և զհաճոյսն քո առնել յամենայն ժամ արժանաւորեա, ծագեա յա-
ւուրս սորա արդարութիւն և բազում խաղաղութիւն, զի ընդ հանդարտութեամբ 
սորայ խաղաղապէս յապահովական կենցաղաւ բնակեցսուք ամենայն բարե-
պաշտութեամբ և ամբծութեամբ, զի լիցի թագաւոր խաղաղութեան։ Եւ քեզ վա-
յել է փառք իշխանութիւն և պատիւ այժմ և միշտ»27։  

Այս աղոթքին բյուզանդական կանոնում հաջորդում է ծեսի ամենագլխավոր 
դրվագը՝ թագադրումը, որը կատարում է պատրիարքը․ «Այնուհետև պատրիար-
քը սեղանից վերցնում է թագը և դնում կայսեր գլխին, ասելով` հանուն Հոր և 
Որդու և Սուրբ Հոգու»28. 

Բյուզանդականի համեմատ, հայկական կանոնը, ծեսի այս հատվածում 
ունի էական տարբերություն, որն արքայի օծումն է․ «Ապա առնու հայրապետն 
զմիւռոնն սուրբ և աւծանէ զգլուխն և զճակատն ասելով՝ «Աւրհնեսցի, աւծի և 
սրբեսցի թագաւորս այս յանուն․․․» 

Զայս երիցս ասէ բարձր ձայնիւ: 
Եւ ժողովուրդն ասէ. «Տէր, կեցո զթագաւորս և լուր մեզ»»29։  

 
25 Constantine Porphyrogennetos, The Book of Ceremonies, p. 836. 
26 “Euchologion Sive Rituale Graecorum,” p. 925; Reginald Maxwell Woolley, Coronation 

Rites, p 23. 
27 Եղմ. 2673, էջ 303-304։ Հմմտ. “Euchologion Sive Rituale Graecorum,” p. 925-926; Reginald 

Maxwell Woolley, B.D., Coronation rites, p. 23: 
28 “Euchologion Sive Rituale Graecorum,” p. 926; Reginald Maxwell Woolley, Coronation 

rites, p 23. 
29 Եղմ. 2673, էջ 305։ 



 

20 Վահե Թորոսյան  

Բյուզանդիայի կայսեր օծման խնդիրը բազմիցս քննության առարկա է եղել 
մասնագիտական գրականության մեջ։ Ուսումնասիրողների մեծ մասը կարծում 
է, որ Կոստանդնուպոլսի Սուրբ Սոֆիայի տաճարում կայսեր օծումն առաջին 
անգամ տեղի է ունեցել խաչակրաց նվաճումից հետո՝ 1204 թ., Բալդուին I-ի 
թագադրության ժամանակ30։ Սակայն այս դեպքում օծվել է ոչ թե Բյուզանդիա-
յի, այլ Կոստանդնուպոլիսը նվաճած խաչակիրների կայսրը։ Հայտնի է, որ օծու-
մը մինչ այդ եղել է Հռոմի կաթոլիկ եկեղեցու թագադրության ծեսում, որով կա-
տարվել են եվրոպական ինքնակալների գահակալության արարողությունները։ 
Խաչակիրների ազդեցությամբ, կայսեր օծումը, այնուամենայնիվ, մտել է նաև 
բյուզանդական ծիսակարգ, քանզի Նիկիայի առաջին կայսր Թեոդորոս I Լաս-
կարիսը (1208-1222 թթ.) թագադրվելիս նաև օծվել է31։ 

Նորընծա թագավորին օծելուց հետո հայրապետը, ինչպես որ բյուզանդա-
կան կանոնում՝  պատրիարքը, սուրբ սեղանից երկու ձեռքով վերցնում է թագը 
և դնելով արքայի գլխին՝ թագադրում նրան․ «Ապա առնու երկոքումք ձեռաւքն 
զթագն հայրապետն ի սեղանոյն, պսակէ զնա և ասէ:  

Աւրհնեցի և պսակեցի զթագաւորս այս32 ան[ուն] յանուն Հաւր և Որդ[ւոյ]:  
Երիցս ասելով:  
Եւ ժողովուրդն զնոյն վկայեն:  
Եւ ապա ասէ. «Աւրհնութիւն և փառք Հաւր և Ո[րդւոյ]»»33։ 
Ինչպես որ բյուզանդական ծեսում, հայկականում ևս թագադրումից հետո 

մատուցվում է պատարագ, որի ընթացքում կայսրը և հայոց թագավորը սուրբ 
հաղորդություն են ստանում34։  

Վերոնշյալ ընդհանրությունները թույլ են տալիս պնդել, որ «Կանոն թագա-
ւորի ձեռնադրելոյ»-ի հիմքում Բյուզանդիայի կայսեր թագադրության ծեսն է։ 
Ինչ վերաբերում է տարբերություններին, ապա դրանք, ըստ ամենայնի, երկուսն 
են՝ աստվածաշնչյան ընթերցվածները և թագավորի օծումը, որոնք բացակայում 
են բյուզանդական կանոնում։  

 
30 Frank Brightman, “Byzantine Imperial Coronations”, The Journal of Theological Studies, 

vol. 2, № 7 (April, 1901), p. 385. 
31 Ionuț-Alexandru Tudorie, “Old and New in the Byzantine Imperial Coronation in the 13th 

Century”, Ostkirchliche Studien, 60 (2011), № 1, p. 83; П. Жаворонков, «Избрание и 

коронация никейских императоров», Византийский временник, № 49, 1988, с. 55-59.  
32 Բյուզանդական կանոնում պատրիարքը չի ասում «օրհնեցի և պսակեցի» բառակապակ-

ցությունը։ 
33 Եղմ. 2673, էջ 305-306։ 
34 Reginald Maxwell Woolley, Coronation Rites, p. 24. Եղմ. 2673, էջ 306: 



 

 Թագադրության հայկական ծեսի բյուզանդական արմատները 21 

Թարգմանության ժամանակը, հեղինակն ու նպատակը 

Ի տարբերութիւն Սսի Հայր Մաշտոցի թագավորօրհնեքի կանոնի՝ «Կանոն 
թագաւոր ձեռնադրելոյ»-ի թարգմանության ժամանակն ու հեղինակը, ցավոք, 
անհայտ են։ Եվխոլոգիոնը, որում առկա է կայսեր թագադրության կանոնը, ինչ-
պես նշվեց, կազմվել է VIII դ. վերջին և չնչին փոփոխություններով կիրառվել 
մինչև XII դ. ներառյալ։ Տրամաբանական է կարծել, որ բյուզանդական կանոնի 
հայերեն թարգմանության անհրաժեշտությունն առաջացել է Հայոց արքայի 
թագադրության առիթով։ Նշված ժամանակահատվածում՝  VIII դ. վերջից մինչև 
XII դ. ներառյալ, ստեղծվել են Բագրատունյաց (885 թ.) և Կիլիկիայի հայկա-
կան թագավորությունները (1198 թ.)։ 

Բագրատունի արքաների թագադրությունն առանձին քննության նյութ է, 
ուստի կբավարավենք նշելով, որ այդ արարողության մասին բավարար տեղե-
կությունների, նկատի ունենք դրա բովանդակությունը ներկայացնող գրավոր 
աղբյուրների բացակայությունը, ցավոք, թույլ չի տալիս համեմատություն անց-
կացնել տվյալ ժամանակի (IX-XI դդ.) հայկական ու բյուզանդական ծիսական 
կանոնների միջև։ 

Այժմ դիտարկենք խնդրո առարկա կանոնի թարգմանության՝ Կիլիկիայի 
հայկական թագավորության ստեղծման ժամանակ կատարված լինելու հավա-
նականությունը։ 

Կրկին նշենք, որ ինչպես Մայնցի կանոնի, այնպէս էլ բյուզանդական ծեսի 
հայերեն թարգմանությունը կատարվել է ըստ անհրաժեշտության, այսինքն՝ հա-
յոց արքայի թագադրության համար։ Առաջինը, ինչպես արդեն գիտենք, արել է 
Ներսես Լամբրոնացին 1190 թ. Լևոն Բ Ռուբինյանին Սրբազան Հռոմեական 
կայսրության ինքնակալ Ֆրիդրիխ Բարբարոսայի խոստացած թագով պսակելու 
համար։ Այսինքն՝ կարող ենք պնդել, որ թագադրությունը պետք է կատարվեր 
թագ շնորհողի երկրում գործող ծեսով։ Եթե պատճառաբանված է այս պնդումը, 
ապա ենթադրելի է, որ բյուզանդական ծեսով կարող էր թագադրվել հայոց այն 
արքան, որին Բյուզանդիայի կայսրը թագ էր շնորհել։ Հայոց առաջին արքան, 
որին Բյուզանդիայի կայսրը թագ է շնորհել, նույն Լևոն Մեծագործն է։ Բյուզան-
դիայի Ալեքսիոս III կայսրը նրան թագն ուղարկել է 1196 թ.35: Լևոն Ա-ի թագա-
դրությանը նվիրված մեր հոդվածում ցույց ենք տվել, որ նա 1198 թ. հունվարի 
6-ին Տարսոնի Սուրբ Սոֆիայի տաճարում թագադրվել է թե՛ Ալեքսիոս III-ի և 
թե՛ Սրբազան Հռոմական կայսր Հենրի VI-ի շնորհած թագերով36։ Հայտնի է, որ 
Հենրի VI-ի տված թագով Լևոնին թագադրել է Սրբազան Հռոմեական կայսրու-

 
35 Սմբատ Սպարապետ, Տարեգիրք, Վենետիկ-Ս. Ղազար, 1956, էջ 207։ 
36 Վ. Թորոսյան, «Կիլիկիայի Հայոց թագավոր Լեւոն Մեծագործի թագադրման խնդրի շուրջ», 

Էջմիածին, 2016, թիվ Է, էջ 65-83, թիվ ԺԲ, էջ 84-112։ 



 

22 Վահե Թորոսյան  

թյան կանցլեր Կոնրադ Վիտելսբախը՝ բնականաբար Մայնցի կանոնով։ Ինչ վե-
րաբերում է բյուզանդական թագին, ապա դրանով Ռուբինյան իշխանին թագա-
դրել է Հայոց կաթողիկոս Գրիգոր Զ Ապիրատը37:  

 Զերծ մնալով վերջնական եզրահանգումից՝ կարծում ենք, որ առնվազն 
գոյության իրավունք ունի այն տեսակետը, որ բյուզանդական ծիսամատյանից 
թագադրության կանոնը թարգմանել է Ներսես Լամբրոնացին Լևոն Ա-ի թագա-
դրության առթիվ, այսինքն՝ XII դ. վերջին։  

Կանոնի՝ մինչև XII դ. վերջը հայերեն թարգմանված լինելու օգտին կարող 
է վկայել նաև այն հանգամանքը, որ Նիկիայի կայսր Թեոդորոս Լասկարիսի թա-
գադրության ժամանակ վերջինս քղամիդը ոչ թե եկեղեցում է ստանում պատ-
րիարքից, այլ դրանով զգեստավորվում է մինչև եկեղեցի գնալը38։ Այսինքն՝ Լաս-
կարիսի ժամանակ ծեսը ենթարկվել էր որոշակի փոփոխության։ Ինչպես տես-
նում ենք, հայերեն կանոնում թագավորը քղամիդն ստանում է եկեղեցում, այ-
սինքն՝ մինչև Լասկարիսի գահակալությունը եղած բնագրի համաձայն։ Կարելի 
է կարծել, որ կանոնի հայերեն թարգմանությունը, ըստ ամենայնի, կատարվել է 
մինչև Թեոդորոս Լասկարիսի գահակալությունը։ 

Եզրակացություններ 

Թագադրության բյուզանդական և հայկական կանոնների («Կանոն թագա-
ւոր ձեռնադրելոյ»-ի) համեմատությամբ պարզվում է, որ վերջինիս հիմքում 
Բյուզանդիայի կայսեր թագադրության ծեսն է։ Գործողությունների առումով, 
որոնք են՝ թագադրվողի հանդերձավորումը, քղամիդի և թագի սուրբ սեղանին 
դրվելը, թագադրումը, բյուզանդական ու հայկական կանոնները նույնական են։ 
Հայկական կանոնը, ի տարբերություն բյուզանդականի, պարունակում է մեծ 
թվով մեջբերումներ Հին ու Նոր Կտարակարանների տարբեր գրքերից։ Բյուզան-
դական կանոնից հաջորդ տարբերությունը, որն առկա է հայկական կանոնում, 
թագավորի օծումն է։  

Բյուզանդական կանոնից հայերեն թարգմանությունը, ամենայն հավանա-
կանությամբ, կատարվել է XII դ. վերջին՝ Բյուզանդիայի կայսր Ալեքսիոս III-ի 
շնորհած թագով Կիլիկիայի հայկական պետության առաջին թագավոր Լևոն Ա-ի 
թագադրության նպատակով։  

 
37 Մայր ցուցակ հայերէն ձեռագրաց մատենադարանին Մխիթարեանց ի Վենետիկ, հ. Զ, յօրինեց 

Հ. Սահակ վրդ. Ճեմճեմեան, Վենետիկ-Ս. Ղազար, 1996, սյունակ 610-611, Ա. Մաթևոսյան, 
Հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ. Ե–ԺԲ դդ., Երևան, 1988, էջ 293: 

38 П. Жаворонков, «Избрание и коронация никейских императоров», с. 58. 



 

 Թագադրության հայկական ծեսի բյուզանդական արմատները 23 

VAHE TOROSYAN 

THE BYZANTINE ROOTS  

OF THE ARMENIAN CORONATION RITE 

Keywords: Coronation, rite, anointing, canon, ritual, translation, Cilician 
Armenia, Byzantine Empire. 

The Armenian Church’s ritual book, the Mashtots‘, preserves two distinct 

coronation canons. The first, employed for the coronation of the kings of Cilician 

Armenia, is a translation of the coronation canon of the Holy Roman Empire. This 

translation was undertaken in 1190 by the prominent cleric Nersēs Lambronats‘i, 

who recorded about that in a colophon composed during that same year. 

The second canon, entitled the “Canon of the Ordination of the King,” is 

identified in this article as derived from the coronation ceremony of the Byzantine 

emperor. The Armenian adaptation, however, diverges from its Byzantine model in 

significant respects. Notably, it incorporates numerous biblical quotations 

concerning kingship and royal authority and introduces the ritual of royal anointing, 

which is absent in the Byzantine prototype. 

Concerning the translation of this Byzantine-derived canon, the most probable 

timeframe is the late 12th century. This dating is corroborated by the historical event 

of 1196, when the Byzantine Emperor Alexios III sent a crown to Levon II, Lord of 

Cilicia, and requested that he be crowned with it. It is presumed that the translation 

of the Byzantine canon of coronation into Armenian was conducted specifically for 

this purpose. 

ВАГЕ ТОРОСЯН 

ВИЗАНТИЙСКИЕ КОРНИ  

АРМЯНСКОГО ОБРЯДА КОРОНОВАНИЯ 

Ключевые слова: Коронация, обряд, помазание, канон, ритуал, перевод, Ки-
ликийская Армения, Византийская империя. 

В ритуальном сборнике Армянской церкви «Маштоц» сохранились два 

различных канона коронации. Первый, использовавшийся для коронации ца-

рей Киликийской Армении, является переводом канона коронации Священной 

Римской империи. Этот перевод был выполнен в 1190 году видным церковным 



 

24 Վահե Թորոսյան  

деятелем Нерсесом Ламбронаци, который сообщает об этом в своём колофоне, 

составленном в том же году. 

Второй канон, озаглавленный «Канон рукоположения короля», идентифи-

цируется как производный от церемонии коронации византийского импера-

тора. Однако армянская адаптация значительно отличается от византийского 

оригинала. В частности, она включает в себя многочисленные библейские ци-

таты, касающиеся царей и царской власти, и вводит ритуал королевского по-

мазания, который отсутствует в византийском прототипе. 

Что касается перевода этого канона, происходящего из Византии, то 

наиболее вероятным временем его создания является конец XII века. Эта дати-

ровка подтверждается историческим событием 1196 года, когда византийский 

император Алексий III послал корону Левону II, правителю Киликии, и попро-

сил короноваться этой короной. Предполагается, что перевод византийского 

канона коронации на армянский язык был сделан специально для этой цели.  

 

 


