
ՄԱՅՐ ԱԹՈՌ ՍՈՒՐԲ ԷՋՄԻԱԾՆԻ
ԿՐՈՆԱԿԱՆ, ՄՇԱԿՈՒԹԱՅԻՆ, 

ԼՐԱՏՎԱԿԱՆ ԵՐԿՇԱԲԱԹԱԹԵՐԹ

2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Ա, ԹԻՎ 1 (693)

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Բ Ամենայն 
Հայոց Կաթողիկոսի ուղերձը Ամանորի առիթով

Սիրելի՛ բարեպաշտ ժողովուրդ,
Ամանորի խորախորհուրդ այս 

երեկո Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիած­
նից հղում ենք ձեզ Հայրապետա­
կան Մեր սերն ու օրհնությունը 
և սրտագին շնորհավորանքներն 
ու բարեմաղթանքները: Տարեմու­
տի սեմին Բարձրյալից հայցում ենք 
խաղաղություն համայն աշխար­
հին, խաղաղություն մեր հայրենի­
քին, խաղաղություն խռովահույզ 
մեր ողջ ժողովրդին։

Անցնող տարին ազգիս համար 
լի  էր տագնապալի իրադարձու­
թյուններով՝ հասարակության մեջ 
տեղ գտած պառակտումներով, 

ատելության ու անհանդուրժողության դրսևորումներով։ Ցավոք, նոր տարի մուտք ենք 
գործում նաև Հայոց Եկեղեցու և հոգևոր դասի թիրախավորման մտահոգիչ պայման­
ներում։ Շարունակում են բանտերում ապօրինաբար արգելափակված մնալ եկեղեցա­
կանները, ազգային բարերարը և նվիրյալ հայորդիներ։

Տարեմուտը, սիրելինե՛ր, հրավեր է նորոգվելու, վանելու մեր կյանքից մերժելի իրո­
ղությունները, սրբագրելու մեղսալի ու կործանարար ընթացքները, դադարեցնելու 
եղբայրադավության քայլերը, իսպառ բացառելու ատելությունն ու թշնամանքը, ան­
հանդուրժողության և անօրինականության հանցավոր երևույթները։ Մենք Աստծո ժողո­
վուրդ ենք, իսկ «Աստված խռովության Աստվածը չէ, այլ՝ խաղաղության»,— հռչակում է 
Սուրբ Գիրքը (Ա Կորնթ. 14։33)։ Մեր կյանքում երկնապարգև խաղաղությունը, օրհնու­
թյուններն ու շնորհները հաստատուն են մնում միմյանց նկատմամբ սիրո, ներողամ­
տության և համերաշխության դրսևորմամբ։

Հիրավի, խաղաղության և սիրո մեջ է գործում Աստված, և իրական սերն ու ներքին 
խաղաղությունն են բարիք դառնում թե՛ անհատի և թե՛ ժողովրդի համար: Ազգը զորեղ է, 
և պետությունը՝ անսասան, երբ անխաթար են նվիրական արժեքները, ավանդույթներն 
ու նախնյաց ժառանգությունը, երբ որևէ պատրվակով չի ձևախեղվում պատմական 
հիշողությունը, կասկածի տակ դրվում մեր Սուրբ Եկեղեցու բազմադարյա առաքելու­
թյունը։ Այսօր ընդդեմ Եկեղեցու կատարվող պառակտիչ գործողությունները, որ ար­
դարորեն առաջ են բերում մեր հավատավոր զավակների ընդվզումը հայրենիքում 
և սփյուռքում, չունեն որևէ արդարացում և չեն ունենա շահեկան արդյունք։ Եկեղեցին 
չի պատկանում որևէ դարաշրջանի, որում ապրում է, այլ՝ միայն Քրիստոսին։

Առաքելահիմն Հայոց Եկեղեցին Քրիստոսահաստատ Սուրբ Էջմիածնով Երկնավորի 
շնորհն է մեր ժողովրդին՝ ազգանվեր, հայրենաշեն ու հայապահպան իր ծառայությամբ։

Տարեմուտի խորհրդաշատ այս պահին, սիրելինե՛ր, Հայրապետիս հորդորն է՝ ամուր 
և աներեր պահենք մեր հավատը, դժվարություններին արիաբար դիմակայելու կամքն 
ու վճռականությունը։ Թույլ չտանք, որ անցնող տարվա փորձությունները կարծրացնեն 
մեր սրտերը, հարմարվողականությունն ու անտարբերությունը լինեն մեր ուղեկիցը՝ 
տկարացնելով մեր հույսը և թուլացնելով մեր ազգային ոգին։ Աննվազ նախանձախնդ­
րությամբ գործենք՝ հանուն արցախահայության իրավունքների պաշտպանության 
և Բաքվում անմարդկային նվաստացումների ենթարկվող մեր հայրենակիցների ազատ 
արձակման։ Սերն առ հայրենին, առ մեր ժողովուրդը և Մայր Եկեղեցին դարձնենք 
առանցքը մեր կյանքի, ներշնչող ուժը խիզախումների ու հանձնառությունների, իմաս­
տավորումը ամեն զոհողության։ Բարի և արժանապատիվ ընթացքով վերահաստա­
տենք եղբայրսիրության, փոխադարձ հարգանքի, զորակցության մթնոլորտը մեր հայ­
րենիքում, ազգային կյանքում և միջանձնային հարաբերություններում։

Դժվարին այս շրջանը, անտարակույս, պիտի հաղթահարենք մեր լույս հավատի, 
մեր միասնականության, հաստատակամության ու տոկունության շնորհիվ՝ ունկնդիր 
առաքելական պատգամին. «Միաբա՛ն եղեք, խաղաղությո՛ւն արեք, և խաղաղության ու 
սիրո Աստվածը թող լինի ձեզ հետ» (Բ Կորնթ. 13:11)։

Աղոթենք Հայոց բանակի սպաների և զինվորների, նեղությունների ու կարիքի մեջ 
գտնվողների, գերեվարված ու անհայտ կորած և բանտերում արգելափակված մեր 
զավակների ու նրանց ընտանիքների համար։ Առ Տերն ապավինությամբ թող մեր հա­
յացքը դեպի ապագան համակված լինի լավատեսությամբ, որով 2026 թվականը կարող 
պիտի լինենք դարձնել նոր հնարավորությունների տարի՝ առավել ամրացնելու և զո­
րացնելու մեր պետականությունը, ազգային ինքնությունն ու հոգևոր մեր կյանքը։ Ըստ 
առաքյալի պատգամի՝ ընթանանք ինչպես լուսո որդիներ, քանզի լուսո պտուղներն են 
բարությունը, արդարությունը և ճշմարտությունը (հմմտ. Եփ. 5։8—9)։ Թող Աստծո սերն 
ու շնորհները միշտ սփռված լինեն հայրենական ու ազգային մեր անդաստանում 
և ամենքիս սրտերում։

Աստված օգնական և պահապան մեր հայրենիքին և աշխարհասփյուռ մեր ժո­
ղովրդին այսօր և միշտ և հավիտյան։

Շնորհավոր Նոր տարի։

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Բ  
Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի պատգամը 

մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի Սուրբ Ծննդյան 
և Աստվածահայտնության տոնի առիթով

Յանուն Հօր եւ Որդւոյ եւ Հոգւոյն Սրբոյ. ամէն։

«Խավարի մեջ նստած ժողովուրդը մեծ 
լույս տեսավ. և լույս ծագեց նրանց վրա, որ 
նստում էին մահվան երկրի և ստվերների 
մեջ»

(Մատթ. 4.16):

Սիրելի՛ հավատավոր ժողովուրդ,
Այսօր վերստին Սուրբ Ծննդյան հրեշտակա­

ձայն ավետիսն է թևածում մեր եկեղեցիներում, 
մեր ընտանիքներում։ Միասնաբար փառաբա­
նում ենք մեր Տիրոջն ու Փրկչին, Որ ծնվեց 
և աշխարհ եկավ մեր փրկության համար։

«Խավարի մեջ նստած ժողովուրդը մեծ 
լույս տեսավ. և  լույս ծագեց նրանց վրա, որ 
նստում  էին մահվան երկրի և  ստվերների 
մեջ»։ Ավետարանիչը Աստվածորդու Ծնունդը 
համեմատում է լույսի ծագման հետ:

Արդարև, «խորհուրդ մեծ և սքանչելի»։ Ան­
ժամանակն Աստված անցավոր աշխարհ 
եկավ։ Անծայրածիր տիեզերքը ստեղծողը 
պարփակվեց մարդկային մարմնում, երկնա­
յին գահին բազմողը՝ փոքրիկ ու աղքատիկ 
քարայրում: Ազգերը հրավիրվեցին մեղքը թո­
թափելու, մահվան խավարից ելնելու և հա­
վիտենության ժառանգորդ լինելու։ «Աստված 
մարդացավ, որպեսզի մարդը աստվածա­
նա»,— ուսուցանում են Եկեղեցու Սուրբ Հայ­
րերը: Հիրավի, Աստծո մարդանալը սկիզբն էր 
մարդու մաքրագործվելու, սրբագործվելու ու 
աստվածանալու:

Սիրելինե՛ր, Քրիստոսի ուղենշած այս ճանա­
պարհից խոտորվելը աշխարհը դարձնում է 
անարդարության, թշվառության ու դժբախտու­
թյունների թատերաբեմ, ընկղմում մոլորություն­
ների խավարի մեջ, հանգեցնում անձնական ու 
հասարակական կյանքի խեղման, արժեքների 
աղավաղման ու ոչնչացման, որոնց դրսևորում­
ները տեսնում ենք նաև մեր իրականության 
մեջ: Այսօր մեր կյանքում տկարանում են մի­
մյանց հանդեպ հավատն ու վստահությունը, 
որպես քաջություն է ընկալվում անհարգալից 
ու անզուսպ պահվածքը, խոսքի ազատությու­
նը հակադարձվում  է այլակարծության ան­
հանդուրժողությամբ, բանավեճը՝ վերածվում 
վիրավորանքների ու վարկաբեկումների, իսկ 
հանրային օգուտը, հայրենանպաստ և ազ­
գանվեր ծառայությունը ստորադասվում անձ­
նական և խմբակային նեղ շահերի։ Մեր Սուրբ 
Եկեղեցին շարունակում է ենթարկվել բռնաճն­
շումների։ Այս իրավիճակը լուրջ հարված է մեր 
ազգի ու պետության հեղինակությանը և խոր 
վերք՝ հասցված համայնքներին ու հավատա­
ցյալներին։ Հակառակ անօրինական ու կա­
նոնախախտ գործողությունների՝ մեր Սուրբ 
Եկեղեցին իր բարեպաշտ ժողովրդով ամուր 
ու անսասան է, հավատարիմ իր տերունաշ­
նորհ կոչմանն ու առաքելությանը։ Հայոց Եկե­
ղեցին սուրբ է ու սրբարար՝ հիմնադրված մեր 
Տեր Հիսուս Քրիստոսի Սուրբ Թադեոս և Սուրբ 
Բարդուղիմեոս առաքյալների քարոզչությամբ՝ 
որպես «մարդկանց քավարան, հրեշտակաց 
բնակարան և տուն Աստծո»։ Առաքելական մեր 
Մայր Եկեղեցին պատմության հոլովույթներում 

ենթարկվել է բազում հարձակումների, անցել 
սոսկալի նեղությունների ու տառապանքների 
միջով, մարտիրոսվել ու նահատակվել, բայց 
երբեք հուսահատության գերի չի դարձել, քան­
զի գիտակցել է, որ ճշմարիտ ազատությունը 
և փրկությունը Քրիստոսին հնազանդվելու, 
Նրան ապավինելու մեջ է։ Քրիստոսով կյանքը 
լցվում է սիրով ու ողորմությամբ, ազնվությամբ 
ու արդարությամբ։ Քրիստոս Ճանապարհն է 
խավարից դեպի լույս, մեղքից դեպի սրբու­
թյուն։ Տերը միշտ հավատարիմ է՝ փրկելու խո­
տորումներից ու անկումներից մեղսակորույս 
մարդուն, քանզի ինչպես հռչակում է Եզեկիել 
մարգարեն, Աստված չի տենչում մեղավորի 
մահը, այլ նրա դառնալը չար ճանապարհից 
և ապրելը (18.23): Քրիստոսով մեր առջև բաց­
վում է վերհառնումի, հավատով նորոգության 
ուղին։ Ըստ առաքյալների խոսքի՝ Փրկիչը մեր 
կենդանի Վեմն է, որ կարող է մեզ հաստա­
տուն պահել (հմմտ. Ա Պետ. 2.4, Հռ. 14.24) 
խռովահույզ աշխարհի ալեկոծություններում։ 
Աստվածորդու փրկարար զորությամբ է, որ 
նահանջում են հեծություն, մահ ու կործանում, 
և Փրկչի Սուրբ Ծննդյամբ լույս է ծագում նրանց 
վրա, որ նստում են մահվան երկրի և ստվեր­
ների մեջ:

Սիրելի՛ բարեպաշտ հավատացյալներ, 
Սուրբ Ծննդյան հրեշտակաձայն ավետիսը 
և բեթղեհեմյան աստղի լույսը այսօր էլ բոլոր 
մարդկանց ուղղված հրավեր  են՝ Աստծուն 
ապավինությամբ կյանքը վերափոխելու բա­
րիով ու բարիքով, հաստատելու խաղաղու­
թյուն աշխարհում և հաճություն մարդկանց 
մեջ: Երկնառաք այս պատգամին ունկնդիր՝ 
ապրենք ու գործենք Տիրոջ հետ՝ բոլոր բնագա­
վառներում մեր նախանձախնդիր ու ամբող­
ջանվեր ծառայությամբ, ի խնդիր անձնական, 
ընտանեկան ու հայրենական կյանքի ապահով 
ու բարօր ընթացքի։  էջ 2



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Ա, ԹԻՎ 1 (693), ԷՋ 2

 էջ 1
Վճռակամ լինենք՝ հաստատուն պահելու օրի­
նահարգությունը, մերժելու անիրավությունն 
ու կամայականությունը, ատելությունն ու քի­
նախնդրությունը, որոնք մեծապես վնասում 
ու քայքայում են պետական ու ազգային մեր 
ներուժը։ Մեր առջև բացված է ճանապարհը 
դեպի Տերը, դեպի երկնառաք պարգևներ ու 
հավիտենություն։ Այդ ուղիով, տերունական 
պատգամների իրագործումով է, որ մեր ժողո­
վուրդը կհաղթահարի տառապանքների խա­
վարը, և ավետարանչի խոսքի համաձայն՝ լույս 
կծագի մեր կյանքում, մեր նեղությունների ու 
դժբախտությունների հաղթահարման ճանա­
պարհին։ Արդ, պարզասիրտ հովիվների ու 
իմաստուն մոգերի պես անվարան երկրպա­
գենք նորամանուկ Հիսուսին և մեր սրտերը 
բացենք՝ մարդեղացյալ Աստվածորդուն ըն­
դունելու համար: Նախանձախնդիր լինենք 

Փրկչի պարգևած շնորհներով վերափոխվելու, 
որպեսզի ինչպես Քրիստոս ծնվեց և դարձավ 
մարդու Որդի, այդպես էլ մենք ճշմարիտ ըն­
թացքով լինենք Աստծո որդիներ՝ ըստ առա­
քյալի խոսքի. «Երբ ժամանակը իր լրումին 
հասավ, Աստված ուղարկեց Իր Որդուն…., 
որպեսզի մենք որդեգրություն ընդունենք» 
(Գաղ. 4.4—5): Հավատարիմ մնանք Աստ­
ծուց մեզ ընծայված այս մեծագույն շնորհին 
և աստվածահաճո նորանոր իրագործումնե­
րով կերտենք մեր անվտանգ ու ապահով ներ­
կան և սերունդների լուսավոր գալիքը։

Սուրբ Ծննդյան բերկրալի ավետիսով Մեր 
ողջույնն  ենք հղում մեր Սուրբ Եկեղեցու 
Նվիրապետական Աթոռների գահակալնե­
րին՝ Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Արամ Ա Մեծի Տանն Կի­
լիկիո Կաթողիկոսին, Երուսաղեմի Հայոց 
Պատրիարք Ամենապատիվ Տ.  Նուրհան 
արքեպիսկոպոս Մանուկյանին, Կոստանդ­

նուպոլսի Հայոց Պատրիարք Ամենապատիվ 
Տ. Սահակ արքեպիսկոպոս Մաշալ յանին։ Ի 
Քրիստոս սիրով ողջունում ենք քույր Եկեղե­
ցիների Պետերին՝ հայցելով մարդեղացյալ 
Փրկչի զորակցությունը իրենց աստվածա­
պատվեր առաքելության մեջ։ Հայրապետա­
կան Մեր օրհնությունն ու բարեմաղթանք­
ներն ենք բերում մեր Սուրբ Եկեղեցու ողջ 
հոգևոր դասին և համայն հավատավոր մեր 
ժողովրդին ի հայրենիս և ի սփյուռս։

Սուրբ Ծննդյան և Աստվածահայտնության 
հուսառատ այս օրը աղոթք բարձրացնենք 
առ Փրկիչ մեր Տերը՝ խնդրանքով, որ խա­
ղաղությունը թևածի ողջ աշխարհում, հայ­
րենի մեր եզերքներում, և ապահովության ու 
շենության մեջ հզորանա մեր պետությունը, 
բարօրության մեջ հարատևի մեր ժողովուր­
դը։ Հայց վերառաքենք հայրենազրկված ար­
ցախահայ Մեր զավակների տոկունության 

ու ոգու ամրության և նրանց ոտնահարված 
իրավունքների վերականգման համար։ 
Աղոթենք հայրենյաց պաշտպան զինվորա­
կանների, հայրենիքի համար զոհված մեր 
քաջորդիների հոգիների հանգստության 
և նրանց ծնողների ու հարազատների մխի­
թարության համար։ Աղոթենք ապօրինաբար 
ազատազրկված հոգևորականների, ազգա­
յին բարերարի ու նվիրյալ հայորդիների, այ­
լև գերության մեջ գտնվող և անհայտ կորած 
մեր զավակների համար։ Թող Բարձրյալի 
Սուրբ Աջի պահպանության ներքո մեր կյան­
քը լուսավորյալ մնա աստվածային ներկա­
յությամբ, զարդարվի հավատավոր բարի 
գործերով, և մենք գոհությամբ փառաբա­
նենք մարդեղացյալ Փրկիչ մեր Տիրոջը այ­
սօր և միշտ և հավիտյանս. ամեն:

Քրիստոս ծնաւ և յայտնեցաւ,
Ձեզ և մեզ մեծ աւետիս։

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Բ Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի պատգամը մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի 
Սուրբ Ծննդյան և Աստվածահայտնության տոնի առիթով

Հայրապետական Սուրբ Պատարագ Սուրբ Ծննդյան և Աստվածահայտնության տոնի առիթով

Հունվարի 6-ին Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիած­
նում մեծ հանդիսավորությամբ նշվեց 

մեր Տեր և Փրկիչ Հիսուս Քրիստոսի Սուրբ 
Ծննդյան և Աստվածահայտնության տոնը։ 
Տոնի առիթով Միածնաէջ Մայր Տաճարում 
Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Երկրորդ Ծայրագույն 
Պատրիարք և Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը 
մատուցեց Սուրբ և Անմահ Պատարագ։

Հայրապետական Սուրբ Պատարագին 
ներկա էին Գերագույն հոգևոր խորհրդի ան­
դամներ, Մայր Աթոռի բարերարներ, քաղա­
քական-հասարակական գործիչներ և ուխ­
տավոր հայորդիներ:

Հայրապետական խաչվառազարդ թա­
փորը զանգերի ավետաբեր ղողանջների 
ներքո Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսին Վեհա­
րանից ամպհովանիով ուղեկցեց դեպի Մայր 
Տաճար:

Հայրապետական ամպհովանին կրում էին 
Արագածոտնի թեմի թեմական խորհրդի 
ատենապետ Գրիգոր Մովսիսյանը, գեղան­
կարիչներ Տիգրան Բարխանաջյանը, Միքա­
յել Հարությունյանը և Մայիս Մխիթարյանը։

Սրբազան արարողությանը Հայոց Հովվա­
պետին որպես առընթերականեր սպասավո­
րում էին Գերաշնորհ Տ. Մուշեղ եպիսկոպոս 
Բաբայանը և Գերաշնորհ Տ. Դանիել եպիս­
կոպոս Ֆընտըգյանը։

Սուրբ Պատարագի ընթացքում Ամենայն 
Հայոց Կաթողիկոսը աշխարհասփյուռ հա­

վատավոր հայ ժողովրդին հղեց հայրա­
պետական իր պատգամը՝ փոխանցելով 

«Քրիստոս ծնաւ եւ յայտնեցաւ» կենարար 
ավետիսը:

Հավարտ Սուրբ Պատարագի՝ կատարվեց 
Ջրօրհնեքի արարողությունը։ Սուրբգրային 
ընթերցումներից, ջրօրհնյաց շարականների 
երգեցողությունից և Բարսեղ Մեծ հայրապե­
տի աղոթքից հետո Ամենայն Հայոց Կաթողի­
կոսը խաչով և Սրբալույս Մյուռոնով օրհնեց 
ջուրը: Խաչի այս տարվա կնքահայրն է Մայր 
Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի բարերար տիար Նվեր 
Մխիթարյանը։

Ջրօրհնեքի արարողության վերջում Վե­
հափառ Հայրապետը վերստին իր օրհնու­
թյունն ու Սուրբ Ծննդյան փրկարար ավե­
տիսը փոխանցեց ներկա հավատավոր 
ժողովրդին:

Սուրբ Ծննդյան Ճրագալույցի Պատարագը Միածնաէջ Մայր Տաճարում

Հունվարի 5-ին մեր Տեր և Փրկիչ Հիսուս 
Քրիստոսի Սուրբ Ծննդյան և Աստվածա­

հայտնության տոնի առիթով, հանդիսապե­
տությամբ Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Երկրորդ 
Ծայրագույն Պատրիարք և Ամենայն Հայոց 
Կաթողիկոսի, Միածնաէջ Մայր Տաճարում 
մատուցվեց Ճրագալույցի Սուրբ Պատարագ, 
որին մասնակցում էին Մայր Աթոռի միաբան­
ները և ուխտավոր հայորդիներ։ Պատարա­
գիչն էր Մայր Աթոռի միաբան Գերաշնորհ 
Տ. Հայկազուն եպիսկոպոս Նաջարյանը։

Մինչ Սուրբ Պատարագը կատարվեց Երե­
կոյան ժամերգություն, այնուհետև ընթերց­
վեցին սուրբգրային տարբեր հատվածներ, 
որից հետո Մայր Աթոռի չորս միաբան սար­
կավագներ ընթերցեցին Դանիելի մարգա­
րեությունը: Սուրբ Պատարագի ընթացքում 
Հայկազուն Սրբազանը, իր քարոզում ներ­
կայացնելով Տիրոջ Սուրբ Ծննդյան խորհուր­
դը, ի մասնավորի նշեց. «Քրիստոնեությունը, 
ամեն բանից առաջ, անձնական հավատքի, 
հոգևոր զգացումի դրսևորում է։ Նախ մենք՝ 
որպես անհատներ, պետք է դարձի գանք, 
Աստծուն գտնենք մեր սրտում, դառնանք 
լույսի որդիներ, լուսավորենք մեր հոգիները, 
ապա նոր՝ փորձենք մեր օրինակով քարոզել 
ուրիշներին։ Առանց այս ամենի՝ չի կարող 
որևէ ժողովուրդ փրկության առաջնորդվել»։

Այնուհետև պատարագիչ Սրբազանը 
հորդորեց հավատացյալ ժողովրդին՝ իբրև 
քրիստոնյաներ հիշել աղքատներին ու կա­
րիքավորներին, այցելել հիվանդներին, բան­
տարկյալներին ու աղոթել նրանց համար։

«Սուրբ Ծնունդը մեզ համար հոգեպես 
վերափոխվելու, հոգևոր ուրախություն ապ­

րելու և մեր ուխտն առ Աստված նորոգելու 
գեղեցիկ առիթ է, որպեսզի զորանանք Քրիս­
տոսով, վերահաստատենք Հայաստանյայց 
Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու ճշմարիտ 
զավակները լինելու մեր կոչումը։ Ձգտենք 
նմանվել մեր սուրբ հայրերին, հավատա­
րիմ մնանք մեր սրբազան ավանդույթներին, 
պատրաստ լինենք՝ իբրև քրիստոնյաներ, 
դիմակայելու ամեն տեսակի դժվարություն­
ների և զորացնելու մեր հավատքը»,— եզրա­
փակեց Հայկազուն եպիսկոպոսը։

Սուրբ Պատարագի ավարտին՝ նախատո­
նակի արարողության ընթացքում, Ամենայն 
Հայոց Կաթողիկոսը բարձրացավ Ավագ 
Սուրբ Խորան և Սուրբ Սեղանի կանթեղից 
վառեց Հիսուս Քրիստոսին խորհրդանշող 
մոմը, որից կենսատու լույսը բաշխվեց հա­
վատացյալներին:

Այնուհետև Մայր Աթոռի միաբանությունը 
մեկտեղվեց Վեհարանում, ուր, նախագահու­
թյամբ Վեհափառ Հայրապետի, կատարվեց 
տարվա առաջին Տնօրհնեքը:



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Ա, ԹԻՎ 1 (693), ԷՋ 3

Ամենայն Հայոց 
Կաթողիկոսը 
շնորհավորեց 
Մայր Աթոռի 
պաշտոնեությանը

Հունվարի 9-ին Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գա­
րեգին Երկրորդ Ծայրագույն 

Պատրիարք և  Ամենայն Հայոց 
Կաթողիկոսն Ամանորի և  Սուրբ 
Ծննդյան տոների առիթով հան­
դիպում ունեցավ Մայր Աթոռի 
տարբեր կառույցներում պաշտո­
նավարող աշխարհական աշխա­
տակիցների հետ:

Տերունական աղոթքից հետո 
Մայր Աթոռի Վարչատնտեսա­
կան բաժնի տնօրեն Գերաշնորհ 
Տ. Մուշեղ եպիսկոպոս Բաբայանը 
ներկաների անունից շնորհավո­
րեց Նորին Սրբությանը Ամանորի 

և Սուրբ Ծննդյան տոների առիթով 
և Հայոց Հայրապետին փոխանցեց 
ամենքի ջերմ բարեմաղթանքները։

Պաշտոնեության անունից Վե­
հափառ Հայրապետին շնորհավո­
րական խոսք ուղղեց նաև Մայր 
Աթոռի Մարդկային ռեսուրսների 
կառավարման բաժնից Մանուշակ 
Գևորգյանը։

Այնուհետև ներկաներին իր հայ­
րական օրհնությունն ու բարե­
մաղթանքները փոխանցեց Նորին 

Սրբություն Գարեգին Երկրորդ Ամե­
նայն Հայոց Կաթողիկոսը:

Շնոր հավո րե լով  Ամանո րի 
և Սուրբ Ծննդյան տոների առիթով՝ 
Հայոց Հայրապետը բարձրորեն 
գնահատեց Մայր Աթոռի պաշտո­
նեության նախանձախնդիր ծա­
ռայությունն ու նվիրումը՝ ի խնդիր 
Սուրբ Էջմիածնի առաքելության 
առավել արդյունավորման ու զո­
րացման։ Նորին Սրբությունը հաս­
տատեց, որ Մայր Աթոռի կողմից ար­

ձանագրված ձեռքբերումների մեջ 
իրենց կարևոր ներդրումն ունեն 
նաև աշխարհիկ պաշտոնյաները:

Վերջում Ամենայն Հայոց Կա­
թողիկոսը Մայր Աթոռի աշխա­
տակիցներին մաղթեց Աստծո 
օրհնությունն ու զորակցությունը՝ 
հայցելով, որ Տիրոջ Սուրբ Աջը հո­
վանի լինի հայորդիներին և նրանց 
ընտանիքներին՝ խաղաղության ու 
բարօրության մեջ պահելով հայրե­
նի մեր երկիրը: 

Հայրապետական 
տնօրինութուն

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Բ Ամե­
նայն Հայոց Կաթողիկոսի հունվար 
10, 2026  թվակիր Հայրապետա­
կան տնօրինությամբ Մասյացոտ­
նի թեմի առաջնորդ Գերշ. Տ. Գևորգ 
եպիսկոպոս Սարոյանը ազատվել է 
թեմակալ առաջնորդի պաշտոնից։ 
Տնօրինության համար հիմք են ծա­
ռայել առաջնորդի հանգամանքը 
չարաշահելու, պարտականություն­
ների մեջ թերանալու, թեմի եկեղե­
ցականաց նկատմամբ հարկադ­
րանք ու ճնշումներ գործադրելու 
պարագաները։ Հայրապետական 
տնօրինությամբ Մասյացոտնի թե­
մի առաջնորդական տեղապահ է 
նշանակվել Հոգեշնորհ Տ. Ռուբեն 
վարդապետ Զարգարյանը։

Լրատվական նյութերը՝ 
Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի 

տեղեկատվական համակարգի

Տեղի ունեցավ «Հայոց Սուրբ Ծնունդ» խորագրով հոգևոր-դասական համերգը

Հունվարի 6-ին Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գա­
րեգին Երկրորդ Ամենայն Հայոց 

Հայրապետի օրհնությամբ Երևանի 
«Արամ Խաչատրյան» համերգաս­
րահում տեղի ունեցավ «Հայոց 
Սուրբ Ծնունդ» խորագրով հոգևոր-
դասական համերգը։ Արդեն հինգե­
րորդ տարին բարձր մակարդակով 
կայացող երաժշտական այս նա­
խագիծը նշանավորվել  է որպես 
ազգային-համաքրիստոնեական 
կարևոր իրադարձություն ժամա­
նակակից հայ հոգևոր-մշակութա­
յին կյանքում։

Միջոցառմանը հայ և  համաշ­
խարհային երաժշտական ստեղ­
ծագործություններով հանդես 
եկան Գյումրու պետական սիմ­
ֆոնիկ նվագախումբը՝ ՀՀ արվես­
տի վաստակավոր գործիչ Ռուբեն 
Ասատրյանի ղեկավարությամբ, 
Հովհաննես Չեքիջյանի անվան 
Հայաստանի ազգային ակադե­
միական նվագախումբը, հայ 
և ռուս մեներգիչներ։

Համերգի ընթացքում ողջույնի 
խոսքով հանդես եկավ Մայր Աթոռ 
Սուրբ Էջմիածնի Թանգարան­
ների և  Արխիվի տնօրեն Ասողիկ 
աբեղա Կարապետյանը։ Իր խոս­
քում Հայր Սուրբը բարձր գնահա­
տեց Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի 
հովանու ներքո իրականացվող 
սուրբծննդյան երաժշտական այս 
նախագիծը, վերարժևորեց օր­

վա խորհուրդը՝ մասնավորապես 
նշելով. «Քրիստոս ծնավ և հայտ­
նեցավ» աշխարհասասան ավե­
տիսը, որն այսօր առավոտյան 
հնչել  էր մեր սուրբ եկեղեցինե­
րում, հնչեց նաև երաժշտության 
այս գեղեցկակերտ տաճարում, 
որտեղ մենք ամենքս ի մի  ենք 
եկել մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի 
անվամբ՝ երգահանդեսով փառա­
վորելու Նորամանուկ Աստվածոր­
դուն և ապրելու հոգևոր բերկրան­
քի սուրբ պահեր:

Սուրբ Ծնունդը քրիստոնեական 
մեր հավատքի ամենախոր և  լու­
սավոր խորհուրդներից է՝ Աստծո 
մարդեղության, անսահման սիրո 

և  փրկության ավետիսը համայն 
մարդկության համար։ Հիսուս 
Քրիստոսի Սուրբ Ծնունդը լույս է, 
որ ծնվում է խավարի մեջ, հույս է 
բոլոր փորձությունների ժամանակ 
և  խաղաղության ու փրկության 
խոստում՝ առ Աստված հուսացյալ 
յուրաքանչյուր հոգու համար։

Սուրբ Ծննդյան այս լույս տո­
նը մեզ կոչ է անում կանգ առնել 
առօրյա հուզումների մեջ, վերար­
ժևորել մեր կյանքի ուղին և վերա­
դառնալ հավիտենական անանց 
արժեքներին՝ հավատքին, ճշմար­
տությանը, արդարությանը, սիրուն 
և խաղաղությանը։

Մեծ և սքանչելի այդ իրադարձու­

թյունը՝ Քրիստոսի Սուրբ Ծնունդը, 
դարեր շարունակ եղել է ոչ միայն 
հավատքի, այլև մշակույթի, արվես­
տի և հատկապես երաժշտական 
արվեստի անսպառ ներշնչման 
աղբյուր։

Այս երեկո մենք հավաքվել ենք՝ 
այդ մեծ ավետիսը վերապրելու հո­
գևոր-ակադեմիական երաժշտու­
թյան միջոցով։

Արդարև, երաժշտությունն ունի 
եզակի կարողություն՝ արտահայ­
տելու այն, ինչ խոսքը շատ հաճախ 
չի կարող ամբողջությամբ փոխան­
ցել։ Հոգևոր ստեղծագործություն­
ներում երաժշտությունը դառնում է 
աղոթք, իսկ դասականում՝ խորին 

խորհրդածություն, իրականում եր­
կուսն էլ՝ հոգևորն ու դասականը, 
աղոթք են, որով մարդ էակը հոգեմ­
տավոր բարձրացում, վերացում է 
ապրում առ Լույսը, դեպի Արարիչն 
Աստված։

Հոգևոր-դասական երաժշտու­
թյունը մի հրաշակերտ կամուրջ է 
մարդու և  հավիտենականի մի­
ջև, հնարավորություն՝ ընկղմվելու 
լռության ու անդորրի մեջ, խորհե­
լու, աղոթելու և այդպես հոգևոր վե­
րածնունդ ապրելու....»։

Վերջում Հայր Սուրբն առանձ­
նահատուկ շնորհակալություն 
հայտնեց համերգի բոլոր հովա­
նավորներին ու աջակիցներին՝ իր 
խոսքն ամփոփելով մաղթանքով. 
«Մեր փափագն  է և  մաղթանքը, 
որ Սուրբ Ծննդյան հանդիսավոր 
համերգը դառնա լույսի, հույսի, 
սիրո, խաղաղության, խոկման 
և  հոգևոր նորոգման պահ մե­
զանից յուրաքանչ յուրի համար։ 
Թող Մանուկ Հիսուսի աստվածա­
յին լույսն ու խաղաղությունը հար 
թևածեն մեր ներաշխարհում, մեր 
ընտանեկան հարկերում, մեր ազ­
գային կյանքում, մեր սիրելի մայր 
հայրենիքում՝ ամրապնդելով հա­
վատքը, առատացնելով սերը 
և  առաջնորդելով մեզ ամենքիս 
դեպի համերաշխություն, նվիրում 
ու հավատարմություն և կեցուցիչ 
միություն»։

Գերագույն հոգևոր խորհրդի ժողով Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնում
Ն.  Ս.  Օ.  Տ.  Տ.  Գարեգին Երկ­

րորդ Ծայրագույն Պատրիարք 
և  Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի 
նախագահությամբ հունվարի 13-
ին Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնում 
տեղի ունեցավ Գերագույն հոգևոր 
խորհրդի ժողով։ Նիստը վարեց 
Վանական խորհրդի ատենապետ 
Տ. Նաթան արքեպիսկոպոս Հով­
հաննիսյանը։

Ժողովը բացվեց Տերունական 
աղոթքով, որից հետո Գերագույն 
հոգևոր խորհրդի անդամներին իր 
օրհնությունն ու բարեմաղթանքնե­
րը փոխանցեց Ամենայն Հայոց Կա­
թողիկոսը։

Ժողովի օրակարգում ընդգրկ­
ված  էին Եկեղեցու վարչական, 
կանոնական, կարգապահական 
խնդիրներին առնչվող հարցեր։ 
Եկեղեցի—պետություն հարաբերու­
թյունների և ստեղծված իրավիճա­
կի մասին զեկույցով հանդես եկավ 
ի. գ. դ. տիար Գևորգ Դանիել յանը։

Ընդգծվեց, որ Հայաստանյայց 
Առաքելական Սուրբ Եկեղեցուն 
հուզող խնդիրները քննվում  են 

եկեղեցական սահմանված կար­
գով համապատասխան կառույցնե­
րում, և առաջադրվում՝ համարժեք 
լուծումներ։ Նշվեց, որ շրջանառ­
վող «ներեկեղեցական հակադրու­
թյունների» թեզն արհեստածին է 
և  նպատակ ունի օրինականաց­
նելու իշխանությունների ապօրինի 
միջամտությունը Եկեղեցու ներքին 
գործերին։ Արձանագրվեց նաև, 
որ 2025 թ. մայիսի վերջից իշխա­
նության նախաձեռնած հակաեկե­
ղեցական արշավն ստացել է հա­
մակարգված բնույթ՝ ուղեկցվելով 
հակասահմանադրական գործո­
ղություններով, քրեական հետապն­
դումներով և  հոգևորականների 
նկատմամբ բռնաճնշումներով։

Գերագույն հոգևոր խորհուրդն 
իր գնահատանքը հղեց Հայ Եկե­
ղեցուն իրենց աջակցությունը 
ցուցաբերած հավատավոր ժո­
ղովրդին, ինչպես նաև կառույց­
ներին և առանձին անհատներին, 
որոնք օրինական քայլերով իրենց 
վճռական դիրքորոշումն  են ար­
տահայտում՝ ի պաշտպանություն 

Եկեղեցու իրավունքների։ Քա­
ղաքականության մեջ Եկեղեցու 
ներգրավված լինելու մեղադրանքն 
անհիմն և անընդունելի համարե­
լով՝ ԳՀԽ-ն մերժելի նկատեց իշ­
խող ուժի կողմից արհեստական 
օրակարգերի ձևավորմամբ Հայ 
Եկեղեցին քաղաքական գործըն­
թացների մեջ ներքաշելու փորձե­
րը, ինչը նոր բաժանումներ ու հա­
կառակություններ է առաջ բերում 
ազգային կյանքում։

ԳՀԽ-ն նաև իր մտահոգությունն 
արտահայտեց տասը եպիսկո­
պոսների որդեգրած պառակտիչ 
կեցվածքի, հանրային ելույթնե­
րում Մայր Աթոռի և Ամենայն Հայոց 
Կաթողիկոսի հասցեին հնչեցրած 
զրպարտիչ հայտարարությունների 
և մեղադրանքների առնչությամբ։ 
Ժողովականները խստորեն դա­
տապարտեցին եպիսկոպոսների 
միանալը վարչապետի կողմից 
նախաձեռնված և անթաքույց հո­
վանավորվող «Հայաստանյայց 
Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու բա­
րենորոգման ծրագրին», ինչպես 

նաև ՏԻՄ ղեկավարների, իրա­
վապահ և  ուժային կառույցների 
ներգրավմամբ թեմակալ առաջ­
նորդների կողմից եկեղեցական­
ների նկատմամբ գործադրվող 
ապօրինի ճնշումներն ու սպառ­
նալիքները։

Գերագույն հոգևոր խորհուր­
դը հորդորեց հոգևորականներին 
չտրվել հակաօրինական պար­
տադրանքներին և, հավատարիմ 
մնալով իրենց կոչմանը, առաջ­

նորդվել բացառապես Հայոց Եկե­
ղեցու կանոնական կարգով։

Քննարկելով առկա իրադրու­
թյան հաղթահարման ուղիները՝ 
որոշվեց նախորդ տարեվերջին 
հրավիրված և ժամանակավորա­
պես հետաձգված Եպիսկոպոսաց 
ժողովը և աղոթական առանձնա­
ցումը կազմակերպել փետրվար 
ամսվա ընթացքում։

Ժողովը փակվեց «Պահպանիչ» 
աղոթքով։



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Ա, ԹԻՎ 1 (693), ԷՋ 4

Պատմա-աստվածաբանական ակնարկ Հիսուսի ծննդյան վերաբերյալ
Հիսուս Քրիստոսի ծննդյան 

պատմությունը հիշատակ­
ված  է Մատթեոսի և  Ղուկասի 
Ավետարաններում: Երկու պատ­
մություններն  էլ համընկնում  են 
իրար, համաձայն որոնց՝ Հիսուսը 
ծնվել  է Հրեաստանի Բեթղեհեմ 
քաղաքում: Նրա մայրը՝ Մարիամը, 
նշանված էր Հովսեփ անունով մի 
մարդու հետ, որը սերում էր Դա­
վիթ թագավորի տոհմից և Հիսուսի 
կենսաբանական հայրը չէր, քանի 
որ Հիսուսի ծնունդը տեղի է ունե­
ցել աստվածային միջամտությամբ՝ 
Սուրբ Հոգու ներշնչմամբ: Ժամա­
նակակից գիտնականների մեծա­
մասնությունը չի սևեռվում միայն 
երկու կանոնիկ ավետարանական 
ծննդյան պատմությունների վրա, 
քանի որ դրանց մեջ առկա տոհմա­
բանությունները տարբերվում են 
իրարից: Որոշ ուսումնասիրողներ 
պատմականության հարցը համա­
րում են երկրորդական, քանի որ 
Ավետարանները հիմնականում 
գրվել են որպես աստվածաբանա­
կան գրվածքներ, այլ ոչ թե պատ­
մական ժամանակագրություններ։

Սուրբ Ծնունդի գեղարվեստա­
կան պատկերումը քրիստոնյա 
նկարիչների համար կարևոր թե­
մա է եղել 4-րդ դարից ի վեր։ 13-րդ 
դարից ծննդյան տեսարանի գե­
ղարվեստական պատկերումներն 
ընդգծել են Հիսուսի խոնարհությու­
նը և խթանել Նրա նուրբ կերպա­
րի կերտումը, որը մեծ փոփոխու­
թյուն է վաղ շրջանում ընդունված 
«Տեր և Վարպետ» կերպարի հա­
մեմատ՝ արտացոլելով նույն դա­
րաշրջանում քրիստոնեական 
հովվական ծառայության կողմից 
ընդունված ընդհանուր մոտեցում­
ների փոփոխությունները։

Մատթեոսը և  Ղուկասը միա­
կարծիք  են, որ Հիսուսը ծնվել  է 
Հրեաստանի Բեթղեհեմ քաղա­
քում՝ Հերովդես Մեծի գահակա­
լության ժամանակ։ Ղուկասի Ավե­
տարանում Նորածինը դրվում  է 
մսուրի մեջ, «քանի որ կատալի­
մայում տեղ չկար»։ Կատալիման 
(κατάλυμα, հին հունարեն բառ է, 
որը բառացի նշանակում է կեցա­
վայր, օթևան, հանգրվան) կարող է 
նշանակել մասնավոր տուն (սա 
քիչ աջակցություն ունի գիտնա­
կանների շրջանում), սենյակ մաս­
նավոր տանը կամ հյուրանոց։

2-րդ դարում Հուստինոս Վկան 
նշել է, որ Հիսուսը ծնվել է Բեթղեհե­
մից դուրս գտնվող քարանձավում, 
մինչդեռ Հակոբոսի նախաավե­
տարանում նկարագրվում է հայտ­
նի ծնունդը մոտակա քարանձա­
վում։ Բեթղեհեմի ներսում գտնվող 
Ծննդյան եկեղեցին, որ կառուցվել է 
Սուրբ Հեղինեի կողմից, քարան­
ձավ-մսուրի տեղն է, որն ավանդա­
բար համարվում է Հիսուսի ծննդա­
վայր (հնարավոր է՝ սկզբում եղել է 
Թամուզ աստծո պաշտամունքի 
վայր)։ Իր «Ընդդեմ Կելսոսի» (1.51) 
աշխատության մեջ Որիգենեսը, 
որը ճանապարհորդել է Պաղեստի­
նով մեկ՝ սկսած մոտ 215 թվակա­
նից, գրել է Հիսուսի մսուրի մասին։

Հիսուս Նազովրեցու ծննդյան 
թիվը նշված չէ ո՛չ Ավետարան­
ներում, ո՛չ  էլ որևէ աշխարհիկ 
բնագրում, սակայն Հերովդեսի 
մահվան տարեթվի վրա հիմն­
վելով՝ այն տեղադրվում  է Ք.  ա. 
6—4  թվականների միջև։ Պատ­
մական ապացույցները չափա­
զանց երկիմաստ են՝ վերջնական 
թվականը որոշելու համար, սա­
կայն ամսաթվերը գնահատվել են 
Ծննդյան մասին պատմություննե­
րում նշված հայտնի պատմական 
իրադարձությունների հիման վրա՝ 
Հիսուսի ծառայության ենթադրյալ 

սկզբից հետադարձ 
հայացք գցելով կամ 
նշված ենթադրյալ 
աստղագուշակական 
նշանները կապելով 
իրական պատմա­
կան-աստղագիտա­
կան համընկնումների 
և երևույթների հետ։

Ամերիկացի աստ­
վածաբան Հելմուտ 
Քյոսթերը գրում է, որ 
մինչդեռ Մատթեոսի 
պատմությունը ձևա­
վորվել  է հրեական 
միջավայրում, Ղու­
կասի պատմությունը 
նպատակամիտված է 
եղել հունա-հռոմեա­
կ ա ն  ա շ խ ա ր հ ի ն : 
Մ ա ս ն ա վ ո ր ա պ ե ս , 
Հիսուսի ժամանակ­
ներում հովիվները 
բացասաբար  էին 
ընկալվում հրեանե­
րի կողմից, մինչդեռ 
հու նահռոմեական 
մշակույթում նրանք 
համարվում էին «ոս­
կ ե  դ ա ր ա շ ր ջ ա ն ի 
խորհրդանիշներ, երբ աստված­
ներն ու մարդիկ ապրում էին խա­
ղաղության մեջ, իսկ բնությունը՝ 
ներդաշնակության»: Որոշ մեկ­
նիչներ գրում են, որ Ղուկասի Ավե­
տարանում ներկայացված Հիսուսի 
և Հովհաննեսի ծննդյան պատմու­
թյունները մոդելավորված  են 
Ծննդոց գրքի 27—43 գլուխների 
հատվածների հիման վրա: Անկախ 
դրանից՝ Ղուկասի Ավետարանում 
Հիսուսը պատկերվում է որպես բո­
լոր մարդկանց Փրկիչ՝ հետևելով 
տոհմաբանությանը մինչև Ադամ՝ 
ցույց տալով Նրա մարդկայնու­
թյունը, ինչպես նաև ծննդյան հա­
մեստ հանգամանքները: Ղուկասը, 
գրելով հեթանոս լսարանի համար, 
մանուկ Հիսուսին պատկերում  է 
որպես հեթանոսների, ինչպես նաև 
հրեաների Փրկչի: Մատթեոսը մեջ­
բերումներ է օգտագործում հրեա­
կան սուրբ գրություններից, ներկա­
յացնում Մովսեսի կյանքը հիշեցնող 
տեսարաններ և տոհմաբանության 
թվային օրինաչափություն՝ Հիսու­
սին նույնականացնելով որպես 
Դավթի, Աբրահամի և Աստծո որ­
դի: Ղուկասի Ավետարանի նախա­
բանը շատ ավելի երկար է. շեշտը 
դրված է Սուրբ Հոգու դարաշրջանի 
և բոլոր մարդկանց՝ թե՛ հրեաների, 
թե՛ հեթանոսների համար Փրկչի 
գալստյան վրա։

Մատթեոսի Ավետարանում Հի­
սուս ներկայացվում է որպես նոր 
Մովսես, մինչդեռ Ուլրիխ Լուզը 
Մատթեոսի պատկերած Հիսու­
սին դիտարկում է միաժամանակ 
և՛ որպես նոր Մովսեսի, և՛ Մովսե­
սին հակառակ կերպարի: Լուզը 
նաև նշում է, որ մանուկների կո­
տորածի պատմության մեջ կրկին 
տրվում  է մարգարեության կա­
տարման մեջբերում. Ռաքելը՝ Իս­
րայելի նախնիների մայրը, լաց է 
լինում իր մահացած երեխաների 
համար (Մատթ. 2։18):

Մատթեոսին որպես երկրորդ 
Մովսեսի դերում Հիսուսին ներկա­
յացնող ավետարանիչ բացահայ­
տող գիտնականները պնդում են, 
որ ինչպես Մովսեսը, մանուկ Հի­
սուսը ևս փրկվում է մարդասպան 
բռնակալից և փախչում Իր ծննդա­
վայրից՝ մինչև Իրեն հալածողի մա­
հը, որից հետո անվտանգ վերա­
դառնում  է՝ որպես Իր ժողովրդի 
Փրկիչ։ Այս տեսանկյունից Մատ­
թեոսի Ավետարանի պատմությու­
նը հիմնված է Մովսեսի ծննդյան 
վերաբերյալ ավանդազրույցներում 

տարածված ավելի վաղ ավանդու­
թյան վրա։ Մովսեսի ծննդյան մա­
սին փարավոնին հայտնում  են 
մոգերը՝ նախազգուշացնելով, որ 
ծնվելու է մի երեխա, որը վտանգ է 
ներկայացնելու նրա իշխանության 
համար։ Այդ պատճառով նորա­
ծին Մովսեսին մահ է սպառնում, 
սակայն նա հրաշքով փրկվում է։ 
Վախեցած չար թագավորը, ցան­
կանալով վերացնել հնարավոր 
վտանգը, հրաման է տալիս սպա­
նել իսրայելցի բոլոր արու երեխա­
ներին։

Ըստ Ուլրիխ Լուզի՝ Մատթեո­
սի պատմության սկիզբը նման է 
աստվածաշնչ յան ավելի վաղ 
պատմություններին, օրինակ՝ Հի­
սուսի ծննդյան ավետումը (Մատթ. 
1։18—25) հիշեցնում  է Իսմայելի 
(Ծննդ. 16։11, Ծննդ. 17), Իսահակի 
(Ծննդ. 21։1), Սամսոնի (Դատ. 13։3, 
13։5) ծննդաբերությունների մասին 
աստվածաշնչյան պատմություննե­
րը, ինչպես նաև՝ Մովսեսի ծննդյան 
մասին հագադական ավանդու­
թյունները։ Սակայն Լուզի կարծիքով՝ 
ուրվագծերը տարօրինակ կերպով 
մասամբ համընկնում և հակադր­
վում են. «Եգիպտոսը, որը նախկի­
նում ճնշման երկիր էր, դառնում է 
ապաստանի վայր, և Իսրայելի թա­
գավորն է, որ այժմ ստանձնում է 
փարավոնի դերը: Սակայն Մատ­
թեոսը պարզապես չի վերապատ­
մում Մովսեսի պատմությունը: Փո­
խարենը՝ Հիսուսի պատմությունն 
իսկապես նոր պատմություն է. Հի­
սուսը միաժամանակ նոր Մովսեսն է 
և Մովսեսի հակոտնյան»:

Մատթեոս 1։22-ի («Այս ամենը 
եղավ, որպեսզի իրականանար 
Տիրոջ կողմից մարգարեի միջո­
ցով ասվածը») և 2։23-ի («Եվ եկավ 
բնակվելու Նազարեթ կոչվող քա­
ղաքում, որպեսզի իրականանար 
մարգարեների միջոցով ասվածը, 
թե Նազովրեցի  է կոչվելու»)՝ Հին 
Կտակարանի որոշ հատվածներին 
վերաբերելու առնչությամբ նույն­
պես եղել են բազմաթիվ գիտական 
քննարկումներ։ 4-րդ դարի փաս­
տաթղթերը, ինչպիսին է Սինայա­
կան ձեռագիրը, չեն հիշատակում 
Եսայի մարգարեին Մատթեոս 
1։22-ի հայտարարության մեջ. 
«Այս ամենը պատահեց, որպեսզի 
կատարվի այն, ինչ Տերը ասել էր 
մարգարեի միջոցով», սակայն 
Մատթեոսի որոշ օրինակներում, 
ինչպիսին Բեզայի ձեռագիրն  է, 

նշված է Եսայի մարգա­
րեն։ Մատթեոս 1։23-ի՝ 
«Ահա կույսը կհղիա­
նա» հայտարարության 
մեջ օգտագործվում  է 
հունարեն parthenos 
(«կույս») հասկացու­
թյունը, ինչպես «Յոթա­
նասնից»-ում՝ Եսայու 
մարգարեության մեջ, 
մինչդեռ Եսայի 7։14-ում 
օգտագործվում  է եբ­
րայերեն «ալմա» բառը, 
որը կարող է նշանակել 
«աղջիկ», «երիտասարդ 
կին» կամ «կույս»։ «Ալ­
մա» բառը ծագում է մի 
արմատից, որը նշա­
նակում է «լի եռանդով, 
սեռական հասունու­
թյան հասած»: Ռայմոնդ 
Է. Բրաունը նշում է, որ 
Ք. ա. 3-րդ դարի՝ «Յոթա­
նասնից»-ի թարգմանիչ­
ները հնարավոր է՝ հաս­
կացել են, որ եբրայերեն 
«ալմա» բառը «կույս» է 
նշանակում այս համա­
տեքստում։

Մատթեոս 2։23-ում 
նշված «Նազովրեցի  է կոչվելու» 
արտահայտությունը չի հիշատակ­
վում Հին Կտակարանի որևէ որոշա­
կի հատվածում, և կան բազմաթիվ 
գիտական մեկնաբանություններ, թե 
ինչի մասին այն կարող է լինել: Բար­
բարա Ալանդը և այլ գիտնականներ 
«Նազովրեցի» իմաստով օգտա­
գործվող հունարեն Ναζωραίος բա­
ռը համարում են անորոշ, սակայն 
Մ. Ջ. Մենկենը նշում է, որ դա դե­
մոնիմ է (դեմոնիմներն օգտագործ­
վում են որոշակի վայրի բոլոր մարդ­
կանց (ընդհանուր բնակչությունը) 
նշանագրելու համար՝ անկախ այդ 
վայրի բնակչության շրջանում առ­
կա էթնիկ, լեզվական, կրոնական 
կամ մշակութային այլ տարբե­
րություններից), որը նշանակում է 
«Նազարեթի բնակիչ»: Մենկենը 
նաև նշում է, որ այն կարող է վե­
րաբերել Դատավորներ 13։5 և 13։7 
համարներին: Գարի Սմիթը նշում է, 
որ «նազովրեցի» կարող է նշանակել 
Աստծուն նվիրված մեկը, այսինքն՝ 
ճգնավոր, կամ կարող է վերաբերել 
Եսայի 11։1-ին («Մի շառավիղ դուրս 
կգա Հեսսեի բնից, մի ընձյուղ կբուս­
նի նրա արմատներից»): Եսայի 4։3-
ում «նազիրիտ»՝ «Աստծո Սուրբը» 
բառի օգտագործումը կարող է բա­
ռախաղ լինել՝ նպատակ ունենալով 
Հիսուսին նույնացնելու նազովրեցի­
ների՝ հրեական աղանդի հետ, որը 
տարբերվում էր փարիսեցիներից 
միայն նրանով, որ նրանք Հիսուսին 
համարում էին Մեսիա։ Շվեյցարացի 
աստվածաբան Ուլրիխ Լուզը, որը 
Մատթեոսի համայնքը տեղակա­
յում է Սիրիայում, նշում է, որ սիրիա­
ցի քրիստոնյաները նույնպես իրենց 
անվանում էին նազովրեցիներ։

Պողոս առաքյալը Հիսուսի ծնուն­
դը համարում  էր տիեզերական 
նշանակության իրադարձություն, 
երբ ծնվեց «նոր մարդը», որը վե­
րացրեց առաջին մարդու՝ Ադամի 
անկման պատճառած վնասը: Ինչ­
պես Հովհաննեսի տեսակետը՝ Հի­
սուսի՝ որպես մարմնացած Լոգոսի 
մասին, հռչակում է Նրա ծննդյան 
համընդհանուր նշանակությունը, 
այնպես էլ Պողոսի տեսանկյունից՝ 
Հիսուսի ծնունդը շեշտում  է նոր 
մարդու և  նոր աշխարհի ծնուն­
դը: Պողոսի էսխատոլոգիական 
տեսակետը Հիսուսի մասին Նրան 
հակադրում է Ադամի հետ՝ որպես 
բարոյականության և  հնազան­
դության օրինակի: Ի տարբերու­
թյուն Ադամի՝ Հիսուսով ծնված նոր 
մարդը հնազանդվում է Աստծուն 

և մուտք գործում բարոյականու­
թյան ու փրկության աշխարհ:

Պողոսի դիտարկմամբ՝ Ադամը 
դիրքավորվում է որպես առաջին 
մարդ, իսկ Հիսուսը՝ որպես երկ­
րորդ. Ադամը, անհնազանդությամբ 
ապականվելով, նույնպես վարա­
կեց մարդկությանը, և անեծքը ժա­
ռանգություն մնաց: Մյուս կողմից, 
Հիսուսի ծնունդը հակակշռեց Ադա­
մի անկումը՝ բերելով փրկագնում 
և վերականգնելով Ադամի պատ­
ճառած վնասը:

Հայրաբանական աստվածաբա­
նության մեջ Պողոսի կողմից Հի­
սուսի՝ որպես նոր մարդու և Ադա­
մի հակադրությունը հիմք դարձավ 
Հիսուսի ծննդյան եզակիության 
և Նրա կյանքի հետագա իրադար­
ձությունների քննարկման համար: 
Այսպիսով՝ Հիսուսի ծնունդն սկսեց 
ծառայել որպես «տիեզերական 
քրիստոսաբանության» մեկնար­
կային կետ, որտեղ Հիսուսի ծնուն­
դը, կյանքը և հարությունն ունեն 
համընդհանուր նշանակություն:

2-րդ դարի եկեղեցական հայր 
Իրենեոսը գրում է. «Երբ Նա մարմ­
նացավ և  մարդ դարձավ, նոր 
սկիզբ դրեց մարդկային էակների 
երկար շարքում, և մեզ կարճ, հա­
մապարփակ ձևով տվեց փրկու­
թյուն, որպեսզի այն, ինչ մենք 
կորցրել էինք Ադամի մեջ, այսինքն՝ 
լինել Աստծո պատկերի և  նմա­
նության համաձայն, կարողանա­
յինք վերականգնել Քրիստոս Հի­
սուսի մեջ»։ Իրենեոսը նաև այն 
վաղ աստվածաբաններից էր, որն 
օգտագործեց «երկրորդ Ադա­
մի և երկրորդ Եվայի» համաբա­
նությունը (անալոգիա)։ Նա Կույս 
Մարիամին բացահայտեց որպես 
«երկրորդ Եվա» և գրեց, որ Մա­
րիամը «արձակել էր կույս Եվայի 
կողմից կապված մեղքի հանգույ­
ցը», և ինչպես Եվան գայթակղել էր 
Ադամին՝ անհնազանդվելու Աստ­
ծուն, այնպես  էլ Մարիամը հնա­
զանդության ուղի  էր սահմանել 
երկրորդ Ադամի, այսինքն՝ Հիսուսի 
համար՝ ավետումից մինչև Գողգո­
թա, որպեսզի Հիսուսը կարողա­
նար փրկություն բերել՝ վերացնելով 
Ադամի վնասը։

4-րդ դարում Հիսուսի ծննդյան 
հետ կապված հանգամանքների 
այս եզակիությունը և դրանց փո­
խազդեցությունը մարմնավորման 
խորհրդի հետ դարձան կենտրո­
նական տարր Եփրեմ Ասորու աստ­
վածաբանության և հիմներգության 
մեջ։ Նրա համար Հիսուսի ծննդյան 
եզակիությունը լրացվեց Արարչի 
մեծության նշանով՝ հզոր Աստծո՝ 
որպես փոքրիկ Նորածին աշխարհ 
մտնելու ունակության միջոցով։

Միջնադարում Հիսուսի՝ որպես 
երկրորդ Ադամի ծնունդն սկսեց 
դիտարկվել Երանելի Օգոստինո­
սի «Ֆելիքս կուլպա» («Երջանիկ 
անկում») աշխատության համա­
տեքստում և միահյուսվեց Ադամի 
և Եվայի՝ շնորհից անկման մասին 
տարածված ուսմունքների հետ։ 
Օգոստինոսը սիրում էր մեջբերել. 
«Ինչպես Ադամի մեջ մենք բոլորս 
մահացանք, այնպես էլ Քրիստո­
սի մեջ մենք բոլորս կկենդանա­
նանք»։ Աստվածաբանությունը 
շարունակվեց մինչև բողոքական 
Ռեֆորմացիա, և  երկրորդ Ադա­
մը Հովհաննես Կալվինի կողմից 
քննարկված քավության վեց եղա­
նակներից մեկն էր։ 20-րդ դարում 
առաջատար աստվածաբան Կառլ 
Բարթը շարունակեց նույն դատո­
ղությունը և Հիսուսի ծնունդը հա­
մարեց Ադամին հաջորդած նոր 
մարդու ծնունդ։

 էջ 7

Վարդգես Սուրենյանց. «Աստվածամայրը մանկան հետ», 
1900 թ., Ս. Էջմիածին



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Ա, ԹԻՎ 1 (693), ԷՋ 5

Ինչո՞ւ համախմբվել Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի շուրջը
1.  Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի 

շուրջը համախմբումը կանխում է 
Եկեղեցու մասնատումը փոքր 
խմբավորումների, պաշպանու­
թյուն  է ընդդեմ պառակտման ու 
հերձվածի, որոնք կործանարար են 
հավատացյալների համար։

2.  Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը 
հայ ազգի միասնության տեսանելի 
առանցքն է, և այդ միասնությունը 
հիմնված  է ՏԵՐ ՀԻՍՈՒՍ ՔՐԻՍ­
ՏՈՍՈՎ, ԻՐ ՄԱՐՄՆԻ՝ Մայր Եկեղե­
ցու մեջ։

3.  Ամենայն Հայոց Կաթողի­
կոսի իշխանությունը կամայա­
կան իշխանություն չէ. առաքելա­
կան շնորհի փոխանցելիությունն 
ավանդված  է ՔՐԻՍՏՈՍԻ ՍՈՒՐԲ 
ԱՌԱՔՅԱԼՆԵՐԻՑ՝ անընդմեջ շղթա­
յով։ Կաթողիկոսին պաշտպանելը 
նշանակում է պաշտպանել առա­
քելական ավանդությունը, մեր 
առաքելահիմն Սուրբ Եկեղեցին, 
ուր գործում է Աստծո Սուրբ Հոգին։

4.  Եկեղեցու նվիրապետու­
թյունն աստվածային կարգ է։ Աստ­
ված տիեզերքում հաստատել  է 
կարգ ու կանոն։ Եկեղեցու կառուց­
վածքը երկնային նվիրապետու­
թյան (հիերարխիայի) արտացո­
լումն է երկրի վրա։

5.  Ամենայն Հայոց Կաթողի­
կոսը մեր հոգևոր հայրն է և Եկե­

ղեցու հայրապետն ու առաջնոր­
դը։ Ինչպես անվերապահորեն 
պատվում  ենք ծնողին՝ չնայած 
նրա մարդկային տկարություննե­
րին, այնպես էլ անվերապահորեն 
պատվում և հարգում ենք Ամենայն 
Հայոց Հայրապետի կաթողիկոսա­
կան աստիճանը՝ անկախ անձի 
նկատմամբ նախասիրությունից: 
Աստված է պատվիրում. «Պատուի՛ր 
քո հօրն.... որպէսզի լաւ լինի քեզ 
համար, եւ երկար ապրես այն երկ­
րի վրայ, որ քո Տէր Աստուածը տա­
լու է քեզ» (Բ Օր. 5:16):

6.  Հոգևոր առաջնորդին հնա­
զանդվելը մեծ առաքինություն է։ 
Առաքյալի հորդորն է. «Լսեցէ՛ք ձեր 
առաջնորդներին եւ հնազանդուե­
ցէ՛ք նրանց» (Եբր. 13:7):

7.  Եկեղեցական նվիրապե­
տությանը հնազանդվելը ոչ թե 
կապանքներ ու ստրկություն  է, 
այլ խոնարհություն, հեզություն 
և հպարտության ու եսակենտրո­
նության հաղթահարման ճանա­
պարհ։ Միայն հնազանդություն 
և խոնարհություն ունենալու պա­
րագայում են ներգործում Եկեղեցու 
մեջ ներկա Սուրբ Հոգին և առա­
քելական շնորհը: Քրիստոս Ինքն 
ասաց. «Սովորեցէ՛ք ինձնից, որ 
հեզ եմ եւ սրտով խոնարհ» (Մատթ. 
11:29):

8.  Եթե մենք չպաշտպանենք 
մեր Եկեղեցին, նշանակում  է՝ 
մենք համաձայն  ենք պառակ­
տումներին ու հերձվածին, համա­
ձայն  ենք, որ մեր առաքելական 
և  ուղղափառ հավատքի ճշմար­
տությունները ենթարկվեն խիստ 
աղավաղման, մեզ հեռացնեն 
մեր ուղղափառ հավատքից ու 
կորստյան տանեն մեր հոգիները։ 
Առաքելական և  Ընդհանրական 
Եկեղեցին այն միջավայրն  է, որ­
տեղ Աստծո Սուրբ Հոգին պահ­
պանում  է հավատքի անխաթար 
դավանությունը։

9.  ՔՐԻՍՏՈՍԻ ԵԿԵՂԵՑԻՆ ԱՆ­
ՊԱՐՏԵԼԻ Է. Տեր Հիսուսը խոստա­
ցել է, որ դժոխքի դռները այն չպի­
տի հաղթահարեն (Մատթ. 16:17)։ 
Հետևաբար, Եկեղեցու պաշտպա­
նության կողմնակից լինելը նշանա­
կում է լինել հաղթող կողմում։ Իսկ 
Եկեղեցու դռները կոտրելը տանե­
լու է կորստյան։

10. Հիշե՛ք, որ Եկեղեցին սրբերի 
թանգարան չէ, այլ մեղավորների 
հոգևոր հիվանդանոց։ Եկեղեցու 
պաշտպանությունն անհրաժեշտ է, 
քանի որ այն միակ վայրն է, որտեղ 
մարդու հոգին բուժվում է մեղքից 
սուրբ խորհուրդների միջոցով։

11.  Եկեղեցու սուրբ հայրերը 
սովորեցնում են, որ հովվապետ­

ներին քննադատելու փոխարեն 
պետք  է աղոթել նրանց համար, 
քանի որ նրանց պատասխա­
նատվությունն ահռելի է. «Նրանք 
հսկում են ձեր հոգիների համար, 
քանի որ հաշիւ են տալու ձեր փո­
խարէն» (Եբր. 13:7): Հետևաբար, 
Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի հա­
մար մշտապես աղոթելը շատ զո­
րավոր ու անհրաժեշտ օգնություն է 
Հայրապետի և Եկեղեցու միության 
համար։

12.  Որպես Աստծո օծյալ՝ կաթո­
ղիկոսը թե՛ պետական, թե՛ աշխար­
հական, թե՛ մի խումբ հոգևորական 
մարդկանց համար անձեռնմխելի 
անձ  է: Ո՛չ աշխարհական կա­
ռույցները, ո՛չ առանձին հոգևորա­
կանների խմբավորումները չեն 
կարող հանգստի ուղարկել կամ 
կարգալույծ հռչակել կաթողիկո­
սին: Հանգստի ուղարկելու բոլոր 
կոչերը շինծու են, դավադիր, տի­
րադավ և չեն բխում մեր Եկեղեցու 
որևէ կանոնից:

Աստծո օծյալը

Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. Գարեգին Բ Ամե­
նայն Հայոց Կաթողիկոսն ընտր­
վել է 1999 թ.՝ Ազգային-եկեղեցա­
կան ժողովի կողմից, ձայների 
բացարձակ մեծամասնությանբ՝ 

276 ձայն (մյուս թեկնածուն՝ Տ. Ներ­
սես արքեպիսկոպոս Պոզապալ յա­
նը, ստացել  է 163 ձայն): Կաթո­
ղիկոսի օծումը կատարվել է Մայր 
Աթոռ Սուրբ Էջմիածնում՝ 12 եպիս­
կոպոսների կողմից, որոնք, ըստ 
եկեղեցական կարգի և ավանդու­
թյան, խորհրդանշում են Քրիստոսի 
12 առաքյալներին։

Գարեգին Բ Վեհափառի օծմանը 
մասնակցել և նրան ձեռնադրել են 
Մեծի Տանն Կիլիկիո Կաթողիկոսը, 
Երուսաղեմի Հայոց Պատրիարքը, 
Կոստանդնուպոլսի Հայոց Պատ­
րիարքը, ինչպես նաև Մայր Աթոռի 
և  նվիրապետական մյուս Աթոռ­
ների բարձրաստիճան հոգևորա­
կաններ: Դա խորհրդանշում  էր 
Հայ Եկեղեցու միասնականությունը 
և բոլոր նվիրապետական աթոռնե­
րի համախոհությունը:

Գարեգին Բ Ամենայն Հայոց Կա­
թողիկոսը մեր նորագույն պատմու­
թյան մեջ ամենալեգիտիմ կաթողի­
կոսներից է:

Բոլոր չարախոսներին. «Դու ո՞վ 
ես, որ դատում ես ուրիշի ծառային. 
կանգնած լինի, թէ ընկած՝ իր տի­
րոջ համար է. բայց նա կը կանգ­
նի, որովհետև կարո՛ղ է Տէրը նրան 
կանգուն պահել» (Հռոմ. 14:4):

Սամվել դպիր ԳՐԻԳՈՐՅԱՆ

Անունը՝ որպես գոյաբանական և աստվածաբանական խորհրդանիշ
Անունը մարդու առաջին խոսքն է աշխարհի 

հետ և աշխարհի առաջին պատասխանն է 
մարդուն։ Մինչ մարդը կխոսի, նրան արդեն 
կոչում են, և այդ կոչումով նա մտնում է գոյու­
թյան տարածք։ Անուն դնելը երբեք պարզա­
պես տարբերակման կամ անհրաժեշտության 
գործողություն չէ. այն էության ճանաչում է, 
ինքնության սահմանում և գոյաբանական 
դիրքավորում։ Փիլիսոփայորեն անունը նշան 
չէ միայն, այլև իմաստ կրող, քանի որ միավո­
րում է խոսքն ու էությունը մեկ հնչյունի մեջ։ 
Այն, ինչ անուն չունի, մնում է անորոշ, անա­
վարտ և չճանաչված։ Այդ պատճառով մար­
դը, անուն ստանալով, դառնում է ճանաչելի, 
հիշելի և կոչելի։

Աստվածաբանական տեսանկյունից անու­
նը կոչում է, որովհետև Աստված Ինքն է բա­
ցահայտվում անունով։ «Ես այն եմ, ՈՐ ԵՄ» 
(Ելք Գ 14) խոսքը նշանակում է, որ Աստծո 
անունը նույնական է Նրա լինելությանը։ Երբ 
Աստված անուն է տալիս մարդուն կամ վայ­
րին, Նա այդպիսով հաղորդում է առաքելու­
թյուն, սահմանում է տեղը փրկագործական 
պատմության մեջ։ Սուրբ Գրքում անունը հա­
ճախ նախորդում է գործին և երբեմն նույնիսկ 
կանխորոշում է այն։ Այդ պատճառով անունը 
դառնում է մարգարեական խոսք՝ մեկ բառով։

Մարդկային հասարակություններում 
անուն դնելը խորապես կապված է հիշողու­
թյան և պատկանելության հետ։ Անունը կա­
պում է անհատին ընտանիքի, ազգի և պատ­
մության հետ։ Սակայն Սուրբ Գրքում այդ 
կապն ավելի խորն է. անունը կապում է մար­
դուն Աստծո կամքի հետ։ Անունը կարող է լի­
նել օրհնություն, բայց կարող է դառնալ նաև 
դատաստան, եթե մարդը հրաժարվի իր կո­
չումից։ Այս երկակի հնարավորությունն է, 
որ անվանը տալիս է բարոյական և հոգևոր 
ծանրություն։

Ինքս ունեմ համոզմունք, որ ժամանա­
կակից մարդը հաճախ մոռացել է անվան 
խորքը։ Անունները դարձել են հնչյուններ՝ 
զրկված իրենց ներքին բովանդակությունից։ 
Սակայն աստվածաշնչյան մտածողության 
մեջ անունը երբեք անիմաստ չէ։ Այն միշտ 
խոսում է՝ երբեմն լուռ, երբեմն բարձրաձայն։ 
Մեր հոդվածի նպատակն է այդ խոսքը նո­
րից լսելի դարձնել, ցույց տալ, թե ինչպես են 
աստվածաշնչյան անձնանուններն ու տեղա­
նունները բացահայտում մարդկային ճակա­
տագրեր, պատմական ուղիներ և աստվա­
ծային ծրագրեր, և վերջապես հասկանալ, որ 
անուն դնելը ստեղծագործական արարք է, 
որը մարդուն դարձնում է Աստծո խոսքի հա­
մաշխատակից աշխարհում։

Անունը՝ էության բանալի

Անունը, այո՛, էության գաղափարանիշ է։ 
Առհասարակ, աստվածաշնչյան կերպար­
ների օրինակով կարելի  է հասկանալ, որ 
նրանց ամբողջ կյանքը սահմանված և խո­
սուն է հենց իրենց անունների նշանակու­
թյան մեջ. անվան մեջ ամփոփված է անվա­
նակրի ամբողջ կյանքը, որով հասկանալի է 
նրա առաքելությունը։ Այս ամենով հանդերձ՝ 
դա չի նշանակում, թե անունն անբեկանե­
լիորեն սահմանափակում է անվանակրին 
և որոշում նրա ամբողջ կյանքի ընթացքը։ 
Անհրաժեշտ է հստակ ընդգծել, որ անվան 
այս խորքային նշանակությունը չի ենթադ­
րում անվանակրի կյանքի անբեկանելի 
կանխորոշում, անունն Աստվածաշնչում եր­
բեք չի վերացնում մարդու ազատ կամքը, 
չի դառնում ճակատագրական շղթա, որից 
հնարավոր չէ դուրս գալ։ Շատ դեպքերում 
Հին Կտակարանում հանդիպող անունները 
կարող են չխորհրդանշել որոշակի պատմա­
կան անհատի, այլ ներկայացնել մարդկային 
մի ամբողջ տեսակ կամ հոգևոր վիճակ։ 
Այդպիսի անունները հանդես են գալիս տի­
պաբանական կերպով՝ որպես մարդկային 
վարքագծի, հոգեվիճակի կամ աստվածա­
յին—մարդկային հարաբերության հավա­
քական պատկեր։ Ամենահստակ օրինակն 
Ադամ անունն է։ «Ադամ» բառը եբրայերե­
նում նշանակում է «մարդ», և հայրաբանա­
կան շատ մեկնություններում Ադամը հան­
դես է գալիս որպես ամբողջ մարդկության 
հավաքական կերպար։ Պողոս առաքյալն էլ է 
այդպես հիշատակում նրան. «....ինչպես 
Ադամով բոլորն են մեռնում, այնպես էլ Քրիս­
տոսով բոլորը կենդանանալու են» (Ա Կորնթ. 
ԺԵ 22)։ Այստեղ Ադամը ոչ միայն պատմա­
կան անձ է, այլև մարդկային անկյալ բնու­
թյան տիպաբանական անուն։ Նույն կերպ 
«Իսրայել» անունը հաճախ վերաբերում է 
ոչ թե իրական Հակոբին, այլ ամբողջ ժո­
ղովրդին՝ իր հավատարմությամբ կամ ան­
հավատությամբ։ Ժողովուրդը կոչված  էր 
լինելու սուրբ ազգ և քահանայական թագա­
վորություն, եթե հավատարիմ մնար Տիրոջ 
ձայնին. «Հիմա եթե իսկապես լսեք իմ ձայնը 
և պահեք իմ ուխտը, այն ժամանակ դուք ինձ 
համար կլինեք սեփական ժողովուրդ բոլոր 
ազգերից, որովհետև իմն է ամբողջ երկիրը։ 
Դուք ինձ համար կլինեք քահանաների թա­
գավորություն և սուրբ ազգ։ Սրանք են այն 
խոսքերը, որ պետք է ասես Իսրայելին» (Ելք 
ԺԹ 5—6)։ Սակայն Աստվածաշունչը նույն 
անունով նկարագրում  է նաև ժողովրդի 

անհավատությունն ու Աստծուց հեռանալը. 
«Իսրայելի որդիները չար գործեցին Տիրոջ 
աչքի առաջ» (Դատ. Բ 11—12)։ Մարգա­
րեները «Իսրայել» անունով դիմում են մի 
ժողովրդի, որն արտաքնապես Աստծո ժո­
ղովուրդն է, բայց ներքուստ չի ճանաչում 
Նրան և ընկած է մեղքի մեջ. «Եզը ճանա­
չում է իր տիրոջը, և էշը՝ իր տիրոջ մսուրը, 
բայց Իսրայելը ճանաչողություն չունի, և իմ 
ժողովուրդը իմացություն չունի։ Վա՜յ մեղա­
վոր ազգին. անօրենությա՛մբ բեռնավորված 
ժողովուրդ, չարագործների՛ սերունդ, ապա­
կանվա՛ծ զավակներ։ Նրանք լքեցին Տիրոջը, 
անարգեցին Իսրայելի Սրբին» (Ես. Ա 3—4)։ 
Նոր Կտակարանում այս միտքն ավելի է խո­
րանում, երբ Պողոս առաքյալն ասում է, որ 
ոչ բոլորն են Իսրայել, որ Իսրայելից են՝ այդ­
պիսով տարբերելով մարմնավոր և հոգևոր 
Իսրայելը. «Բայց ոչ իբրև թե Աստծու խոսքը 
ձախողվել է. որովհետև ոչ բոլորը, ովքեր Իս­
րայելից են, Իսրայել են....» (Հռոմ. Թ 6)։ Այս 
ամենը ցույց է տալիս, որ «Իսրայել» անունն 
Աստվածաշնչում ոչ միայն ազգի կամ անձի 
անվանում է, այլև հոգևոր կարգ, որը կա­
րող է արտահայտել թե՛ հավատարմություն 
Աստծուն, թե՛ անհավատություն՝ կախված 
ժողովրդի իրական հոգևոր վիճակից։ Այս 
դեպքերում անունը բնութագրում է հոգևոր 
վիճակ, ոչ թե անհատի կենսագրություն։

Կան նաև դեպքեր, երբ Աստված Ինքն է 
հրեշտակի կամ մարգարեի միջոցով ան­
վանադրում հատուկ ընտրված անձանց, 
որոնց առաքելությունը համապատասխա­
նում է տրված անվան նշանակությանը։ Այդ 
անունները դառնում են կոչում և ծառայու­
թյան ձևակերպում, սակայն նույնիսկ այս­
տեղ անձը մնում է պատասխանատու իր 
հավատարմության համար։ Ամենահայտնի 
օրինակը Հովհաննես Մկրտիչն է։ Հրեշտակն 
ասում է Զաքարիային. «Նրա անունը Հով­
հաննես կդնես» (Ղուկ. Ա 13), իսկ Հովհան­
նես նշանակում է «Տիրոջ շնորհ», «Աստված 
ողորմած է»։ Նրա ողջ ծառայությունը հենց 
շնորհի, ողորմածության և ապաշխարու­
թյան քարոզն էր։ Նույնը վերաբերում է Հի­
սուս անվանը. «Նրա անունը Հիսուս կկոչես, 
որովհետև նա կփրկի իր ժողովրդին մեղքե­
րից» (Մատթ. Ա 21)։ Այստեղ անունը բացա­
հայտորեն սահմանում է առաքելությունը, 
բայց նույնիսկ այստեղ անձն ազատ կամքով 
ընդունում է խաչի ճանապարհը. «Հա՛յր իմ, 
եթե հնարավոր է, թող այս բաժակն ինձա­
նից հեռու անցնի. բայց ոչ թե ինչպես ես եմ 
կամենում, այլ ինչպես դու» (Մատթ. ԻԶ 39)։

Անունը կոչում է, բայց չի ստիպում։ Որպես 

այդպիսին՝ նման անունները Աստծուց տրված 
առաքելության սահմանումներ են անվանա­
կիրների համար։ Պետք է նշել նաև, որ միշտ 
չէ, երբ անվան նշանակությամբ առաքելու­
թյան կանչված կամ կոչման հրավիրված 
անձինք հասցնում են այդ առաքելությունն 
ու կոչումն իրենց նշանակետին։ Աստվածա­
շունչը բացեիբաց ցույց է տալիս դեպքեր, երբ 
անձի կյանքը հակասում է իր անվան իմաս­
տին։ Օրինակ՝ Սողոմոն անունը կապված է 
«խաղաղության» գաղափարի հետ, սակայն 
նրա կյանքի վերջում մենք տեսնում ենք բա­
ժանում, կռապաշտություն և թագավորության 
ճեղքում. «Եվ Տերն ասաց Սողոմոնին. .....դու 
չպահեցիր իմ ուխտը և քեզ հրամայած իմ 
կանոնները, ես, անշուշտ, քեզնից պիտի խլեմ 
թագավորությունը և այն պիտի տամ քո ծա­
ռային» (Գ Թագ. ԺԱ 1—11)։ Սա ցույց է տա­
լիս, որ անունը կարող է լինել կոչում, բայց ոչ 
պարտադրված իրականություն։ Նույնը վե­
րաբերում է Սավուղ թագավորին, որի անու­
նը նշանակում է «խնդրված», «ցանկալի», 
սակայն նրա անհնազանդությունը հանգեց­
նում է Տիրոջ մերժմանը. «....և որովհետև դու 
Տիրոջ խոսքը մերժեցիր, նա էլ քեզ մերժեց, 
որ դու թագավոր չլինես» (Ա Թագ. ԺԵ 23)։ 
Այս օրինակները հաստատում են, որ անունը 
չի գործում ինքնաբերաբար, մեքենայորեն։ 
Մարդը կարող է ապրել իր անվան խորքից 
դուրս։ Մնացյալ դեպքերում, ինչպես հին ժա­
մանակներում, այնպես էլ մինչ օրս, մարդու 
անունը և նրա նշանակությունը կարող են 
չարտահայտել ամբողջ կյանքի իմաստն ու 
գործունեությունը, բայց միևնույն ժամանակ 
գրեթե անխուսափելիորեն թողնում են ազ­
դեցություն կյանքի որոշ դրվագներում։ Այդ 
ազդեցությունը երբեմն կապված է անվան 
բառային նշանակության հետ, երբեմն՝ այն 
կերպարի, որի պատվին տրվել է անունը։ 
Այսպես՝ անունը դառնում է ոչ թե ճակատա­
գիր, այլ մշտական երկխոսություն մարդու, 
իր հիշողության և իր ընտրությունների միջև։

Շատ դեպքերում անունը չի բնութագրում 
ամբողջ կյանքը, բայց ազդեցություն է թող­
նում որոշ վճռորոշ պահերի։ Օրինակ՝ Պետ­
րոս՝ «Վեմ» անունը տրվում է նրան որպես 
խոստում՝ «այս վեմի վրա կշինեմ իմ Եկե­
ղեցին» (Մատթ. ԺԶ 18), սակայն Պետրոսը 
նույն այդ անունով նաև ուրանում է Քրիստո­
սին. «....Նա բոլորի առաջ ուրացավ ասաց. 
Չգիտեմ, թե ի՛նչ ես խոսում....» (Մատթ. ԻԶ 
69—75)։ Անվան իմաստը լիովին իրագործ­
վում է ոչ թե անմիջապես, այլ հարությունից 
հետո, երբ Պետրոսը դառնում է Եկեղեցու 
վկայության սյուն։  էջ 7



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Ա, ԹԻՎ 1 (693), ԷՋ 6

Խրիմյան Հայրիկի կերպարը գրականության մեջ և արվեստում
Սկիզբը՝ 2025 թ. թիվ 21, 23

Խրիմյան Հայրիկի հետ հանդիպումներն 
անջնջելի տպավորություն են թողել Ավե­

տիք Իսահակյանի վրա, որոնք հետագայում 
դարձան նրա «Խրիմյան Հայրիկ» գողտրիկ 
հուշապատման նյութ: Վարպետը ջերմա­
գին զգացումներով, խորին ակնածանքով 
ու որդիական սիրով էր վերաբերվում Հայոց 
Հայրիկին: Մինչ հուշապատմանն անդրա­
դառնալը՝ նշենք, որ մեծ բանաստեղծի առա­
ջին հանդիպումը Մկրտիչ Խրիմյանի հետ 
տեղի է ունեցել 1897 թ. Վիեննայում: Հայոց 
Հայրիկին դիմավորող հայ երիտասարդների 
խմբում է եղել նաև Իսահակյանը. «Հայերս 
խումբ-խումբ մտնում ենք դահլիճը, ուր բազ­
մած է Հայրիկը՝ ժպիտը դեմքին, պատկա­
ռելի և սիրալիր,— հիշում է բանաստեղծը,— 
սակայն խոր և խելոք աչքերում պարզապես 
շողում է բարձր հոգու այն սրբազան վիշտը, 
որ բոլորիս վիշտն է, բայց նա միայն իր երկ­
նային սրտով զգում է այնքան խորը և իր ողջ 
էությամբ: Ահա մենք՝ նրա որդիներս, խո­
նարհվում ենք նրա առաջ, համբուրում ենք 
կենդանարար աջը…. Հայրիկը բոլորիս 
գուրգուրում է, սիրող հոր պես հարցնում է 
յուրաքանչյուրի դրությունը, պարապմունքը, 
հետաքրքրվում նրա կյանքով, խրատում է, 
կատակում է…. »:

Երկրորդ անգամ Ա. Իսահակյանը Խրի­
մյան Հայրիկին հանդիպել է 1901 թ. սեպ­
տեմբերին, երբ այցելեց Մայր Աթոռ Սուրբ 
Էջմիածին։ Այդ նույն տարվա մայիսին, երբ 
նա գտնվում էր Վենետիկում, Հայր Ղևոնդ 
Ալիշանը խնդրում է նրան, որ իր անունից 
ջերմագին ու սիրալի ողջույն փոխանցի 
Հայոց Հայրիկին։ Եվ ահա Հայաստան վե­
րադառնալով ու այցելելով Ս.  Էջմիածին՝ 
Իսահակյանին մի երեկո բախտ է վիճակ­
վում հանդիպելու Հայոց Հայրիկի հետ, 
համբուրելու նրա աջը և  զրույցի բռնվե­
լու։ Պահը Իսահակյանի համար հուզիչ էր, 
անմոռանալի։ Բանաստեղծը հիշում  է, որ 
սիրտն ուժգին բաբախում էր հուզմունքից 
և ուրախությունից: Հայրիկն առաջարկում է 
նստել: Իսահակյանը, դիմելով Հայոց Հայ­
րիկին, ասում է, որ իրեն շատ բախտավոր է 

զգում՝ ալեզարդ Նահապետի՝ Ալիշանի կա­
րոտալի ողջույնները Վեհափառին փոխան­
ցելու համար։ Հայրիկը շնորհակալություն է 
հայտնում ու հետաքրքրվում, թե երբ է նա 
Վենետիկում եղել, և ինչպես է Ղևոնդ Ալի­
շանի առողջական վիճակը։ Իսահակյանը 
պատասխանում  է, որ գարնանն  է Վենե­
տիկում եղել և մի քանի անգամ այցելել  է 
մեծավաստակ Նահապետին՝ խոր ցավով 
հայտնելով, որ Ալիշանն արդեն հիվանդ ու 
թույլ է։ Հայոց Հայրիկը տխրում է՝ ասելով, 
որ իր և Ալիշանի տարիքը գրեթե նույնն է, 
որ շատ է սիրում նրան և բարձր է գնահա­
տում նրա ստեղծագործությունները, և որ 
Ալիշանն իր վրա մեծ ազդեցություն է թողել, 
ոգևորել ու ներշնչել։ Իսահակյանը Հայրի­
կին հայտնում  է, որ Ալիշանն էլ ուրախու­
թյամբ ասում էր, որ Հայոց Հայրիկն իրենից 
հարյուր օրով մեծ է, բայց դեռ ձի է նստում 
և  անձամբ այցելում ժողովրդին. «Միշտ 
նախանձում  էր Ձեզ, Վեհափա՛ռ Հայրիկ, 
և ասում էր, թե Հայրիկի բանն ուրիշ է. նա 
առույգ  է մնացել, որովհետև Մասիսի շու­
քին ներքո է քնում, հայոց դաշտերի ծաղ­
կանուշ հովն է ծծում, Արաքսի ջուրը խմում:

Այստեղ Հայրիկը ուրախ և սրտանց ծի­
ծաղեց:

— Ան կնախանձի ինձ, ևս վաղը կկարգադ­
րեմ, որ անոր Մասիսի հողեն, Երասխի ջրեն 
ու Հայաստանի ծաղիկներեն քիչ մը վերցնեն 
և փոքրիկ արկղով մը ղրկեն Վենետիկ:

Ինչպես հետո իմացա, Հայրիկի կողմից 
ուղարկվել էր մի փոքր արկղ այդ արմաղան­
ներով, բայց մինչև հասնելը, դժբախտաբար, 
սիրելի Նահապետը արդեն վախճանված էր 
եղել (1901 թ. նոյեմբերի մեջ)»:

Ընդհանրապես Հայոց Հայրիկը խոսքա­
շեն զրուցակից էր, շատ էր սիրում զրուցել. 
նա հարցեր էր տալիս, բայց երբեմն պա­
տասխանի չսպասելով՝ ինքն էր շարունա­
կում պատմել ու ծիծաղել։ Իսահակյանի հետ 
զրույցի ընթացքում Հայոց Հայրիկն ասում է, 
որ Կովկասում ճանաչում ու շատ է սիրում 
երկու բանաստեղծի՝ Հովհաննես Հովհան­
նիսյանին և Հովհաննես Թումանյանին, իսկ 
այժմ ճանաչեց նաև երրորդին՝ Իսահակյա­
նին՝ շեշտելով, որ Իսահակյանը երիտա­

սարդ է, դրա համար էլ իր բանաստեղծու­
թյուններում հաճախ է երգում բնության ու 
սիրո մասին։

Ավետիք Իսահակյանը վանքում մնում է 
մի քանի օր, և գրեթե ամեն երեկո Հայրիկը 
նրան ընդունելության էր արժանացնում, իսկ 
հրաժեշտին խնդրում, որ ամեն անգամ՝ Էջ­
միածնում լինելիս, իրեն անպայման տեսակ­
ցության գա։

1902  թ. հունվարին Իսահակյանը նո­
րից այցելում  է Սուրբ Էջմիածնի վանք, 
և կրկնվում են գեղեցիկ երեկոները, խոսք ու 
զրույցները։ Հայոց Հայրիկը ջերմորեն է ըն­
դունում Իսահակյանին՝ կատակելով, որ բա­
նաստեղծը, երևի, կարոտել է Հայրիկին ու 
վանքի հացը։ Խրիմյանը հետաքրքրվում է 
Իսահակյանի գործունեությամբ, և նա ման­
րամասնորեն պատմում է իր ճանապարհոր­
դությունների մասին։ Հայրիկը գովում է Վար­
պետին՝ ասելով, որ և՛ ճանապարհորդում է, 
և՛ գրում, ինչպես ինքն էր արել ժամանակին։ 
Այնուհետև հավելում է, որ վերջին շրջանում 
շատ բաներ է գրել և ցանկանում է դրանք 
կարդալ Իսահակյանի համար՝ խնդրելով ան­
կեղծ ու ճշմարիտ կարծիք հայտնել՝ առանց 
երկմտելու. «Հիմա դուն պիտի մտածես, որ 
Հայոց կաթողիկոսի գրածները չի կարելի 
քննադատել, կամ անոր շիտակ բան մը ըսել, 
ինչպես մեր վարդապետները կընեն, երեսիս 
մի բան կըսեն, դուրսը ուրիշ: Ու գիտցիր, որ 
բանաստեղծները միշտ ճշմարիտ պիտի 
խոսին աշխարհիս տերերի աոաջ: Մեզ ալ 
աշխարհը տեր շինեց. Քրիստոսը տեղ չու­
ներ գլուխը դնելու, առաքյալները անտուն 
ու բոբիկ ման կուգային, բայց հիմա մենք՝ 
անոնց ժառանգները վեհարաններու մեջ 
կապրինք»:

Կարդացած գործի բովանդակությունը 
հետևյալն էր. Խրիմյանը գնում է Ս. Թադեոս 
առաքյալի վանք՝ ուխտի, բախում է վանքի 
դարպասը՝ ասելով. «Բա՛ց, Թադեո՛ս առա­
քյալ, ես եմ՝ քո հաջորդը, գահիդ ներկա տե­
րը»: Առաքյալը ներսից պատասխանում է, 
որ ինքը գահ չունի, ի՞նչ գահի մասին է խոս­
քը, ինքը բռնակալ կամ իշխան չէ, որ գահ 
ունենա:

Հայրիկը պատասխանում է. «Մի՞թե չգի­

տես, որ գահդ Ս.  Էջմիածնում  է՝ շքեղ Վե­
հարանի մեջ. շքեղ գահ, ծառաներ, հարս­
տություն»:

«Մեր տեր Հիսուս Քրիստոսը,— ասում է 
առաքյալը,— անտուն  էր, ու Ինքը՝ ծառա: 
Դուք Նրա աշակերտները չեք. գնա՛, չեմ ըն­
դունիլ....»: Եվ առաքյալը չի ընդունում Հայ­
րիկին:

Վերջացնելով՝ Խրիմյանը սրտանց ծիծա­
ղում է: Այդ գրվածքի մեջ, Իսահակյանի դի­
տարկմամբ, Հայրիկը երևում է իր դեմոկրա­
տիկ բովանդակ էությամբ:

Այնուհետև Հայրիկը Իսահակյանին է տա­
լիս իր գրվածքների տետրը՝ խնդրելով, որ 
դրանք հանգիստ կարդա ու հաջորդ երեկո 
իր դիտողությունները ներկայացնի։ Իսահա­
կյանը հիշում է, որ այդ ստեղծագործություն­
ներն ազատ ու անկաշկանդ ոտանավոր­
ներ էին՝ գրված 82-ամյա, փորձառու գրիչ 
ունեցող մարդու կողմից, որոնք ավելի ուշ 
Եգիպտոսում տպագրվեցին «Վերջալույսի 
երգեր» վերնագրով։

Հաջորդ երեկո, խրախուսված Հայրիկի 
ջերմ վերաբերմունքից, Իսահակյանը հա­
մարձակվում է մի քանի դիտարկում անել՝ 
նշելով, որ ոտանավորները չափազանց եր­
կար են, իսկ լեզուն՝ խառն, քանի որ այնտեղ 
միախառնված են արևելահայ և արևմտա­
հայ բառաձևերը։ Հայրիկը համաձայնում է 
այդ դիտողությանը՝ բացատրելով, որ Կով­
կասում ապրելու պատճառով իր լեզուն 
խառնվել  է, և որ այդպես է նաև խոսում։ 
Իսկ ոտանավորների երկարությունը նա կա­
պում է երկար գիշերների հետ. բազմազբաղ 
Հայրիկը գիշերները չէր քնում, շրջում էր 
դահլիճում, ծխում, երգում և գրում, մինչև 
անքնությունը հաղթահարեր։

Իսահակյանի հուշերից իմանում ենք նաև, 
թե ինչ երգեր էր երգում Խրիմյանը. Հայրիկը 
երգում էր շարականներ, ներբողներ և հո­
գևոր տաղեր՝ Շնորհալու, Կեչառեցու, Պետ­
րոս Ղափանցու, Գրիգորիս Աղթամարցու 
և Բաղդասար Դպիրի ստեղծագործություն­
ներից։ Հատկապես սիրում էր Վանի և Մուշի 
գեղջկական երգերը, որոնք վաղուց սովո­
րել էր Վարագավանքի ու Մշո Սուրբ Կարա­
պետի ուխտավորներից։  էջ 8

Սնահավատությունը՝ հոգևոր վտանգ, և աղոթքը՝ ճշմարիտ ճանապարհ
Սնահավատությունը մարդ­

կ ա յ ի ն  կ յ ա ն ք ո ւ մ  ա յ ն 
երևույթն է, որի ազդեցությամբ 
մարդը, առանց հիմնավոր 
պատճառի, հավատում է նշան­
ների, պատահական իրադար­
ձությունների կամ կախարդա­
կան հավատալիքների ուժին։ 
Այն ուղեկցել է մարդկությանը 
պատմության սկզբից՝ տար­
բեր ձևերով դրսևորվելով հին 
մշակույթներում, միջնադա­
րյան ավանդույթներում և ան­
գամ մեր օրերում։ Աշխարհը 
լի  է սնահավատությունների 
օրինակներով. մարդիկ վախե­
նում են չար աչքից, նախազ­
գուշական նշաններ են որոնում 
կամ ամոթալի հավատալիքնե­
րի հետևանքով որոշումներ ըն­
դունում։

Քրիստոնեական ուսմուն­
քի համաձայն՝ սնահավատությու­
նը հոգևոր վտանգ է, քանի որ այն 
խաթարում է մարդու հարաբերու­
թյունն Աստծո հետ և խոչընդոտում 
ճշմարիտ հավատքի զարգացմա­
նը։ Երբ մարդն իր հույսը դնում է 
արտաքին նշանների, թվերի կամ 
ձևական ծեսերի վրա, նա աստի­
ճանաբար հեռանում է Աստծո կեն­
դանի ներկայությունից՝ հավատքը 
փոխարինելով անորոշ և մոլոր հա­
մոզումներով։

Բազմաթիվ քրիստոնյա վար­
դապետներ, սկսած վաղ դարերից 
մինչև մեր ժամանակները, ընդգ­
ծում  են, որ սնահավատությունը 
վտանգավոր է ոչ միայն հավատ­
քի տեսանկյունից, այլև հոգեբա­
նական առումով։ Այն մարդուն 

դարձնում  է անընդհատ անհան­
գիստ, ստիպում ամեն մանրուք 
նշան համարել։

Քրիստոնեական ճանապարհն 
առաջարկում է հակառակ լուծու­
մը՝ հրաժարվել սնահավատու­
թյունից և փոխարինել այն հավա­
տարմությամբ, աղոթքով, հոգևոր 
գիտակցությամբ ու բարոյական 
վարքով։ Երբ մարդն իր մտքերը 
դարձնում է Աստծո կամքին, նրա 
կյանքը լցվում է ներքին խաղաղու­
թյամբ և  ազատությամբ՝ առանց 
մշտական վախերի ու կասկածնե­
րի։ Ճշմարիտ հավատքը մարդուն 
տալիս  է այն համոզումը, որ ոչ 
մի «վատ նշան» կամ «անբարեն­
պաստ օր» չի կարող ազդել նրա 

վրա, եթե նա ապրում է Աստ­
ծո օրհնության ներքո։ Չնայած 
գիտության, կրթության և տեխ­
նոլոգիական առաջընթացի 
հսկայական ձեռքբերումնե­
րին՝ սնահավատությունը մեր 
օրերում շարունակում է պահ­
պանել իր ազդեցությունը։ Ժա­
մանակակից մարդն ապրում է 
թվային դարաշրջանում, բայց 
հաճախ նրա որոշումները 
և զգացմունքային արձագանք­
ները պայմանավորված են լի­
նում նույն այն հավատալիքնե­
րով, որոնք գոյություն ունեին 
հազարավոր տարիներ առաջ։

Սնահավատություն  է երա­
զին հավատալը։ Երազնե­
րի մեկնության առնչությամբ 
Սուրբ Գիրքը հետևյալն է փո­
խանցում մեզ. «Ով հավա­
տում է երազներին, նա նման է 

մեկին, որը փորձում է բռնել ստվե­
րը և վազել քամու հետևից։ Ինչ­
պես ունայն է դեմքի անդրադարձը 
դեմքի դիմաց, այնպես էլ՝ երազ­
ներ տեսնելը» (Սիրաք 31.2—3)։ 
Այսինքն՝ ունայն  է երազներին 
հավատալը կամ դրանցով առաջ­
նորդվելը: Աստված առանձին 
մարդկանց կարող է երազի միջո­
ցով հայտնություններ տալ, սակայն 
դրանք հազվադեպ են պատահում 
և իրենց առանձին մեկնությունն 
ունեն: Այդպիսի երազներ նշված են 
Աստվածաշնչում, և դրանց մեկնու­
թյան համաձայն՝ այդ երազներում 
ամեն ինչ խորհրդանիշ է՝ համա­
պատասխան բացատրություն 
ունեցող: Եկեղեցական հեղինակ­
ների համոզմամբ՝ երազներն ավե­

լի շատ լինում են մարդու ապրում­
ներից, առօրյա գործողությունների 
ու մտածմունքների հետ կապված:

Սնահավատությունը մարդկու­
թյան հոգեբանական ամենահին 
երևույթներից է։ Երբ մարդը դեռ 
չէր կարողանում գիտությամբ բա­
ցատրել կայծակը, երազը կամ մա­
հը, նա այդ ամենին վերագրում էր 
մոգական, աստվածային կամ չար 
ուժերի ազդեցություն։ Այդպես 
ձևավորվեցին առաջին սին հավա­
տալիքները, որոնք հետագայում 
խորապես ներթափանցեցին մշա­
կույթ, կրոն և առօրյա կյանք։

Հին Եգիպտոսում, օրինակ, 
մարդիկ հավատում էին, որ որոշ 
խորհրդանշաններ ունեն պաշտ­
պանիչ ուժ։ Այդպիսին էր «Հորու­
սի աչքը», որն արտահայտում էր 
ամբողջականության, պաշտպա­
նության և աստվածային հսկողու­
թյան իմաստ։ Այն կրում էին որպես 
կախազարդ, փորագրում գերեզ­
մանների վրա և նույնիսկ պահում 
տներում՝ չար աչքից ու հիվանդու­
թյուններից զերծ մնալու համար։

Միջագետքում սնահավատու­
թյունն առավել կապված էր աստ­
ղագիտական ընկալումների հետ։ 
Աստղերին նայելը չէր սահմանա­
փակվում պարզապես երկնային 
մարմինների ուսումնասիրությամբ. 
այն դիտվում էր որպես աստվա­
ծային լեզու՝ մի համակարգ, որով 
աստվածները հաղորդում  էին 
մարդկանց իրենց կամքը։ Մոգերը 
հավատացնում էին, որ երկնային 
նշանների մեկնությամբ հնարա­
վոր է կանխատեսել պատերազմ­
ները, բերքատվությունը, բնական 

աղետները և անգամ մարդու անձ­
նական ճակատագիրը։ Այս գա­
ղափարը հետագայում դարձավ 
հորոսկոպային մտածողության 
հիմքը, որը տարբեր ձևերով պահ­
պանվեց մինչև նոր դարերը։

Հին Հունաստանում և  Հռո­
մում սնահավատության արտա­
հայտություններն առավելապես 
կապված էին մարգարեություննե­
րի և  զոհաբերությունների հետ։ 
Մարդիկ հաճախ էին դիմում ուխ­
տատեղիներին՝ օրինակ Դելփյան 
մարգարեի տաճարին՝ աստվա­
ծային պատասխաններ ստանալու 
համար։ Նրանք հավատում էին, որ 
զոհաբերություններով կարելի  է 
մեղմացնել աստվածների բարկու­
թյունը, փոխել կանխորոշված ճա­
կատագիրը կամ ապահովել հաջո­
ղություն որևէ գործում։ Այս ամենը 
ցույց է տալիս, որ սնահավատու­
թյունը հնագույն ժողովուրդների 
համար ոչ թե պարզապես անհիմն 
հավատ էր, այլ խորապես արմա­
տավորված մշակութային երևույթ, 
որն արտահայտում  էր նրանց 
ձգտումը՝ կապ հաստատելու ան­
տեսանելի, վերին ուժերի հետ։ 	

Սնահավատու թ յու նը միշտ 
քննադատվել է Սուրբ Գրքում՝ որ­
պես հոգևոր մոլորություն։ Ինչպես 
ասում է Տերը. «Մի՛ սովորէք գնալ 
հեթանոսների ճանապարհներով 
և մի՛ զարհուրէք երկնքի նշաննե­
րից, որոնցից նրանք  են վախե­
նում» (Երեմ. 10.2)։ Այս խոսքերը 
ցույց են տալիս, որ սնահավատու­
թյունը հակադրվում է հավատքին, 
քանի որ այն հիմնված է վախի, ոչ 
թե վստահության վրա։  էջ 8

Նիկոլաս Մաս. «Աղոթող ծեր կինը», 1656 թ.



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Ա, ԹԻՎ 1 (693), ԷՋ 7

 էջ 4
Բարթի աստվածաբանության 

մեջ նշվում է, որ ի տարբերություն 
Ադամի՝ Հիսուսը գործել  է որպես 
հնազանդ Որդի՝ կատարելով աստ­
վածային կամքը, և  հետևաբար՝ 
ազատ է եղել մեղքից, ուստի կա­
րող է բացահայտել Հոր արդարու­
թյունը և բերել փրկություն։

Հիսուսի ծնունդն ազդեցություն է 
ունեցել քրիստոսաբանական հար­
ցերի վրա քրիստոնեության վաղ 
շրջանից ի վեր: Ղուկասի քրիստո­
սաբանությունը կենտրոնանում է 
Քրիստոսի գոյության երկրային 
և երկնային դրսևորումների երկակի 
բնույթի դիալեկտիկայի վրա, մինչդեռ 
Մատթեոսի քրիստոսաբանությունը 
կենտրոնանում է Հիսուսի առաքելու­
թյան և Նրա՝ որպես Փրկչի դերի վրա:

Հիսուսի աստվածային լինելու 
հավատը հանգեցնում է հետևյալ 
հարցին. «Հիսուսը տղամարդ էր, 
որը պետք  է ծնվեր կնոջի՞ց, թե՞ 
Աստված ծնվեց կնոջից»: Քրիս­
տոնեության առաջին չորս դա­
րերում ներկայացվել  է Հիսուսի 
ծննդյան բնույթի վերաբերյալ 
վարկածների և համոզմունքների 
լայն շրջանակ: Որոշ բանավեճեր 
վերաբերում  էին Կույս Մարիամի 
Աստվածածին տիտղոսին: Այս տե­
սակետներից մի քանիսը ի վերջո 
հայտարարվեցին հերետիկոսու­
թյուններ, մյուսները հանգեցրին 
պառակտումների և Եկեղեցու նոր 
ճյուղերի ձևավորման:

Մատթեոս 1։21-ի փրկագոր­
ծական շեշտադրումը հետագա­
յում ազդեց աստվածաբանական 
հարցերի և Հիսուսի Սուրբ Անվան 
նվիրվածության վրա։ Մատթեոս 
1։23-ը Նոր Կտակարանում Էմ­
մանուելի քրիստոսաբանության 
միակ բանալին է։ Սկսած 1։23-ից՝ 
Մատթեոսը հստակ հետաքրքրու­
թյուն է ցուցաբերում Հիսուսին որ­
պես «Աստված մեզ հետ» ներկա­
յացնելու և  հետագայում Հիսուսի 
մասին Էմմանուելի բնութագրումը 
զարգացնելու հարցում։ «Էմմա­
նուել» անունը Նոր Կտակարանում 
այլուր չի նշվում, բայց Մատթեոսը 
հիմնվում  է դրա վրա Մատթեոս 
28։20-ում («Ես ձեզ հետ եմ բոլոր 
օրերում, մինչև աշխարհի վախ­
ճանը»)՝ ցույց տալու, որ Հիսու­
սը հավատացյալների հետ կլինի 
մինչև դարաշրջանի վախճանը։ 
Ուլրիխ Լուզի խոսքով՝ Էմմանուելի 
մոտիվը Մատթեոսի ամբողջ Ավե­
տարանը ներառում է 1։23-ից մին­
չև 28։20 համարները՝ բացահայտ 
և անուղղակիորեն հայտնվելով մի 
քանի այլ հատվածներում։

4-րդ և 5-րդ դարերում մի շարք 
եկեղեցական ժողովներ են գումար­
վել՝ այս հարցերը լուծելու համար։ 
Եփեսոսի ժողովը քննարկեց հի­
պոստասը ընդդեմ մոնոֆիզիտու­
թյան և նեստորականության (երկու 
բնությունների բաժանում) հարցե­
րը: Քաղկեդոնի՝ 451 թվականի ժո­
ղովը մեծ ազդեցություն ունեցավ 

և  նշանավորեց շրջադարձային 
կետ քրիստոսաբանական բա­
նավեճերում, որոնք բաժանեցին 
Արևել յան Հռոմեական կայսրու­
թյան Եկեղեցին 5-րդ դարում: Քաղ­
կեդոնում հռչակվեց հիպոստատիկ 
միությունը, այսինքն՝ Հիսուսը և՛ 
լիովին աստվածային է, և՛ լիովին 
մարդկային, իսկ Հայ Եկեղեցին 
դավանաբանորեն հավատարիմ 
մնաց միաբնակությանը, այսինքն՝ 
մեկ աստվածամարդկային բնու­
թյան գոյությանը Հիսուսի անձում:

5-րդ դարում Հռոմի պապ Լևոն 
I-ը 10 քարոզ կարդաց Հիսուսի 
ծննդյան մասին, որոնցից 7-ը պահ­
պանվել  են: 451 թ. դեկտեմբերի 
25-ի քարոզն արտահայտում է նրա 
մտահոգությունը, այն է՝ բարձրաց­
նել Ծննդյան տոնի կարևորությունը 
և դրա հետ մեկտեղ ընդգծել Քրիս­
տոսի երկու բնությունը՝ պաշտ­
պանելով հիպոստատիկ միության 
քրիստոսաբանական ուսմունքը: 
Պապը հաճախ իր՝ Ծննդյան քա­
րոզներն օգտագործում էր որպես 

առիթ՝ հակառակ տեսակետները 
քննադատելու համար՝ առանց ան­
վանելու հակառակորդին։

13-րդ դարում Թովմա Աքվի­
նացին անդրադարձավ Հիսուսի 
ծննդյան քրիստոսաբանական 
խնդիրներին՝ արդյո՞ք այն պետք է 
վերագրվի անձին (Խոսքին), 
թե՞ միայն այդ անձի ենթադրյալ 
մարդկային բնությանը։ Աքվինա­
ցին անդրադարձավ ծննդյանը 
«Summa Theologica»-ի 8 հոդված­
ներում, որոնցից յուրաքանչյուրն 
առանձին հարց  էր արծարծում։ 
Աքվինացին պնդեց, որ հիպոստա­
տիկ միության մեջ Քրիստոս ունի 
երկու բնություն՝ մեկն ստացած Հո­
րից՝ հավիտենապես, մյուսը՝ մորից՝ 
ժամանակի ընթացքում։

Ռեֆորմացիայի ժամանակ Ժան 
Կալվինը պնդում  էր, որ Հիսուսը 
սրբագործվել  է ոչ միայն որպես 
«մարմնացած Աստված» (Deus 
manifestatus in carne)՝ Իր կուսա­
կան ծննդյան շնորհիվ, այլև Սուրբ 
Հոգու գործողության միջոցով՝ Իր 
ծննդյան պահին։ Կալվինի հա­
մաձայն՝ Հիսուսն ազատված  էր 
սկզբնական մեղքից, քանի որ 
սրբագործվել էր ծննդյան պահին, 
որպեսզի Նրա սերունդն անա­
րատ լիներ, ինչպես որ սերունդն 
անարատ  էր Ադամի անկումից 
առաջ։

Նարեկ սրկ. ԳԱՍՊԱՐՅԱՆ
Օֆել յա ԳԱՍՊԱՐՅԱՆ

Պատմա-աստվածաբանական ակնարկ Հիսուսի ծննդյան վերաբերյալ

Բարտոլոմե Էստեբան Մուրիլ յո. «Հովիվների երկրպագությունը», 1650 թ.

 էջ 5
Սա ցույց  է տալիս, որ անունը 

կարող է լինել ուղենիշ, որը կյանքի 
ընթացքում աստիճանաբար բա­
ցահայտվում է։ Աստվածաշնչյան 
և հետագա կրոնական ավանդու­
թյան մեջ հաճախ մարդը կոչվում է 
մեկ այլ կերպարի պատվին։ Այդ 
դեպքում անունն սկսում է գործել 
որպես հիշողության և օրինակելի 
կերպարի մշտական ներկայություն։ 
Օրինակ՝ բազմաթիվ Հովհաննես­
ներ արդեն ապրում են Հովհան­
նես Մկրտչի և ավետարանչի կեր­
պարի ազդեցության ներքո։ Նույն 
տրամաբանությամբ՝ Տիմոթեոսը 
հիշեցնում է իր «մաքուր հավատ­
քի» ժառանգության մասին, որը 
փոխանցվել  է ընտանիքի միջո­
ցով. «Մտաբերում եմ այն անկեղծ 
հավատը, որ քո մեջ է, որ սկզբում 
կար քո Լոիդա տատի ու քո Եվնիկե 
մոր մեջ. համոզված եմ, որ այն նաև 
քեզանում է» (Բ Տիմ. Ա 5)։ Այստեղ 
անունը դառնում է ավանդություն 
կրող, ոչ պարտադրող օրենք։

Այսպիսով՝ պետք է արձանագ­
րենք, որ Սուրբ Գիրքն անունը 
չի դիտարկում որպես կամայա­
կան հնչյունների համադրություն։ 
Անունն Աստվածաշնչում էության 
սահմանում է, կոչում է, հայտնու­
թյուն է և երբեմն՝ դատավճիռ։ «Եվ 
Աստված կոչեց լույսը՝ օր, և խա­
վարը՝ գիշեր» (Ծննդ. Ա 5). դեռևս 
արարչագործության առաջին էջե­
րում տեսնում ենք, որ անուն դնելը 
իշխանություն է, գոյությանն իմաստ 
հաղորդելն  է։ Երբ Ադամը անուն 
տվեց կենդանիներին՝ «....ինչ անուն 
որ տվեց մարդը ամեն կենդանի հո­
գու, այդ էր նրա անունը» (Ծննդ. Բ 
19), անունը դարձավ նրանց բնույ­
թի արտահայտություն։

Այս տրամաբանությամբ՝ աստ­
վածաշնչ յան անձնանուններն ու 
տեղանունները ոչ թե պատահա­
կան  են, այլ խորապես նախան­
շում են տվ յալ անձի կամ վայրի 
դերը փրկագործական պատմու­
թյան մեջ։

Սուրբ Ծնունդ և անունների 
լրացումը Քրիստոսով

ԲԵԹՂԵՀԵՄ  — «Հացի տուն» 
և փրկության կենտրոն

Բեթղեհեմ անունը բառացիորեն 
նշանակում է «հացի տուն»։ Սա ոչ 
թե աշխարհագրական պատահա­
կան անուն է, այլ մեսիական խոր 
նշանակություն ունեցող տեղա­
նուն։ «Դու, Բեթղեհեմ Եփրաթա…. 
քեզանից պիտի ելնի Իսրայելի իշ­
խանը» (Միքիա Ե 2) մարգարեու­
թյունը բացահայտորեն կապում է 
այս փոքր քաղաքը համաշխար­
հային փրկության հետ։ Այնտեղ 
ծնվում է Հիսուս Քրիստոսը (Ղուկ. 
Բ 4—7), Որը հետագայում ասում է. 
«Ես  եմ կյանքի հացը» (Հովհ. Զ 
35)։ Այսպիսով՝ Հացը ծնվում է Հա­
ցի տանը։ Տեղանունը դառնում է 
աստվածային տնտեսության լեզու։

Եկեղեցին՝ որպես նոր 
Բեթղեհեմ

Եկեղեցին կոչված է լինելու այն, 
ինչ Բեթղեհեմն էր Սուրբ Ծննդյան 
գիշերը։ Այն պետք է լինի «հացի 
տուն»՝ ոչ նյութական, այլ երկնա­
յին հացի։ «Ես եմ կյանքի հացը» 
(Հովհ. Զ 35). այս խոսքն իրակա­
նանում  է Սուրբ Պատարագում։ 
Երբ հավատացյալը մտնում է եկե­

ղեցի, նա մուտք է գործում Բեթղե­
հեմի խորհուրդ։ Այստեղ Քրիստո­
սը չի ծնվում միայն պատմական 
հիշողությամբ, այլ ներկայությամբ, 
և Եկեղեցին անընդհատ կենդա­
նի է պահում այդ Ծնունդը։ Սուրբ 
Սեղանը դառնում է մսուր, հացն 
ու գինին՝ մարմին և արյուն։ Այս­
պիսով՝ Բեթղեհեմը դառնում է հա­
մընդհանուր իրականություն։ Ամեն 
եկեղեցի, որտեղ մատուցվում  է 
Պատարագ, դառնում է հացի տուն 
աշխարհի համար։

Սուրբ Ծնունդը՝ որպես 
անունների վերջնական 
հայտնություն

Սուրբ Ծնունդն այն պահն  է, 
երբ Աստված բացահայտում է Իր 
Անունը մարմնով։ «Եվ նրան Էմ­
մանուել կկոչեն» (Մատթ. Ա 23). 
այս անունը նշանակում է «Աստ­
ված մեզ հետ է»։ Այստեղ անունն 
այլևս բացատրության կարիք չու­
նի։ Այն դառնում է ներկայություն։ 
Քրիստոսի ծնունդը ցույց  է տա­
լիս, որ Աստված խոսում  է մար­
դու լեզվով՝ անունով։ Այդ անունը 
դառնում է փրկության կենտրոնը։ 
Սուրբ Ծննդյան տոնը հիշեցնում է, 
որ աշխարհը փրկվեց ո՛չ գաղա­
փարով, այլ Անունով։ Այդ Անու­
նը տրվեց մարդկությանը՝ որպես 

վերջին խոսք։ Եվ մինչ աշխարհի 
վախճանը Եկեղեցին պիտի շա­
րունակի հնչեցնել այդ Անունը. «Ով 
Տիրոջ անունը կանչի, կփրկվի» 
(Հռոմ. Ժ 13)։

Եկեղեցին՝ որպես 
«հացի տան»՝ 
Բեթղեհեմի էութենական 
շարունակություն

Քրիստոսի ծնունդով Բեթղեհեմի 
խորհուրդը չի ավարտվում, այլ փո­
խանցվում է Եկեղեցուն։ Եկեղեցին 
դառնում է այն վայրը, որտեղ շա­
րունակաբար բաժանվում է կյանքի 
հացը՝ Սուրբ Հաղորդությունը։ «Այս 
հացը, որ ես կտամ, իմ մարմինն է 
աշխարհի կյանքի համար» (Հովհ. 
Զ 51) խոսքը Եկեղեցին դարձնում է 
մշտական Բեթղեհեմ։ Այս պատճա­
ռով քրիստոնեական Եկեղեցիները՝ 
այդ թվում Հայ Առաքելական Սուրբ 
Եկեղեցին, իրենց էությամբ «հացի 
տներ» են՝ ոչ նյութական, այլ հո­
գևոր իմաստով։ Սուրբ Ծննդյան 
տոնը հենց այս ճշմարտության տո­
նական բացահայտումն է. Աստված 
մտնում է պատմություն՝ որպես կե­
րակուր, կյանք և փրկություն։

Աստվածաշնչ յան տեղանուն­
ները, ինչպես անձնանունները, 
չեն սահմանափակում պատմու­
թյունը, այլ բացահայտում են դրա 

խորքային իմաստը։ Դրանք չեն 
պարտադրում ճակատագիր, բայց 
մշտապես վկայում են ընտրության, 
կոչման և պատասխանատվության 
մասին։ Տեղը դառնում է սուրբ կամ 
դատապարտելի ոչ իր անվան 
պատճառով, այլ այն բանի, թե 
ինչ է կատարվում այնտեղ Աստծո 
ներկայության հանդեպ մարդու վե­
րաբերմունքով։ Եվ այսպիսով՝ ամ­
բողջ Սուրբ Գիրքը խոսում է նույն 
ճշմարտության մասին. անունը՝ թե՛ 
անձի, թե՛ վայրի, Աստծո խոսքն է 
մարդու պատմության մեջ։ Աստվա­
ծաշնչում անունը ճակատագիր է, 
մարգարեություն և դատաստան։ 
Այդ պատճառով անուն դնելը եր­
բեք չի կարող լինել անիմաստ։ Մեկ 
բառով մարդուն կամ վայրը բնու­
թագրել նշանակում է հաղորդակց­
վել Աստծո ստեղծագործական 
լեզվով, և այդ լեզվի գագաթը մի 
Անուն է, «Որ ամեն անունից վեր է» 
(Փիլ. Բ 9)՝ ՀԻՍՈՒՍ ՔՐԻՍՏՈՍ։

Սուրբ Ծնունդն այն պահն  է, 
երբ բոլոր անունները գտնում են 
իրենց վերջնական իմաստը. «Բա­
նը մարմին եղավ և բնակվեց մեր 
մեջ» (Հովհ. Ա 14)։ Այստեղ անունը 
և էությունը միաձուլվում են։ Հիսու­
սի ծնունդը Բեթղեհեմում ցույց է 
տալիս, որ Աստված գիտակցաբար 
ընտրում է անունների լեզուն։ Հացի 
տանը ծնվածը դառնում է Կյանքի 
Հացը։ Այս պահից հետո Եկեղեցին 
կոչված է լինելու նույն Բեթղեհեմը՝ 
հացի տուն մարդկության համար։ 
Սուրբ Պատարագը դառնում է շա­
րունակվող Ծնունդ։ Քրիստոսը 
մշտապես ծնվում է այնտեղ, որ­
տեղ Նրա անունը ճշմարտապես 
ընդունվում  է։ Այսպիսով՝ Սուրբ 
Ծնունդը դառնում  է անունների 
աստվածաբանական գագաթնա­
կետը։ Այստեղ անունն այլևս միայն 
նշանակություն չէ, այլև կենդանի 
ներկայություն։

Շարունակելի

Հովհաննես սրկ. ԷՎԻՆՅԱՆ
Դիանա ՔՈՉԱՐՅԱՆ

Անունը՝ որպես գոյաբանական և աստվածաբանական խորհրդանիշ

Քրիստոսի Ծննդյան եկեղեցի, Բեթղեհեմ, 330‑ական թթ. Սուրբ Ծննդյան տաճարի խորանը, կենտրոնում՝ 
Քրիստոսի ծննդյան տեղը խորհրդանշող արծաթյա 
աստղը



ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ ՀԱՅԱՍՏԱՆ 2026, ՀՈՒՆՎԱՐ Ա, ԹԻՎ 1 (693), ԷՋ 8

 էջ 6
Շատ էր սիրում նաև Խորենա­

ցու Ողբը, որի համար հատուկ 
եղանակ  էր ստեղծել, հաճախ 
երգում  էր՝ այն համարելով հայ 
ժողովրդի ճակատագրի ու բո­
լոր դարերի ողբը։ Նա անգիր 
արտասանում  էր Նարեկացու 
աղոթքներից, պատմում Նարեկա­
վանքի սուրբ ճգնակյացի տեսիլք­
ների և ժողովրդի մեջ տարածված 
ավանդությունների մասին, մեծ 
ոգևորությամբ նկարագրում Նա­
րեկավանքի ու Վանա լճի գեղեց­
կությունը՝ խոսքն ավարտելով հե­
տևյալ մտքով. «Նարեկացու կույս 
հոգին միայն կրցավ հասկանալ 
Քրիստոսին և տվեց քրիստոնեու­
թյան բանաստեղծությունը»:

Իսահակյանը հիշում  է ամեն 
մի դրվագ ու մանրապատկեր 
և  ամենից շատ՝ Հայրիկի զվար­
թադեմ խոսքը՝ փոքրիկ գա­
վաթով սուրճի և  ծխախոտի 
ուղեկցությամբ, որ միշտ հե­
տաքրքրական  էր ու գեղեցիկ՝ 
թե՛ ձևով, թե՛ բովանդակությամբ. 
«Որքան նրա հիշողությունը 
թարմ  էր, նույնքան  էլ նա թռիչք­
ներով  էր խոսում, մեկ պատ­
մում էր Սուլթան Համիդի մասին, 
մեկ՝ Մուշի մի գյուղի մասին, մեկ 
նկարագրում  էր բանաստեղծա­
կան գույներով մի լեռ Վասպու­
րականում, մեկ խոսում  էր Լոն­
դոնի մուզեյների կամ Փարիզի 
մասին.... Իր բազմաբովանդակ 
և  նշանակալից անցյալից, ինչ­
պես մի առասպելական հա­
րուստ գանձարանից, հանում  էր 
թանկագին գոհարներ  — հուշեր 

և  այդ հուշերով ոգևորվում  էր, 
թարմանում և  առույգանում: Նա 
ապրում էր իր անցյալով: Այդ հու­
շերը մեր ժողովրդի 19-րդ դարի 
ամբողջ պատմությունն  էին, մի 
շքեղ Ոդիսական, որի ստեղծողն 
ու շատ անցքերի ականատեսը, 
բռնած քեզ հայրական ձեռքով, 
տանում է Հայաստանի խորշերը, 
վանքերն ու ավերակները և  եվ­
րոպական պալատներն ու վե­
հաժողովները: Հսկայական կա­
լեյդոսկոպի մեջ դու տեսնում ես 
Մասիս ու Մոնբլան, Բզնունյաց 
ծով և Բոսֆոր, հայ աշխատավոր 
գեղջուկին և ավազակ քուրդ բե­
կին, հայ գործիչներին՝ Գրիգոր 
Օտյանին ու Րաֆֆիին և վայրագ 
փաշաներին, Սուլթանին ու Բիս­
մարկին և այլն, և այլն:

Զարմանում էի նրա հրաշալի հի­
շողության վրա, մանրամասն և գե­
ղարվեստորեն նկարագրում  էր 
բնության զանազան տեսարան­
ները և  այցելած քաղաքներն ու 
շքեղ շենքերը: Հիշում էր, օրինակի 
համար, 40-ական թվականների 
մարդկանց խոսքերը և անցքերի 
օրերը նույնիսկ, կարծես, ոչինչ չէր 
մոռացել:

Երբ դուրս եկա Վեհարանից, 
մտածում էի ինքս իմ մեջ  — մեծ 
մարդիկ չեն ծերանում»:

Հայոց Հայրիկը շատ հետաքր­
քասեր էր, միշտ ծանոթ էր գիտա­
կան, գրական ու քաղաքական 
նորություններին։ Հանդիպումնե­
րից մեկի ընթացքում նա խոսք է 
բացում գերմանացի գիտնական 
Հեկկելի մասին՝ ասելով, որ Հեկ­
կելը նոր ու համոզիչ փաստերով 

հիմնավորում է դարվինական տե­
սությունը և կարծում, թե Աստվա­
ծաշնչի պատմությունը մարդու մա­
սին առասպել է, իսկ իրականում 
մարդն ունի կենդանական ծագում։ 
Հայրիկը նշում է, որ ինքը նույնպես 
մասամբ համաձայն է այդ մտքին, 
քանի որ մարդու մեջ անասնական 
շատ գծեր կան. «Քրիստոս ատոր 
հետ կռվելու  էր եկել, ան կուզեր 
մարդուն, որ անասունի որդի  է, 
Աստծու որդի դարձնել: Ճիշտ է Հի­
սուս, ատոր պիտի ձգտենք մենք՝ 
Աստծուն որդեգրվել»:

Իսահակյանը գոհունակու­
թյամբ արձանագրում  է, որ Հայ­
րիկի իմաստուն զրույցները, սրա­
միտ խոսքերն ու հուշերը մեծ 
գրական նյութ կարող  էին դառ­
նալ, ինքը միայն մի փոքր մասն է 
պատմում, և  որ Հայրիկը միշտ 
սիրով էր ընդունում իրեն՝ բացա­
ռությամբ կարճառոտ մի դրվա­
գի։ 1904  թվականին՝ մեկ ամս­
վա ընթացքում, Իսահակյանն ու 
Խրիմյանը մի քանի անգամ իրար 
հանդիպել  էին տարբեր վայրե­
րում՝ Թիֆլիսում, Ալեքսանդրապո­
լում, Էջմիածնում և Խոր Վիրապի 
վանքում։ Վերջին հանդիպման 
ժամանակ, երբ Հայրիկը Իսահա­
կյանին տեսնում  է, զայրացած 
ասում է. «—Ծո՛, դուն կհետևես ինձ 
ամեն տեղ, սատանա, հայդե, կո­
րի, գնա մոտես...

Ես իսկույն փախա, բայց երե­
կոյան կանչեց ինձ մոտը և սիրտս 
առավ:

—Տղաս, այսօր սիրտս ելած էր 
ուրիշ բանի մը առթիվ, բարկու­
թյունս քու վրադ թափեցի, քանզի 

գիտեմ, որ դուն Հայրիկին կսիրես 
ու անորեն չես նեղանար, ուրիշ­
ներու վրա չեմ կրնա բարկանալ. 
քեզ կսիրեմ, ատոր համար վստահ 
կբարկանամ վրադ: Հետո ծիծաղե­
լով վրա բերեց.

—Ի՞նչ շատ ման կուգաս Վանա 
ջրտորտող թռչունների պես: Երա­
նի քեզ, երիտասարդ ես, չես հոգ­
նի, լավ կանես, շրջի՛ր, գնա՛, մա՛ն 
եկ ժողովրդի մեջ, ինչ կա, չկա, 
ան է, ան տեղ է, հողին հետ. մեծ է 
ժողովուրդ ասածդ, մեծ սիրտ ունի, 
անոր հետ եղիր միշտ, և քու սիրտն 
ալ կմեծանա»։

Իսահակյանը Հայոց Հայրիկին 
վերջին անգամ այցելում է 1906 թ. 
աշնանը, երբ Խրիմյան Հայրիկը 
վատառողջ  էր, թույլ և  գունատ: 
Բանաստեղծը ցավով է հիշում այդ 
պահը. «Տխուր նախազգացումով 
պաշարված, ուշի-ուշով դիտում էի 
նրա արծվենի հայացքը, ուր դեռ 
արև կար, հոգեթով ձայնը և հնա­
դարյան մագաղաթի նման դեղին 
աջը:

Զգում էի, որ վերջին անգամ եմ 
տեսնում նրան՝ հայ ժողովրդյան 
այդ մեծ զավակին: Մի երկար ու 
խորին համբույրով նրա աջն առա 
և հեռացա մռայլ ու տխուր:

Ես հավատացած եմ, որ մինչև 
մահս իմ հոգում անջինջ և անա­
ղարտ կմնա նա՝ այդ մեծ հայրենա­
սերը:

Երբեք չեմ կարող մոռանալ նրա 
հայացքը, նրա նվիրական ձայնը: 
Այնպես խորն  է ազդել իմ հոգու 
վրա:

Եվ հայ ժողովուրդն էլ չի մոռա­
նա նրան: Քանի հնանա, այնքան 

ավելի պիտի պայծառանա նրա հի­
շատակը: Նա դարերի միջից պի­
տի նայե հայ ժողովրդին և պիտի 
խոսի նրա հետ հարազատ լեզվով 
նրա նվիրական իղձերից և անմահ 
նպատակներից:

Ժողովուրդը նրան չի մոռանա 
երբեք, որովհետև նրա սրտից էր 
եկել և դեպի նրա սիրտն էր գնում»:

Ավելացնենք, որ Վարպետը 
«Խրիմյան Հայրիկ» հուշապատու­
մը գրել է 1945 թ., առաջին անգամ 
հրատարակվել  է 1946  թ. Երևա­
նում՝ «Իմ հուշերից» գրքում:

Շարունակելի

Արման ՄԱԼՈՅԱՆ, պ. գ. թ.

ՔՐԻՍՏՈՆՅԱ
ՀԱՅԱՍՏԱՆ

Կրոնական, մշակութային,
լրատվական երկշաբաթաթերթ

Հիմնադիր՝ Մայր Աթոռ Սուրբ 
Էջմիածին

Հրատարակիչ՝ 
«Քրիստոնյա Հայաստան» 
թերթի խմբագրություն

Գլխավոր խմբագիր՝
Նարինե Հովհաննիսյան

Գրանցման վկայական՝ 624
Խմբագրության հասցեն՝

Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին

Հեռախոս՝ (010) 517 280
Էլ. փոստ՝ 
qristonyahayastan1@gmail.com

qristhay@etchmiadzin.am
web կայք՝

krishayas.wordpress.com
etchmiadzinlibrary.am/en/

kristonya‑hayastan
Ստոր. տպագր. 14.01.2026 թ.

Տպաքանակը՝ 1265

Խրիմյան Հայրիկի կերպարը գրականության մեջ և արվեստում

 էջ 6
Ամենօրյա կյանքում հան­

դիպող սնահավատություն­
ներից է, օրինակ, տարբեր 
թվերի, գույների, օրերի կամ 
առօրյա իրադարձություննե­
րի նկատմամբ յուրահատուկ 
վերաբերմունքը։ Օրինակ՝ 
որոշ մարդիկ խուսափում են 
ճանապարհորդել կամ նոր 
գործ սկսել «չար բախտ» 
գուշակող օրերին, չեն անց­
նում սանդուղքի տակից, չեն 
նստում սեղանի անկյունում 
կամ հավատում են, որ եթե 
հայելի կոտրվի, դժբախտու­
թյուն կլինի։ Ստորև ներկա­
յացնում ենք մեզանում տա­
րածված որոշ սնահավատ 
երևույթներ, որոնց չպետք է 
լուրջ վերաբերվել.

•  աղ թափելը՝ կռիվ ըն­
տանիքում,

•  սեղանի անկյունում 
նստելը՝ յոթ տարի չամուս­
նանալ,

•  գդալ, դանակ-պատա­
ռաքաղ կամ հացի կտոր 
ընկնելը՝ այդ տուն հյուր 
գալը,

•  ձիու պայտ տան մուտքին՝ եր­
ջանկության համար,

•  փշեր, աչքի ուլունքներ՝ չար 
աչքից խուսափելու կամ չկամե­
ցողների վատ ցանկությունները 
չիրականանալու համար,

•  թալիսմաններ՝ հաջողության 
համար,

•  ընկնող աստղ՝ աստղի անկ­
ման ընթացքում պահված երա­
զանքի իրականացում,

•  ձեռքի կամ ոտքի ափը քոր 
գալ՝ փող ստանալու հնարավորու­
թյուն։

Թեպետ նման սովորություն­
ները կարող են թվալ անմեղ կամ 

նույնիսկ մշակութային ժառանգու­
թյան մաս, սակայն դրանք իրա­
կանում խաթարում  են հոգևոր 
հավասարակշռությունը՝ մարդուն 
ներշնչելով անհիմն վախ և անվս­
տահություն։

Սնահավատությունն ավելի շատ 
սխալ մտածելակերպ է, ժողովրդա­
կան անճիշտ մեկնաբանություն, 
թյուրըմբռնում, քան հոգևոր ար­
ժեքների միտումնավոր խեղա­
թյուրում, չնայած որոշ գուշակներ 
և  կախարդներ, չարից դրդված, 
կարող են քրիստոնյա հավատա­
ցյալ մարդուն շեղել իր ճշմարիտ 
ուղուց։ Գոյություն ունի նաև անհա­

տական սնահավատու­
թյուն, որ մարդը կարող է 
սահմանել իր համար։

Սոցիալական մեդիան 
և գովազդը նշանակալի 
դեր ունեն սնահավա­
տության ժամանակա­
կից ձևերի տարածման 
մեջ։ Տարբեր հարթակ­
ներում հաճախ ներկա­
յացվում  են «հաջողու­
թյան թալիսմաններ», 
«հորոսկոպներ», «էներ­
գետիկ քարեր» կամ 
«լավ աուրայի» մեթոդ­
ներ՝ որպես ինքնազար­
գացման կամ դրական 
կյանքի խորհրդանիշ­
ներ։ Թեև այս երևույթ­
ներն առաջին հայացքից 
անվնաս են թվում, խոր­
քում ունեն նույն գաղա­
փարական հիմքը՝ հա­
վատ արտաքին ուժերի 
և նշանների զորությա­
նը։ Դրանք փորձում են 
փոխարինել հավատ­
քը Աստծո նկատմամբ՝ 
առաջարկելով «հեշտ 
ճանապարհ» դեպի եր­
ջանկություն, հաջողու­

թյուն կամ անվտանգություն։
Հոգեբանորեն սնահավատու­

թյունը հաճախ ծագում է անվստա­
հությունից և  վերահսկողության 
կարիքից։ Երբ մարդը բախվում է 
անորոշության կամ վախի, նա 
փորձում է գտնել հոգեբանական 
հենակետ։ Քրիստոնեական ավան­
դույթում սնահավատությունից 
ազատվելը չի դիտվում պարզա­
պես վատ սովորությունից հրա­
ժարում, այլ հոգևոր վերածնունդ 
և հավատքի խորացում։ Այն պա­
հանջում  է մարդու ներքին գի­
տակցական փոփոխություն՝ հույսը 
և վստահությունն ամբողջությամբ 

Աստծո վրա դնելու միջոցով։ Այս 
ճանապարհն ընդգրկում  է հիմ­
նական քայլեր, որոնք օգնում են 
հավատացյալին՝ վերադառնալու 
ճշմարիտ հավատքի արմատնե­
րին։ Դրանք են՝

1. Աղոթք։ Աղոթքը քրիստոնյա­
յի համար ոչ միայն խոսք է Աստծո 
հետ, այլև հոգևոր հաղորդակցու­
թյուն, որը վերականգնում է վստա­
հությունը և խաղաղությունը։ Աղոթ­
քի միջոցով մարդը սովորում  է 
ապրել հավատով, ոչ թե վախով, 
ինչը հենց սնահավատության հա­
կառակն է։ Երբ հավատացյալն իր 
մտահոգությունները հանձնում է 
Աստծուն, ոչ թե պատահական 
նշանների կամ առարկաների, 
նա ազատվում է ներքին լարվա­
ծությունից և  անորոշությունից։ 
Սուրբ Գրիգոր Տաթևացին ասում է. 
«Աղոթքը հոգու կենդանության 
նշանն է, ուստի և պետք է միշտ 
եռանդուն լինել աղոթելու մեջ, իսկ 
եթե աղոթքը դադարում է, նշանա­
կում է՝ մեռած է հոգին»։ Իսկ Խոս­
րով Անձևացին հետևյալն է նշում. 
«Աղոթքը պարծանքների պսակ է, 
փրկության պատճառ, բարիքնե­
րի առիթ, համբերության պարզիչ, 
աստվածպաշտության ծանոթու­
թյուն, Սուրբ Հոգուն հրավիրող»։

2. Սուրբ Գրքի ընթերցում։ Աստ­
վածաշունչը հավատացյալի հա­
մար մնում  է գլխավոր ուղեցույ­
ցը՝ օգնելով տարբերել ճշմարիտ 
հավատքը կեղծ համոզումներից։ 
Կանոնավոր ընթերցումը և խոր­
հումը Սուրբ Գրքի խոսքերի շուրջ 
ամրացնում են մարդու հավատ­
քը՝ թույլ չտալով, որ սնահավատ 
մտքերը տեղ գտնեն նրա հոգում։

3. Հոգևոր խորհրդատվություն 
և համայնքային կյանք։ Քահանան 
կամ հավատավոր ընկերները կա­
րող են օգնել մարդուն՝ գիտակցելու 
այն սահմանը, որտեղ սովորույթը 

վերածվում է սնահավատության։ 
Հոգևոր հովվի խնամքի ներքո 
գտնվող անձը հնարավորություն է 
ձեռք բերում՝ ընթանալու ճիշտ 
ճանապարհով։ Կիրակնօրյա Պա­
տարագներին և աստվածապաշ­
տական այլ արարողություններին 
մասնակցելիս մարդը հաղորդ­
վում  է աստվածային ճշմարտու­
թյունների ու խորհուրդների հետ, 
և այլևս այն սնահավատություն­
ները, որոնք թվում են «ճշմարտու­
թյուններ», ի չիք են դառնում Տիրոջ 
իմաստությամբ և Սուրբ Հաղորդու­
թյամբ։

Սնահավատությունը կարող  է 
թուլացնել մարդու հոգին, սահ­
մանափակել նրա ազատությունը 
և խանգարել իրական հավատքի 
զարգացմանը։ Սակայն քրիստո­
նեական հավատը հնարավորու­
թյուն է տալիս՝ ազատվելու սնա­
հավատությունից՝ վստահելով 
Աստծուն, աղոթելով ու հետևելով 
աստվածային պատվիրաններին։ 
Հավատացյալը, որ ապրում  է 
այս վերոհիշյալ սկզբունքներով, 
գտնում է հոգևոր խաղաղություն, 
խելամիտ մտածողություն և հաս­
տատուն վստահություն, որ կա­
րևոր են մարդու կյանքում։

Այսպիսով՝ սնահավատությունը 
միշտ եղել  է մարդկության հետ, 
բայց քրիստոնեական արժեքները 
մեզ սովորեցրել են ապրել ազատ, 
վստահ և հոգեպես կայուն՝ առանց 
վախերի ու անհիմն մտահոգու­
թյունների։ Քրիստոնեական հա­
մատեքստում սնահավատությունը 
դիտվում է որպես հոգևոր թուլու­
թյան նշան, քանի որ այն հեռաց­
նում է հավատացյալին Աստծուց 
և խոչընդոտում իրական վստա­
հության և հոգևոր կայունության 
զարգացմանը։

Սիրանուշ ԱԴՅԱՆ

Սնահավատությունը՝ հոգևոր վտանգ, և աղոթքը՝ ճշմարիտ ճանապարհ

Լևոն III թագավորը և Կեռան թագուհին՝ զավակների 
հետ. վերևում՝ «Բարեխոսություն»: Երուսաղեմ, ձեռ. 
2563, էջ 280ա, Կեռան թագուհու Ավետարան, 1272 թ.


