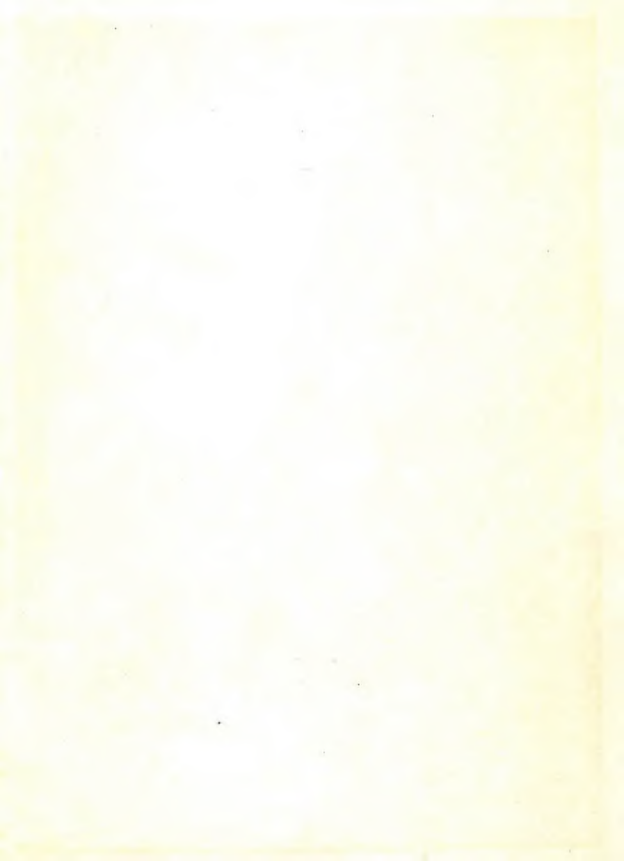
## K.X.KYLUHAPEBA

# APEBHENIIME TIAMATHIKM ABUHA











### ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՄՍՀ ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԱԿԱԴԵՄԻԱ ՀՆԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ԱՋԳԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ

Կ.Ք.ՔՈՒՇՆԱՐՅՈՎԱ

# THE THE CUPPLE STATES TO SET THE STATES OF T



<ԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՀ ԳԱ <ՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆ ԵՐԵՎԱՆ 1977

### АКАДЕМИЯ НАУК АРМЯНСКОЙ ССР ИНСТИТУТ АРХЕОЛОГИИ И ЭТНОГРАФИИ

908.6 (47.985) K - 96

К.Х.КУШНАРЕВА

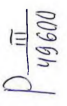
# ДРЕВНЕЙШИЕ ПАМЯТНИКИ ДВИНА







ИЗДАТЕЛЬСТВО АН АРМЯНСКОЙ ССР ЕРЕВАН 1977



Кинга представляет собой монографическое исследование одного из наиболее интересных памятников Армении начала I тысячелетия до н. э. Среди комплексов древнего Динна выделяются святилища, которые интерпретируются автором с помощью широких археологических и этнографических паралелей. В целом древний Двин вырисовывается как крупный ремесленный и религиозный центр Араратской равнины накануне урартского завоевания.

Ответственный редактор

К. Г. КАФАДАРЯН

65732

 $K = \frac{30202}{703(02) - 77} 35 - 76$ 

© Издательство АН Армянской ССР 1977

#### ГЛАВАІ

### РАСКОПКИ ДРЕВНЕЙШИХ КОМПЛЕКСОВ ДВИНА

Раскопками Двинского ходма и его ближайших окрестностей вписана одна из увлекательных страниц в историю древиси Армении. Здесь в средневековье процветал Двин - крупнейший политический, экономический и культурный центр страны, многогранный облик которого неоднократно был описан историками. Сохранившиеся сведения позволяли думать, что двинская земля тапт много бесценных археологических документов. Впервые лопата археолога прикоснулась к развалинам древнего городища в конце XIX в. Эпизодические раскопки в 1899 г. были проведены здесь Н. Я. Марром. Позднее, в 1904, 1907, 1908 гг. в Двине работал архимандрит Хачик Дадян. Однако систематическое научное изучение памятника началось лишь в 1937 г., когда в Двин выехала организованная Совнаркомом Армянской ССР экспединия под руководством С. В. Тер-Аветисяна. Прерванная во время войны, Двинская археологическая экспедиция возобновила свои работы в 1946 г. С этого времени она вела успешные исследования под бессменным руководством ныне покойного К. Г. Кафадаряна.

Город Двин по праву считается одним из наиболее известных и значительных памятинков Кавказа. Исключительный по своей научной ценности, разпоплановый и обильный материал, добытый за многие полевые сезоны, способствует воссозданию исторической картины страны на протяжении почти целого тысячелетия (IV—XIII вв.)1. Вместе с тем на цитадели Двина, пыне представляющей собой

Находки требовали специальных уточнений. С этой целью в северной части холма был заложен стратиграфический шурф, который выявил здесь последовательность жультурных напластований: под мощным средиевековым слоем залегал значительный слой периода раннего железа, лежавший в свою очередь на отложениях III тысячелетия. К сожалению, работы в шурфе, доведенном до глубины 14 м, были прекращены из-за угрозы обвала, и уровень залегания материка, а также характеристика нижних слоев остались тогда пеустановленными.

Эпизодические раскопки ранних слоев Двина начали осуществляться фактически с

1958 года, сначала на западных склонах холма, где под слоем раннего железа были выявлены признажи периода ранней броизы<sup>4</sup>, а

мощный оплывший холм (высота его около 30 м. Табл. 1), а также на участке города, не-когда примыкавшего с юго-запада к цитадели, чуть ли не с первых лет раскопок начали попадаться черепки арханчной чернолощеной посуды, чуждой гончарному производству средневековой Арментиг. Таким образом, уже вскоре после начала раскопок стало очевидным, что выгодное расположение местности, раскинувшейся в плодородной Араратской равнине, было облюбовано древним человеком задолго до расцвета здесь подлинной городской культуры.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> К. Г. Кафадарян. Город Двин и его раскопки, Ереван, 1952 (на арм. яз.); А. Калантарян. Материальная культура Двина IV—VIII вв. Археологические намятники Армении, 5, Ереван, 1970; Р. М. Джанполадян. Средневековое стекло Двина IX—XIII вв. Археологические намятники Армении, 7, Ереван, 1974.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Е. Байбуртян. Двинские матерпалы халдского периода. Рукопись. Архив Института археологии и этнографии АН АрмССР, д. № 53 (81). с. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> К. Кафадарян. О времени основания города Двина и о языческом хряме на выштороде, НФЖ, 1966, № 2, с. 52 (на арм. яз).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же, с. 52; его же. Город Двин..., с. 265; Э. В. Ханэадян. Культура Армянского нагорья в III тыс. до.н. э. Ереван, 1967, с. 13 (на арм. яз.).

затем распространились на большую (южную) его часть. Здесь, в разные годы на участках сотрудников экспедиции Э. Ханзадян, С. Есаяна, С. Махатчян, Л. Карапетян, М. Ваганян, Р. Григорян были сделаны интересные наблюдения, а также собрана большая коллекция древних предметов<sup>5</sup>. Постепенно выяснилось, что в южной части холма мощность культурных наслоений значительно превышала таковую на склонах. Под слоем IV—XIII вв. залегал слои древнего поселения с чернолощеной посудой и монументальными каменными постройками. Поистине сенсационным явилось обнаружение здесь в 1961 г. святилища с глиняными стелами, покрытыми рельефными композициями, полными своеобразной и загадочной символики6.

С 1967 г. по инициативе начальника Двинской экспедиции К. Г. Қафадаряна, систематическое изучение древнего слоя было поручено автору этих строк, перед которым сразу же встали три большие задачи: в поле это было 1) исследование новых, смежных со старым раскопом участков с целью уточнения стратиграфии памятника и получения дополнительных материалов7, 2) расчистка и фиксация архитектурных остатков в старом раскопе; в музее-3) проработка всей документации и самих материалов предшествующих археологических сезонов с целью привязки всех находок к исследованным ранее участкам. К сожалению, материалы, имеющиеся в нашем распоряжении по различным участкам раскопа, оказались не во всех случаях равноценными, т. к. участниками экспедиции дневники велись с разной степенью подроб-HOCTII.

В результате шестилетней работы в поле, а также в фондах Исторического музея Армении поставленные задачи в основной своей части оказались выполненными, что позволяет нам перейти к первому обобщению всего материала в целом<sup>8</sup>.

В настоящий момент площадь основного раскона в южной части холма приближается к 1000 кв. м. Глубина его доведена до 7 м от нулевой, самой высокой, точки современной новерхности холма. Некоторые коррективы в стратиграфию памятивка внесли раскопки последних лет новых, прирезанных с южной стороны, квадратов (5-і, 6-і, 7-і, 8-і, 9-і, 10-і) 9 Так, с верхней трети сохранившегося средневекового слоя на этом участке спускались прорезавшие на 5-6 м культурный слой многочисленные так называемые мусорные ямы, давшие великоленные образцы глазурованной посуды и стекла Х-ХІІІ вв. Этому уровню соответствовали также остатки полов жилых помещений, выложенных стандартным обожженным жирпичом. Ниже попадались образны глазурованной посуды ІХ в., которая затем сменилась простой керамикой еще более раннего времени. Судя по некоторым намекам, наиболее ранние средневековые находки здесь датируются IV в. Слой же имеет в целом мощность более 5 м.

Под средневековым слоем залегал слой периода раннего железа с характерной для этого времени чернолощеной посудой. Однако в целом ряде мест на южном участке раскона на стыке средневекового и древнего слоев, среди прослойки пепла, перемешанного с обгоревшими кирпичами, найдены фрагменты хорошо профилированных краснолощеных тарелок и чаш, различных сосудов и фляг из светлой, прекрасно обожженной глины, покрытых красной и черной росписью в виде параллельных линий, заостренных овалов, прямых и волиистых лент, косой сетки и др 10. Эта керамика, судя по прямым аналогиям в Армавире, Арташате, Джрарате, Гарии, Лцаване, суммарно датируется III—I вв. до н. э. В результате может быть сделан предварительный вывод о заселении Двинского холма в раннеармянский и эллинистический периоды11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Приношу глубокую благодарность всем сотрудникам Двинской археологической экспедиции, дневниками которых я пользовалась при написании настоящей работы. (Дневники хранятся в фондах археологического отдела Гос. исторического музея Армении).

<sup>6</sup> К. Г. Кафадарян. О времени основания..., рис.

<sup>7</sup> За 6 лет работы (1967—1969, 1971—1973 гг.) нами был исследован значительный участок древнего слоя, примыкавший с юга к старому раскопу. Наблюдения, сделанные во время этих раскопок, изложены в книге наиболее подробно.

в При написании пастоящей книги серьезную консультативную номощь мие оказали археологи А. Мар-

тиросян, С. Есаян, Т. Хачатрян, А. Қалантарян, этнографы Э. Карапстян, Д. Вардумян и Е. Бабаян, фольклорист С. Арутюнян. В оформлении кинги принимали участие художники Т. Трошкина и Р. Ламбет, фотографы М. Агаронян и Р. Аконян. Приношу всем перечисленным лицам мою глубокую благодарность.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Размеры квадрата 5×5 м. Чертежи и разрезы е этого участка будут опубликованы во II-ом томе отчетов начальника Диниской экспедиции К. Г. Кафадаряна.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Г. Кочарян. Керамика Двина эллинистической эпохи. ВОН, 1974, № 5, с. 82 (на арм. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Следы большого пожара на всем участке раскона в виде обгоревших докрасна сырцовых стен, залегавших выше находок периода раннего железа, А. А. Калантарин связывает с зимовкой в Арташате

Наконец, на глубине 7 м от поверхности, при зачистке глинобитных полов (кв. 6—і и 9—і) помещений слоя перпода раннего железа, залегавшего под раннеармянскими находками, были обнаружены находки перпода ранней бронзы; это массивная глубокая краснолощеная миска с несколько завернутым внутрь венчиком и одной полушарной ручкой, фрагменты двух миниатюрных чернолощеных сосудиков и широкий кремисвый вкладын серпа (рис. 1). Находки

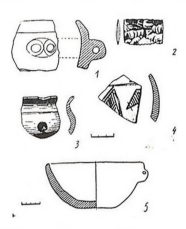


Рис. 1. Находки из слоя III тыс. до н. э. 1,3-5-керамика; 2-вкладыш серпа.

эти прямо указывают на распространенность поселения III тысячелетия и в южной части холма. Выяснение мощности самого древнего слоя остается нока делом будущего.

Как уже говорилось, основные усилия были направлены на исследование предурартского слоя. Однако в процессе его раскопок на разных участках (и разных глубинах) была зафиксирована группа более ранних матерналов, указывающих на процветание здесь жизни еще в III тысячелетии. Основная, хотя и небольшая коллекция была получена с западного склона холма 12 Здесь слой периода ранней бронзы, открытый лишь на локальном участке (кв. 12—h), залегал на глубине

римского полководца Корбулона (58 г.), после которой, как показывают письменные источники, город был предан отню. По его предноложению, находившийся поблизости Двин скорее всего был подвергнут той же участи. См. А. Калантарян, указ. соч., с. 38, примечание.

14 См. дневник Э. Ханзадян за 1959 г.

A ...

2,5 м; его продолжение прослежено вглубь на 1,5—2 м. Все находки были сосредоточены под стеной предурартокого времени. Это фрагменты сосудов разных форм и размеров с капислированным, врезным, желобчатым орнаментом, а иногда и их сочетаниями (рис. 2).

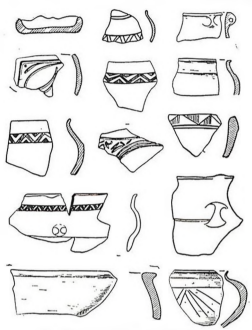


Рис. 2 Керамика из слоя III тыс. до п. э.

Имеются фрагменты очень крупных сосудовкоторые могли служить только для хранения сыпучих тел, или больших запасов вина (рис. 3). Наряду с «боем» попадаются отдельные целые экземпляры: небольшой грубый лепной сосуд с прямыми стенками, инзкий светлоглиняный широкогорлый горшок с четко выделенной средней частью, толстостенный темно-бурый «кухонный» горшочек (рис. 4). К числу редких находок надо отнести массивную толстостенную очажную подставку в виде приземистого, открытого с одной стороны горшка и в силу своего прямого назначения-быть поставленной на угли очага-не имеющую пижней части (рис. 5, 6). Подставка богато украшена желобчатым и врезным орнаментом, указывающим на ее дополнительную символическую пагрузку.

Остальные находки связаны с земледельческим укладом хозяйства, а также различны-

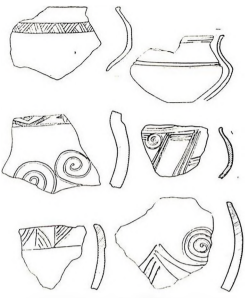


Рис. З Керамика из слоя III тыс. до и. э.

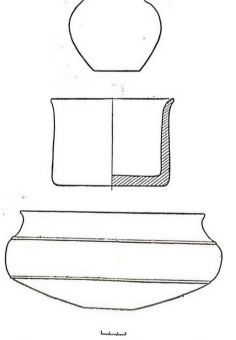


Рис. 4 Сосуды из слоя III тыс. до н. э.

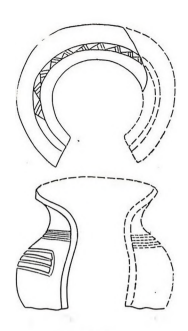


Рис. 5 Очажная подставка.

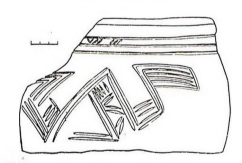


Рис. 6 Деталь очажной подставки.

ми домашинми промыслами древнего населения. Это зернотерки, иссты и терочники, обсиднановые вкладыши сернов, глиняные колесики от моделей повозок, броизовая булавка с ушком, костяной и обсиднановый наконечники стрел, раковины каури и оригинальная костяная полусферическая поделка с тонкими врезными кружочками (рис. 7).

Напомини, что слой периода ранней броизы помимо западного склона был зафиксирован в северной и южной частях холма. Наконец, песколько фрагментов происходят

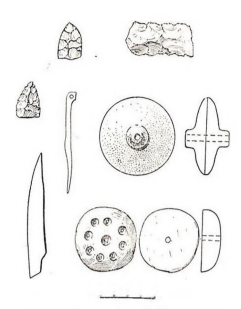


Рис. 7 Межие поделки из слоя 111 тыс. до и. э.

из инжинх горизонтов так называемого городского квартала средневекового Двина (рис. 8).

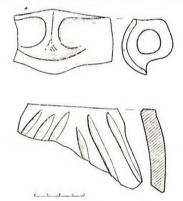


Рис. 8 Керамика на слоя III тыс. до п. э. (участок городского квартала)

Таким образом, устанавливается, что самое древнее поселение было достаточно обширным и запимало не только весь холм, по и прилегающую к нему с юго-запада территорию. На территории поселения существовал, по-видимому, и могильник. Об этом свидетельствует пока лишь одно погребение, открытое в 1967 г. в инжней части западного склона. Грунтовая могила в кв. 18-а оказалась полуразрушенной: в ней обпаружен плохо сохранившийся костяк и несколько сосудов, стоявших в голове нокойного. Это были две одинаковые глубокие чернолощеные миски «на розовой подкладке» с матенькими круглопроемными ушками (рис. 9, 1—2), крупный,

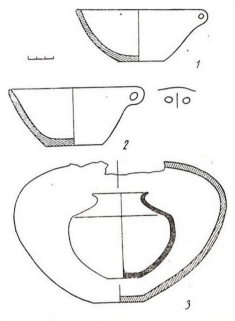


Рис. 9 Сосуды из погребения III тыс. до и. э.

сильно раздутый в верхней трети, лощеный «до металлического блеска» котел с остатками какого-то варева, дошедшего в виде костей баранка (рис. 9, 3) и изящный краснолощеный горшок с резко моделированным переходом от венчика к тулову (рис. 9). Исходя из некоторых синхронных параллелей, можно предположить, что могильник располагался на заброшешной части поселения.

Наконец, помимо материалов, хранящихся в фондах Псторического музея Армении, небольшая коллекция керамики Ш тысячелетия нахолится на археологической базе Двина (рис. 10). Ее происхождение связано е расконками на том же западном склопе Двинского холма.

К сожалению, слой периода ранней бронзы изучен еще очень слабо— не установлена

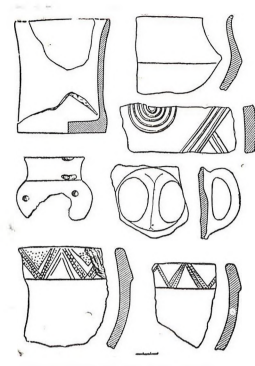


Рис. 10 Керамика из слоя III тыс. до н. э

его мощность, не прослежена его внутренняя стратиграфия, не «пойманы» жилые помещения. Однако в территориальной разбросанности находок и в разнохарактерности добытой из слоя жерамики содержится намек на длительную жизнь самого раннего поселения Двина и уж во всяком случае на существование его во второй половине ПП тысячелетия

Таким образом, раскопки слоев III тысячелетия в Двине представляются весьма перспективными и при достаточном размахе, бесспорию, проясият картину динамики всего памятника в целом.

Слой периода раннего железа, дошедший до нас в виде двухметровых культурных отложений, обращает на себя внимание тремя характерными особенностями. 1) явными следами монциого пожара, лежащего в верхней его части, 2) наличием монументальной каменной архитектуры и 3) необычным составом находок, среди которых на раскрыгом участке преобладают вещи либо культового, либо производственного назначения. Вся голща слоя оказалась насыщенной кусками сырцовых

киринчей, обгоровшими деревянными плахами, костями животных, керамикой, броизовыми и железными предметами и пр.

Архитектурные остатки фиксируются в нижней части слоя по всей илощади раскона. Это -каменные фундаменты монументальных степ помещений различного масштаба и разного назначения (табл. I, 2; табл. II, I— 2) 14. В ряде случаев сохранились и верхине их части, состоящие из сырцово-киринчных кладок. Фундаменты стен обычно складывались из двух рядов крупных естественной формы кампей, внешняя сторона которых, как правило, подтесывалась. Длина самых больших кампей доходит обычно до 60-70 см, а в отдельных случаях-до 1 м. Камии укладывались на глиняном растворе. В тех случаях, когда требовалось нарастить толщину степы, в середине фундамента клали камин меньшего размера.

Тщательная расчистка и фиксация фундаментов степ на исследованном участке привела к установлению трех строительных этанов. Самой древней здесь оказалась проходящая через весь раскои с севера на юг широкая прямая капитальная стена (кв. 8-і, 8-і, 8-g, 8-f, 8-e; Табл. II, 2; III, 1). Протяженность ее на прослеженном участке около 20 м. С. южной стороны эта степа уходит под обрез раскона (табл. III. 2), в то время как в северпой части она вместе с перпендикулярной ей стеной образует прямой угол. Эта последняя, уходящая в своей основной части под северный обрез раскона, была зафиксирована с одной стороны. Любонытно, что здесь, поблизости от стыка двух стен, наметился неширокий проем, ведущий в большое огороженное пространство. Малое количество находок на этом пространстве, а главное, отсутствие здесь обгоревших илах перекрытий наводит на мысль, что здесь размещался двор, непосредственно примыкавний к помещенню.

Капитальная стена сохранилась не всюду одинаково. Ее северный участок дошел в виде фундамента, состоящего из ряда крупных, хороню подогнанных друг к другу и подтесаных с восточной (фасадной) стороны камией, к которым примыкали более мелкие камии. Быть может, такой же ряд крупных жамией был уложен и с другой, западной строны; в этом случае естественно предположить, что при последующих строительных работах этот ряд был разобран.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Планы и разрезы помещений будут опубликованы во 11 томе отчетов Двинской археологической экспедиции,

Значительно лучше дошел до нас южный участок стены (кв. 7—і), где на каменном фундаменте корошо сохранились 8 рядов сырновых жиринчей Киринчи имеют одинаковые размеры (40×26×10 см), уложены на глиняюм растворе толщиной 2—3 см, а затем обмазаны таким же раствором сверху. Таким образом, высота сохранившейся части сырцовой стены была 1,05 м. (Табл. IV, 1). Мощный завал верхией части этой стены, обрушившейся на восточную сторону во время пожара, указывает на значительно большую ее первоначальную высоту.

Именно здесь в 1970 г. автором этих строк была открыта часть святилища с прекраспо сохранившимся глиняным полом, примыкавшая к восточному фасаду описанной стены (Табл. IV, 2). Это святилище мы назвали первым. На полу святилища оказалась глиняная ступенька, на которой фасадом на юго-запад стояла глиняная же алтарная илита с рельефными изображениями. Длина алтарного возвышения составляет 1,8 м, высота-25 см. (Табл. V. 2). Перед алтарем обнаружен мощный слой золы-следы длительного возжигания огия. Весь комплекс находок у алтаря носит культовый характер и свидетельствует о совершении на этом месте какихто ритуальных действий-

Окончательные размеры святилища устаповить не удалось, т. к. часть помещения осталась под иятиметровым средневековым слоем.
Но уже сейчас можно говорить о том, что это
было достаточно большое закрытое помещепне с колоннами, поддерживавшими плоскую
крыщу. Остатки последних в виде круглых
массивных обугленных куоков дерева и рухпувших при пожаре деревянных плах кровли
с отпечатками тростника повсеместно зафикспрованы на полу этого помещения.

Стены первого святилница, как говорилось выше, были сырцовыми. В них поменцались инши для ритуальных сосудов. Одна такая стенная инша находилась недалеко от алтаря. Ширина се 1,45 м, высота сохранивнейся части—0,7 м.

Алтарь представлял собой квадратную (55×55×5 см) глиняную стелу с хорошо сохранившимися, сильно стилизованными, наленными ярусными изображениями (рис. 11); в верхием ярусе размещены три стилизованные головы животных с очень большими нолукруглыми рогами; средний иояс представляет собой прямоугольную, обрам-

ленную валиком рамку, в которой размещены три абстрактно-схематизированные фигурки каких-то животных в окружении символических знаков в виде кружков разного диаметра. Нижияя треть стелы покрыта девятью наразлельными округло провисающими полудугами. Морды верхних животных и все детали в виде наленных валиков покрыты косыми насечками.



Рис. 11 Алтариая стела первого святилища.

Вокруг алтарного возвышения в раднусе 3—4 м в большом беспорядке были разбросаны следующие предметы:

1. Крупные куски огромного толстостенного караса темно-серого цвета, украшенного горизонтальным змесобразным наленным поясом. Высота таких карасов обычно доходит до 1.5—2 м.

2. Сильно вытянутый черполощеный сосуд пилиидрической формы, слегка припухлый в средней части. Поверхность парными паленными валиками разделена на четыре широких яруса; венчик округло утолицен; над ини двемаленькие вертикально продырявленные ручки; верхинй ярус покрыт орнаментом «в слочку», напесенным неглубокими линиями по сырой глине; в следующем ярусе расположено волнообразно изогнутое тело змен; два пижних яруса гладкие. Дно сосуда илоское. Высота сосуда—82 см. днаметр венчика—28 см. наибольший днаметр тулова—33 см. днаметр дна—20 см (рис. 12)

3. Такой же цилиндрический серолоще-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> См. дневники К. Х. Кушпаревой за 1967—1969. 1971 гг.

ный сосуд, слегка принухлый в средней части (верхняя часть не сохранилась) <sup>15</sup>. Поверхность разделена на инфокие ярусы нарными наленными валиками; наверху (это, очевидно, второй сверху пояс) паленная волнообразная змея; ниже, между двумя горизонтальными валиками, узкий пояс, орнаментированный «в елочку». Высота сохранившейся части—52 см, наибольний диаметр тулова—30 см, диаметр дна—22 см.

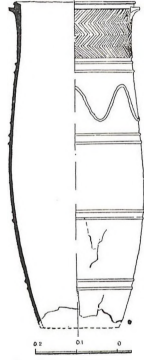


Рис. 12 Ритуальный сосуд.

4. Обломки двух аналогичных сосудов с наленным изображением змей и орнаментом «в слочку».

5. Йоловина глиняного толстостенного расширяющегося кверху кубка (вторая половина не обнаружена). Кубок слеплен из двух продольных частей. Поверхность сильно псстрадала от ножара. На новерхности тончайшей гравировкой и точечным орнаментом начесена сложная охотшчья сцена. Комнозиция

разделена горизонтальным пояском на две части. В верхней изображены два охотника в полном облачении, с большими луками; на них-шлемы, кольчуги, пинрокие пояса, шаровары и высокие саноги с загнутыми кверху посами; у поясов-длинные кинжалы. Позади верхнего охотника две детящие птицы, несколько пиже-фигура насущегося козлика. За охотинками несутся 4 лошади; две средине в упряжке, справа пристегнута третья, левая лошадь несется свободно. Изображение колесинцы не сохранилось. На дышле запряженных лошадей сидит птица. В инжией части кубка изображен такой же охотник, но со щитом в руках, в окружении двух итиц (сцена сохраиплась не полностью). Перед ним какое-то животное (сохранилась лишь часть). Высота сохранившейся части кубка— 17,5 см, напбольшая шприна—13,5 см (рис. 13; габл. VIII).

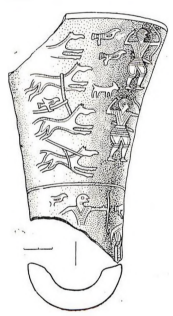


Рис. 13 Ритуальный кубок.

6. Небольшой темпо-корнчиевый лощеный кувшинчик с узким раструбным горлом и двуми горизонтальными поясками на тулове. Высота—12 см, днаметр горла—6 см, днаметр дна—3,5 см (рис. 14).

7. Обломки различных чернолощеных

сосудов.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Сосуд стоял в инше степы.

8. Несколько железных наконечников стрел листовидной формы (рис. 15).

9. Бронзовый наконечник стрелы рис.

16, 5).



Рис. 14 Глиняный сосуд

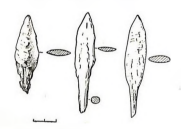


Рис. 15 Железные наконечники стрел.

10. Миниатюрное бронзовое колечко (рис. 16, 20).

Примерно в двух метрах к западу от алтаря, между алтарным возвышением и степой святилища, непосредственно на глиняном полу лежали поставленные друг на друга две каменные плиты, возле которых найдены:

11. Небольшой двусторонний молоточок, сделанный из розоватой овальной гальки; в средней его части неглубокие выбитые пазы для скрепления орудия с деревянной рукоят-кой; на обеих концах следы работы (обби-

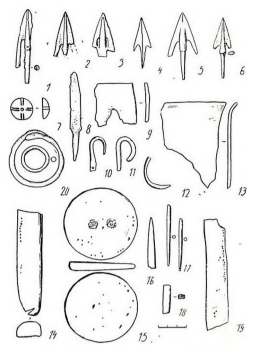


Рис. 16 Бронзовые предметы мастерской. 1—6—наконечники стрел; 7—бусина; 8—нож; 9—13—обломки бронзового сосуда; 10—крючок, 11—12—куски сронзового прута; 14—19—заготовки металла, 20—браслет и колечко.

тость), указывающие на двустороннее использование обенх рабочих поверхностей. Длина—7,5 см, ширина—5 см (рис. 17, 2).

12. Несколько крупных и мелких осколков обсидиана, сколотых с нуклеуса, находив-

шегося тут же.

13. Большое количество мелких кусков сильно обгоревшей и растрескавшейся каменной породы (предположительно стеатит).

Медный брусок-заготовка. (рис. 16, 18). Производственный характер этого небольшого комплекса не вызывает сомнения Повидимому, плиты служили наковальней, на которой незадолго до гибели поселения с помощью молоточка производили разного рода работы: раскалывали обсиднан и стеатит (мягкий камень, пригодный для различных поделок). Нам представляются наиболее интересными здесь точно зафиксированные следы производственной деятельности испосредственно в помещении явно культового харак-

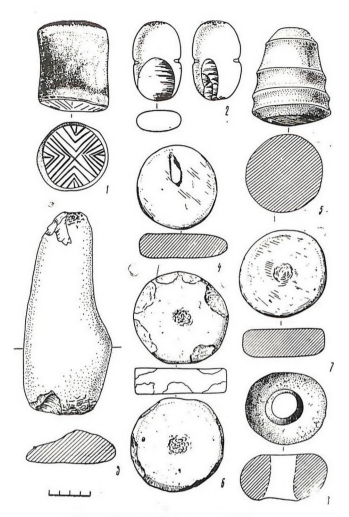


Рис. 17 Каменные изделия из мастерской 1—штамп; 2—молоточек; 3—универсальный молоток; 4,7—заготовки; 5—заготовка штампа (?); 6—наковальня; 8—каменное орудие.

Святилище погибло во время пожара. Пожар документируется толстой угольной прослойкой, под которой погребены все паходжи, мощным обгоревним завалом верхией части стены, наличием рухнувних обуглившихся деревянных колони и перекрытий, беспорядочностью расположения вещей. На внезанность случившейся катастрофы указывают все оставинеся здесь вещи.

Второе святилище, открытое во время раскопок 1961—1962 гг., располагалось примерно в 19—20 м западнее первого, на глубине около 4,5 м от поверхности. Относительно малая глубина его залегания по сравнению с первым объясияется, по-видимому, рельефом материковой части холма, в результате чего культурные напластования на этом участке оказались инспадающими с запада на восток.

Последующее углубление слоев, несомненно, внесет ясность в этот вопрос, однако и сейчас полное стилистическое сходство алтарей святилищ позволяет говорить о том, что они су-

ществовали одновременно.

Второе святилище, также погибшее во время пожара, продставляет собой просторное, вытянутое с юго-запада на северо-восток помещение площадью около 31,5  $M^2$  (7×4,5), развернутое под небольшим углом по отношению к основной стене первого святилища. От его стен хорошо сохранились лишь фундаменты; верхине же сырцовые части были, скорее всего, уничтожены при постройках помещеини эллинистического времени<sup>16</sup>. Вход в святилище находился с юго-западной стороны напротив алтаря, размещавшегося в северовосточном углу помещения, у самой стены17. Здесь вертикально поставленный и обращенный лицевой стороной к юго-западу глиняный алтарь был как бы вмазан в значительно большую по размерам овальную в плане глиняную «спину», подпертую, в свою очередь, с тыльной стороны каменной стеной номещеиня; размеры «спины» 1,15× 1,28×0,35 м. Перед алтарем находилась глиняная вымостка. окаймленная полукругло уложенными круппымижамиями. Внугренияя часть этой ограды была заполнена толстым слоем золы-веским доказательством горевшего здесь некогда «вечного» огня. В центре ее обнаружен культовый сосуд на подставке. Поверх этой золы расчищен завал небольших камией, образовавшийся в результате обвала ограды. Рядом-яма для сброса золы, обложенная такими же камиями. Вся площадь около алтарной части святилища была забита золой.

Алтарная стела (65×70×6 см), также обращенная лицом на юго-запал, с фасадной стороны была покрыта сплошными рельефными изображениями (рис. 18; табл. VII). Последние выполнены тем же невысоким валижом с насечками и как формой, так и содержанием, перекликаются с алтарем первого святилица. Фасад алтаря здесь традиционно делится жак бы на три горизонта: верхинй за-

нимают три рельефные стилизованные головы рогатых животных; однако рога их значительно короче рогов животных нервой стелы и несколько завернуты внутрь; средний нояс состоит из семпадцати округло-провисающих вписанных друг в друга валиков с насечками; под ними—изображение извивающейся змен с концентрическими знаками но бокам и множеством округлых выпуклостей вдоль всего тела; еще ниже, с двух сторон,—такне же вписанные друг в друга полукруги валиков, вынолненные в обратном направлении.

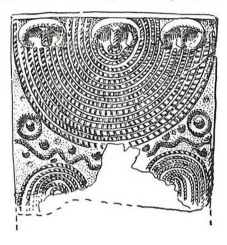


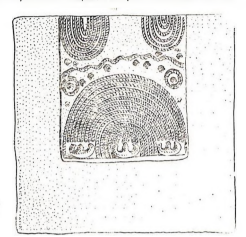
Рис. 18 Алтарная стела второго святилища.

Последующая, после обнаружения, история этого алтаря весьма любонытна. С целью предохранения хрупкой плиты от разрушения алтарь был оставлен ін situ и перекрыт пебольной киринчной постройкой. Однако атмосферные влияния оказались достаточно сильными и лицевая часть алтаря со временем начала отсланваться. Разрушилась и передняя часть «синны». Под описанным рельсфиым фасадом алтарной стелы оказалась более древняя лицевая поверхность, примерню таких же размеров. На ней уже не было рельсфов, а вся ее площадь была покрыта геометрическим орнаментом «в елочку», вырезанным по сырой глише концом толстой

<sup>16</sup> Направление стен помещений доурартского слоя и эллинистических построек, как правило, совпадает. При сооружении последних верхине (сырцовые) части древнейших стен, очевидно, спосились и на их каменных фундаментах возводились повые фундаменты. Эти последние иногда были несколько смещенными по отношению к первым и образовывали вместе с инми исбольние ступеньки. В результате у повых помещений получался как бы двойной фундамент.

 $<sup>^{17}</sup>$  См. дневник М. Ваганян за 1961-1962 гг. См. также указанную статью Г. К. Кафадаряна, с 55.

палочки (рис. 19, 2). Эта новерхность, а также расположенная пад нею и обнажившаяся часть «спины» оказались сильно зажопченными горевшими перед алтарем «вечным» огием.



алтарная плита в силу каких-то обстоятельств должил была быть заменена, к ее лицевой стороне примазали новую поверхность, на которую нанесли рельефные изображения. За-



Рис. 19 Реконструкция алтарной стелы второго святилища. 1-поздний фасад алтаря; 2-ранний фасад алтаря.

Таким образом, второй жультовый намятник неожиданно оказался как бы стратиграфически расчлененным. В результате наблюдений его создание нам рисуется следующим образом: нервоначально алтарное сооружение состояло из высокой глипяной «спины», прислоненной к степе, в которую была вмазана алтарная плита с врезиям геометрическим орнаментом; перед ней в полукруглой ограде постоянно тлел огонь. Позднее, когда старая



Рис. 20 Ритуальный карас.

тем, для того чтобы она прочнее держалась на месте, парастили глипу и на передней части «спины» вокруг новых изображений.

Непосредственно перед алтарем были обнаружены ритуальные сосуды: небольшая миска на подставке, обломки очень большого толстостенного чернолощеного жараса с рельефными фигурами бегущих козлов и ползущих змей (рис. 20; табл. IX, 2), высокий сосуд с прямыми стенками. Несколько поодаль находился крупный светлоглиняный прекрасно лощеный сосуд с небольшой раструбной горловиной и биконическим туловом.

Третье святилнще располагалось по соседству со вторым, с западной его стороны (кв. 12-і 12-h, 13-і, 13-h) и было первоначальпо опознано по обломку еще одной глиняной стелы, обнаруженной во время расконок в 1962 году!<sup>8</sup>. Это было также закрытое помещение с сырцовыми стенами на каменном цоколе. Площадь его не превышала 20—22 кв. м. В помещении было две ямы, на дне одной из которых, выложенном илоским камием зернотерки, лежали обгорелые ветки винограда; в другой яме обнаружены четыре миниатюрных сосуда—две мисочки и два кувшинчика (рис. 21 и 22 1—4). В этом же помещении, также

Лиевинки Л. Карапетян за 1961--1962 гг.

ногибшем от пожара, были пайдены черполощеные сосуды со скульптурно-моделированными бычьими головами (рпс. 23), около 20 миниатюрных кувшинчиков (рпс. 22, *I—I4*), а также малспький глиняный идольчик в виде спльно стилизованной человеческой фигурки с мягко спадающими складками одежды (рпс. 24: табл. XIII, *I*).

Разбитая алтариая плита имела трапециевидную несколько суживающуюся книзу фор- $My^{19}$ . Ее размеры  $62 \times 51 \times 5$  см. Плита была также украшена рельефными изображениями, представляющими собой сочетание антропоморфных, зооморфных и геометрических фигур, выполненных налепными валиками с насечками (рис. 25; табл. XII и XIII). В перхней части, в дьух рядах, помещены сильно стилизованные антропоморфные головы-наверху пять крупных, ниже-две поменьше; под ними-неоколько рядов горизонтальных валиков, между которыми располагается фигура извивающейся змен, окруженная круглыми налепами; внизу, в середине, вписанные друг в друга и направленные вершинами вверх треугольники; по бокам-такие же, по косо расположенные фигуры.

С севера к третьему алтарному помещеиню примыкала небольшая постройка с сырповыми стенами на камениом цоколе<sup>20</sup>. Сгоревише во время пожара и рухнувшие внутрь номещения илоские балки перекрытия с остатками обмазанного глиной тростинкового настила придавили большое количество сосудов, которыми оно было буквально забито. Обилие обгоревшего кирпича, золы и угля в сочетании с необычным количеством сосудов первоначально навело С. А. Есаяна, исследовавшего это помещение, на мысль, что здесь некогда располагалась мастерская по обжигу посуды. Вскоре же, не обнаружив самой печи, керамических шлажов и бракованных сосудов, он от этого предположения был вынужден отказаться.

В номещении, примыкавшем к третьему святилищу, были найдены кости крупного и мелкого рогатого скота, рог оленя, бараны астрагалы, ступки и зерпотерхи, глиняная модель жолеса, раковины каури, броизовый бубенчик и рубчатый браслет.

Сосуды в этом помещении составляли значительную часть всей керамической кол-

лекции доурартского Двина. Многие из них стояли на полу, другие же находились, как и в нервом святилище, в специально устроенных стенных иншах. В некоторых сосудах обнаружены остатки мясной инщи в виде костей животных.

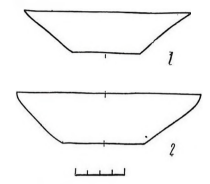


Рис. 21 Миниатюрные мисочки.

Помимо описанных нами трех святилищ, с открытого на холме участка происходит фрагмент еще одной стелы. Однако ее археологическое окружение, судя по имеющимся у нас данным, не вполне определимо.

Итаж, представляется бесспорно установленным, что на Двинском холме функционпровало несколько святилищ, действовавших, судя по ряду данных, в одно и то же время<sup>21</sup>. Грандиозный пожар одновременно прекратил их существование.

Во всех помещениях святилищ, открытых на холме и на прилегающих к постройкам участках, было обнаружено большое количество разнообразной посуды. По формальнотинологическим признажам все сосуды делятся на 12 групп, подробное описание каждой из которых мы приводим ниже.

 Очень крупные карасы с округлым туловом, широким горлом и маленьким днищем, покрытые рельефными и врезными изображениями.

 Очень крупный светлый лощеный жарас с широким раздутым туловом, узким днищем и инзким открытым горлом, оканчивающимся закругленным венчиком. Изображения располагаются несколькими поясами, разделенны-



<sup>21</sup> Помимо святилищ, на Двинском холме была раскопана также металлообрабатывающая мастерская. Об этом см. в специальных разделах (с. 28—35, 80—104).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Мастерски восстановленная реставратором Г. И. Аревшатяном, эта стела находится сейчас в экспозиции Исторического музея Армении.

 $<sup>^{20}</sup>$  См. дневники С. Есаяна и Э. В. Ханзадян за 1958—1959 гг. См. также общий дневник К. Г. Кафадаряна за эти же годы.

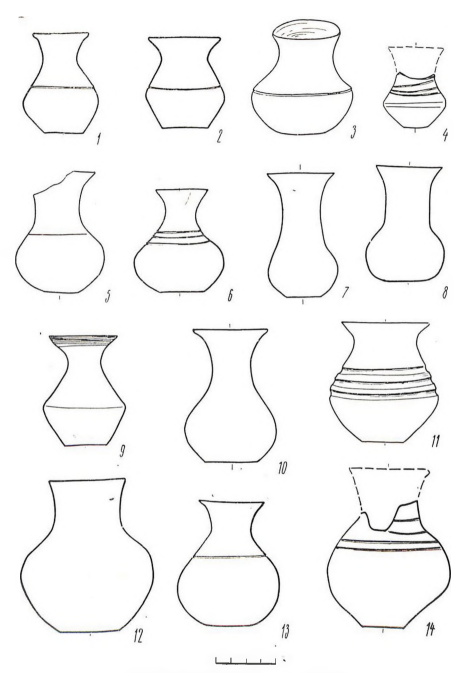


Рис. 22 Миниатюрные кувшинчики из святилищ. — 18 —

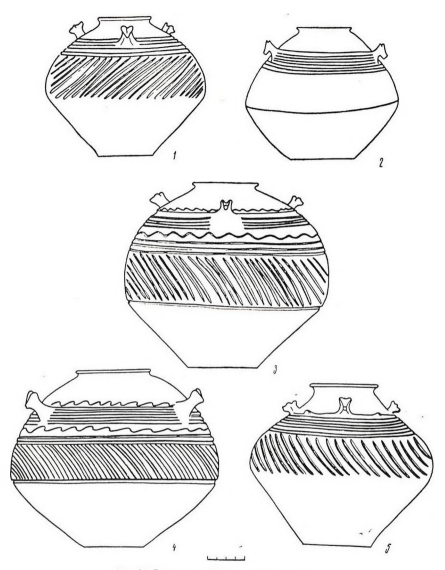


Рис. 23. Ритуальные «бычьеголочые» сосуды.

ми горизонтальными валиками; в верхием поясе из процарананных кружков составлены фигуры в виде углов; ниже рельефные фигуры фантастических коз и оленей (самцов с ветвистыми рогами и безрогих самок) с лучеобразными жонечностями, над которыми помещены диски, выполненные врезанными кружками с точкой посередние; здесь же стреляющие в инх из луков конные и пешие охотники; рядом изображены фантастические птицы и рыбы, еще инже, в следующем ярусе,—налепное извивающееся тело змеи; два последних яруса не имеют украшений. Высота сосуда—37 см,

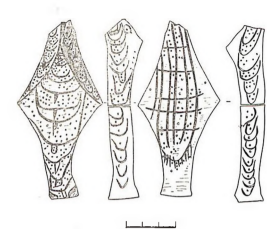


Рис. 21 Глиняный идольчик.



Рис. 25 Алтариая плита третьего святилница.

диаметр венчика—32,5 см, диаметр динща—18 ем (рис. 26; табл. XI).

2. Очень крупный черполощеный карас с широким раздутым туловом, маленьким диншем и шаким открытым гордом, оканчивающимся закругленным венчиком. Изображения распределяются песколькими поясами: в верхнем поясе под гирляндой врезанных кружков имеются три скульитурно-стилизованные головки животных-скорее всего бычков; ниже идет пояс с рельефиыми изображениями бегущих козлов с длишыми рогами в окружении тех же круглых знаков; за ними фигура бегущей собаки; еще ниже, в двух поясах, извивающиеся рельефные змен с приполнятыми головками, также сопровождаемые круглыми наленами: самый инжини пояс-без изображений. Высота сосуда-90 см, днаметр венчика-32 см, диаметр динца-18 см (рис. 27; табл, X, 1).

3. Очень крупный чернолощеный карас с пироким раздутым туловом, маленьким днищем и открытым горлом, оканчивающимся закругленным венчиком. Изображения распределяются горизонтальными поясами. В верхних двух поясах волинстые рельефные палены, иммитирующие змей, окруженные врезными кружками с лучистыми краями; ниже ряд рельефных бегущих козлов с длинными рогами—2 самца и 5 самок—на фоне тех же кружков; следующий пояс—рельефная змея с приподиятой головкой, сопровождаемая врезными кружками; два пижиих яруса—без изображений. Высота сосуда—87 см, днаметр венчика—32 см, днаметр динща—18 см (рис. 20; табл. IX, 2).

4. Очень жрупный серолощеный карас округло вытянутой формы с небольшим динщем и широким инзким горлом, оканчивающимся круглым венчиком. Сосуд украшен рельефными и процарапанными изображениями. Под венчиком-мелкие схематические фигурки козлов. Ниже широкий пояс с рельеф. ным изображением змен; тело змен покрыто насечками, иммитирующими рисунок жожи, голова приподнята. От головы змен отходят зигзагообразные линии, иммитирующие струи воды; такие же линии в сочетании с прямыми парадлельными линиями отходят вииз от каждого изгиба ее тела. Ниже-еще одна змея, по уже без узорчатого покрова и какихлибо дополнительных украшений. Высота сосула—82 см, днаметр венчика—39 см, днаметр днища—20 см (рис. 28; табл. IX, *I*).

5. Очень крупный чернолощеный карас с округло-удлиненным туловом, небольшим динщем и инзким открытым горлом, оканчивающимся закругленным венчиком. Изображения распределяются неоколькими поясами. В верхием ингроком ноясе, друг над другом, изображены две извивающиеся змен в сопровождении кружков с лучистыми краями; средний нояс-без изображений; в инжием—третья рельефная змея, уже без традиционных кружков. Высота сосуда—80 см, диаметр венчика—37 см, диаметр динца—22 см.

6. Очень крупный черполощеный карас с раздутым туловом, небольшим динщем и низким открытым горлом, оканчивающимся закругленным венчиком. Сосуд разделен на два инпроких горизонтальных пояса, в каждом из которых имеется наленное изображение змен. Высота сосуда—85 см, диаметр горла—48 см, диаметр динща—21 см (рис. 29).

Нзображения распределяются несколькими горизоптальными поясами. В верхием ноясе рельефом изображены фигуры насущихся козлов; ниже—две рельефные змен с приподнятыми наветречу другу головками; в следующем ряду—рельефные фигуры оленей с ветвистыми рогами; пиже—еще одна извивающаяся змея.

 Крупные лощеные кувшины с высоким узким горлом, биконическим туловом и небольшим днищем.

8. Крупный прекрасно лощеный черный кувини; горловина высокая, узкая, с раструб-

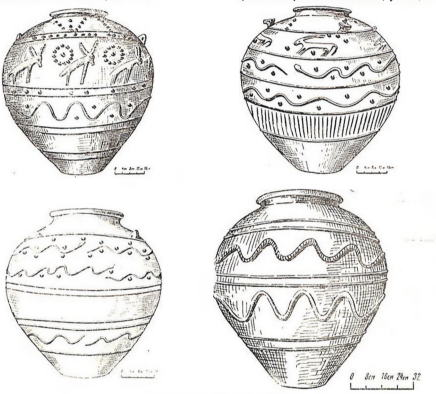


Рис. 26-29 Ритуальные карасы.

7. Очень крунный жарас с округлым тулоком, низким широким горлом, оканчивающимся круглым венчиком и небольшим диищем<sup>22</sup>. ным венчиком; тулово биконическое, сильно расширяющееся в средней части; динще небольшое. Сосуд слеплен из трех частей, места соединения покрыты тонким валиком. В верхней части тулова врезаны веринивами вниз треугольники, заполненные горизонтальными зигзагообразными поясками с затертой белой краской; ниже—широкий пояс, заполненный

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Примерное описание этого сосуда дается по сохранившейся фотографии (табл. X, 2), где он представлен в реставрированном виде. В настоящий момент этот сосуд хранится (в обломках) в фонде археологического отдела Гос. исторического музея Армении.

косым рифлением; горловина и нижияя часть тулова покрыты вертикальным лощением. Высота сосуда—49 см, днаметр венчика—14 см, диаметр днища—11 см (рис. 30, 1; табл. XIV. 2). Найден в помещении на западном склопе холма (жв. 12-h).

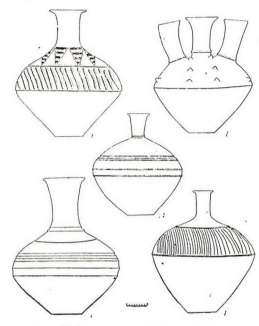


Рис. 30 Крупные узкогорлые кувшины.

9. Круппый прекрасно лощеный черный кувини; горловина высокая, узкая, с отогнутым венчиком; тулово биконическое, сильно расширяющееся в средней части; динще пебольшое. Сосуд слеплен из трех частей. Нижняя часть горла и верхняя половина тулова украшены легкими выпуклыми горизонтальными полосками. Высота сосуда 52 см, диаметр венчика 16 см, днаметр динща 12 см, (рис. 30. 3; табл. XIV, I). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

10. Крунный прекрасно лощеный черный кувщин; горловина высокая, уэжая, с отогнутым венчиком; тулово биконическое, сильно расширяющееся в средней части; днище небольшое. Сосуд слеплен из трех частей. В верхней части тулова широкий пояс, заполненный косым рифлением. Высота сосуда 52 см, днаметр венчика 14 см, днаметр дница 11 см (рис. 30, 5). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

11. Крупный прекрасно лощеный черный кувшин; горловина высокая, не очень узкая, с отогнутым венчиком; тулово быконическое, сильно расширяющееся в средней части; динще небольшое. Сосуд слеплен из трех частей. Нижняя часть горла и верхияя часть тулова украшены горизонтальными выемчатыми поясками. Горловина и нижияя часть тулова нокрыта вертикальным лощением. Высота сосуда—53 см, диаметр венчика—16 см, диаметр динща—12 см (рис. 30, 4; табл. XV, 1). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

12. Круппый прекрасно лощеный черный жувшин; жувшин имеет три высоких и узких горловины с отогнутыми венчиками и биконическое тулово, сильно распиряющееся в средней части; динще небольшое. Сосуд слеплен из ияти частей: три горловины, верхияя и инжияя части тулова; жаждая горловина опоясана винзу легким выпуклым пояском; верхияя часть тулова украшена шестнадцатью сосцевидными выступами. Сосуд покрыт вертикальным лощением. Высота сосуда—44 см., диаметр средней горловины—17 см., божовых—9,5 см. диаметр динща—12 см (рис. 30, 2; табл. XV, 2). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

III. Крупные лощеные кувшины с невысоким раструбным горлом, биконическим туловом и небольшим дницем.

- 13. Крупный прекраспо лощеный черный кувшин; горловина невысокая, раструбной формы; бижоническое тулово украшено двумя легкими горизонтальными валыками; шижияя часть покрыта вертикальным лощением; сбоку маленькая наленная ручка с горизонтальным круглым отверстием. Высота сосуданым круглым отверстием. Высота сосуданаметр венчика—12 см, днаметр динща—15 см (рис. 31, 3; табл. XVI, 5). Точное место находжи не установлено.
- 14. Крупный прекрасно лощеный кувшин розового цвета; горловина невысокая, раструбной формы; округло-выпуклое в верхней части биконическое гулово украшено волинстой врезной линией, горизонтально вдавлеными поясками и косым, направленным в разные стороны рифлением, расположенным отдельными участками; гладкая пижняя часть сосуда косо срезана к диницу. Сбоку маленькая наленная ручка с горизонтальным отверстием и три сосцевидных выступа. Высога сосуда—35 см, днаметр венчика—12 см, днаметр диница—13 см (рис. 31, 1; табл. XVI, 4). Найден в занадной части раскона (кв. 10-h).

15. Крупный лощеный кувшин серого цвета; горловина невысокая, раструбной фор-

мы; биконическое тулово украшено горизонтально вдавленными поясками и маленькой наленной ручкой с отверстием. Высота сосуда—32 см, диаметр венчика—9 см, диаметр диища—12 см (рис 31,4; табл. XVI, 2). Точное

место находки не установлено.

16. Крупный лощеный кувшин розового цвета; горловина невысокая, раструбной формы; округло-выпуклое в верхней части биконическое тулово украшено врезанными горизонтальными ноясками и косым, направленным в разные стороны рифлением, расположенным отдельными участками. Высота сосуда—32 см, диаметр венчика—11,5 см, диаметр диница—10 см (рис. 31, 5). Точное место находки не установлено.

17. Крупный лощеный кувшин черного цвета; горловина невысокая, раструбной формы; округло-вынуклое тулово биконической формы в верхней части украшено горизонтальными вдавленными поясками и жосым, направленным в разные стороны рифлением, расположенным отдельными участжами. Высота сосуда—40 см, диаметр венчика—16 см, днаметр динца—18 см. (табл. XVI, 3). Най-

ден на северном участке раскона (кв. 6-е).
18. Верхняя часть небольшого лоценого кувинна; горловина невысокая, раструбная; с одной стороны небольшая приноднятая ручка; орнамент в виде горизоптальных вдавленных поясков (рис. 31,2); Точное место находки не

установлено.

IV. Крупные приземистые лощеные сосуды с широким низким горлом и округло-раздутым биконическим туловом, украшенные

скульптурными головками бычков.

19. Крупный прекрасно лощеный черный сосуд; горловина инзкая, шпрокая, венчик отогнутый; тулово бикопической формы, в верхней (большей) части округло-вздутос, покрыто украшениями в виде горизонтальных выемчатых желобков, зигзагообразных линий и широкого жосого рифленого пояса. В верхней части сосуда три скульптурные головки бычков. Высота сосуда—38 см, диаметр вепчика—13 см, диаметр дипица—13 см (рис. 23, 3; Табл. XVII, 2). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

20. Крупный приземистый прекрасно лощеный серый сосуд; горловина инзкая, широкая, венчик отогнут; тулово биконической формы в верхней (большей) части покрыто украшениями. Это три стилизованные скульптурные головки бычков, горизонтальные пояски из выемчатых желобков и зигзагообразных линий, а также широкий пояс, состоящий из косого рифления; шжияя гладкая часть сосуда резко суживается к диниу. Высота сосуда

да—37 см, днаметр венчика—16 см, днаметр динца—12 см (рис. 23, 4; табл. XVII, 3). Найден в помещении на западном оклоне холма (кв. 12-h).

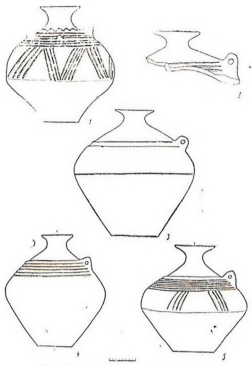


Рис. 31 Кувшины с раструбным горлом.

21. Крупный приземистый прекраспо лощеный черный сосуд; горловина шпрокая, приподнятая, венчик отогнут; слегка округлое в верхней части биконическое тулово украшено стилизованными головками животных и шпроким поясом, состоящим из косого рифления; нижняя гладкая часть сосуда резко суживается к динщу. Высота сосуда—34 см, диаметр венчика—13 см, диаметр динща—15 см (рис. 23, 5; табл. XVII 1). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

22. Приземистый лощеный сосуд черного цвета; горловина широкая, низкая, всичик отогнут; округлое в верхней части биконическое тулово украшено тремя стилизованными скульнтурными головками бычков, горизонтальными врезными ноясками и широким поясом, состоящим из косого рифления; гладкая нижияя часть резко суживается к диниу.

Высота сосуда—29 см, диаметр венчика— 11 см, днаметр дница—12 см (рис. 23, 1). Найден в западной части раскопа (кв. 10-h).

23. Приземистый лощеный сосуд черного цвета; горловина низкая, широкая, венчик слегка отогнут; округлое в верхней части бижопическое тулово украшено стилизованными скульнтурными головками бычков, горизонтальными врезными поясками. Высота сосуда—28 см, днаметр венчика—11 см, днаметр дница—15,5 см (рис. 23, 2). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

V. Крупные лощеные сосуды с широким низким горлом и округло раздутым биконическим туловом,

24. Круппый прекрасно лощеный черный сосуд; горловина низкая, венчик слегка отогнут; округло-вздутое в верхней части биконическое тулово украшено врезной волинстой линией, горизонтальными поясками и косым, направленным в разные стороны рифленым узором; с одной стороны в верхней части сосуда имеются два сосцевидных выступа; гладкая пижняя часть сосуда резко суживается к диницу. Высота сосуда —36 см. днаметр бенчика—12 см. днаметр дница—13 см. (рис. 32,2; табл. XVIII, 1—2). Найден в помещении в восточной части раскопа (кв. 7-g).

25. Очень жрупный лощеный сосуд бурого цвета; горловина низкая, венчик слегка отогнут; округлое в верхней части бижоническое тулово украшено горизонтальными вдавленными поясками и косым, направленным в разные стороны, рифленным узором, расположенным отдельными участками; гладкая инжиняя часть косо срезана к динщу и покрыта вертикальным лощением. В верхней части с одной стороны наленная горизонтально проткнутая ручка. Высота сосуда—42 см, днаметр венчика—10 см, днаметр днища—15 см

(рис. 32, /; табл. XIX, 1). Точное место находки не установлено.

VI. Крупные лощеные сосуды вытянутой формы с широким низким горлом и двумя ручками.

26. Очень крупный сосуд несколько вытяпутой формы; горловина низкая, широкая, венчик отогнут; туловище сильно расширяется в средней части, по обе стороны две наленные ручки с круглыми отверстиями; верхияя часть сосуда украшена врезными поясками;

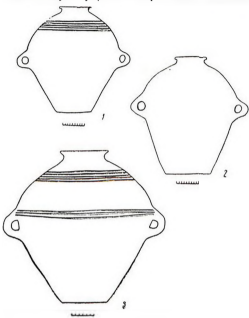


Рис. 33 Крупные двуручные сосуды.

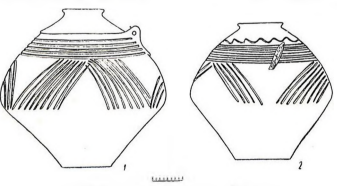


Рис. 32 Круппые сосуды биконической формы.

пижияя часть покрыта вертикальным лощением. Высота сосуда—42 см, диаметр венчика— 12 см, диаметр динща—15 см (рис. 33, 1; табл. XX, 2). Найден в помещении на запад-

ном склоне холма (кв. 12-h).

27. Крупный лощеный сосуд черного цвста; горловина инзкая, венчик отогнут; тулово вытянутое, на тулове две ручки. Высота сосуда—42 см, диаметр венчика—10 см, диаметр диища—13 см (рис. 33,2); Найден в помещении на западном склопе холма (кв. 12-h).



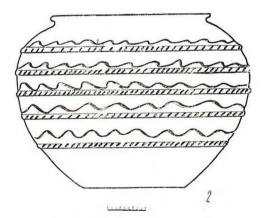


Рис. 31 Крупные шарообразные сосуды.

28. Крупный лощеный сосуд темного цвета; горловина низкая, венчик отогнут; тулово вытянутой, слегка биконической формы, на гулове две ручки; в верхней части врезанные горизонтальные пояски, шожияя часть нокрыта вертикальным лощением. Высота—43 см.

диаметр венчика—12,5 см, диаметр дипица— 14 см (рис. 33, 3; табл. XX, 1). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

### VII. Крупные лощеные сосуды с широким низким горлом и шарообразным туловом.

29. Крупный лощеный сосуд черного цвета; горловина очень шпрокая, пизкая, венчик сильно отогнут; шаровидное тулово украшено иятью паленными горизоптальными валиками с насечками и перемежающимися с инми волнообразными врезными линиями, очевидно, имитирующими змей. Высота сосуда—42 см, диаметр венчыка—30 см, диаметр динща—20 см (рис. 34, 2; табл, XIX, 2). Найден в помещении на западном склоне холма (кв. 12-h).

30. Очень крупный прекрасно лощеный черный сосуд; горловина инзкая, ингрокая; биконическое сильно вздутое тулово украинело в верхней части змееобразным наленным узором; ниже два шпроких пояса, отделенных друг от друга наленными валиками и пучками орнамента, состоящего из косого рифления; в верхней части тулова, с одной стороны,—ложная ручка в виде сосцевидного отростка, с другой—плоский круглый упор. Высота сосуда—43 см, днаметр венчика—13 см, днаметр динща—24 см (рис. 34, 1). Точное место находки не установлено.

# VIII. Крупные и мелкие грубые горшки с широким горлом, округлым либо биконическим туловом.

31. Крупный сероглиняный грубый приземистый горшок с шероховатой поверхностью; горловина широкая, инзкая, венчик оформлен валиком; тулово округлое, сильно вздутое в средней части; в верхней его трети серия горизонтально вдавленных поясков, обрамленных сверху и синзу семечковидным орнаментом. Высота сосуда —29 см, диаметр динща—17 см (рис. 35, 4). Точное место находки пе установлено.

32. Крупный сероглиняный грубый горшок с шероховатой поверхностью; горловина широкая, инэкая, венчык отогнут; тулово биконической формы, наверху слевка округлое; верхияя часть украшена волнистой врезной линией, обрамленной сверху и синзу семечковидым орнаментом. Высота сосуда—37 см, диаметр венчика—24 см, днаметр динца—14 см (рис. 35, 5). Найден в северной части раскона (кв. 7—g).

33. Маленький грубый пелощеный гориночек черного цвета; горловина широжая, венчьк отогнут; на верхией части биконического тулова врезная волнообразная линия и семечковидный орнамент. Высота сосуда—9,5 см, днаметр венчика-9,5 см (рис. 35,6). Точное

место находки не установлено-

34 Фрагмент крупного грубого сероглиняного горшка с шероховатой новерхностью; горловина шпрокая, пизкая, венчик сильно отогнут; тулово округлое, верхняя его часть украшена волинстой врезной лишей, обрамленной сверху и синзу семечковидным орнаментом (рис. 35, 1). Точное место находки не установлено.

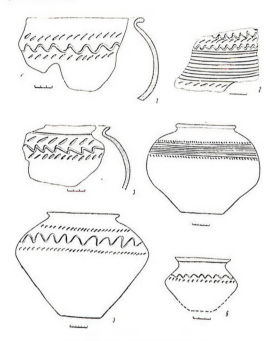


Рис. 35 Грубые «кухопные» горшки.

35. Фрагмент грубого сероганияного горнека с шероховатой новерхностью; горловина инзкая, шпрокая, венчик отогнут; тулово округлое, верхняя часть украшена волнистой врезной лишей, обрамленной сверху и снизу семечковидным орнаментом (рис. 35, 3). Точное место находки не установлено.

36. Фрагмент жрупного грубого сероглиняного горика с шероховатой поверхностью; орнамент состоит из комбинации врезных горизонтальных поясков, зигзагообразных линий и семечковидных украшений (рис. 35, 2). Точное место находки не обпаружено.

1X. Плоские миски с резко скошенными стенками и маленькой ручкой.

37. Плоская миска коричневатого цвета с

прямыми резко суживающимися стенками; венчик подчеркнут горизонтальным пояском; сбоку ручка-ушко. Лощение двустороннее. Высота миски—5 см, диаметр венчика—20 см, диаметр динца—7 см (рпс. 36, 3). Найдена в помещении на западном склопе ходма (кв. 12-h).

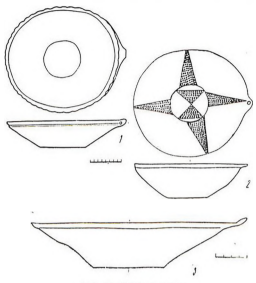


Рис. 36 Плоские миски.

38. Большая плоская мнока бурого цвета с прямыми резко суживающимися стенками; венчик выделен уступом и орнаментирован врезной зигзагообразной линией; сбоку руч-ка-ушко. Лощение двустороннее. Высота миски—7 см, днаметр венчика—29 см, днаметр дница—11 см (рис. 36, 1). Точное место

находки не установлено.

39. Большая сероглиняная миска (рис. 36, 2; табл. XXI, I); венчик подчеркнут врезной линией; сбоку ручка-ушко; лощение двустороннее; поверхность украшена четырьмя вытянутыми отходящими от дошной части вертипнами вверх процарапанными треугольниками, заполненными внутри пунктирным орнаментом; на дошной части тем же приемом выполнена фигура двойных треугольников. Высота миски—9 см, днаметр венчика—29 см, днаметр дница—10 см. Найдена в помещении на западном склопе (кв. 12-h).

Х. Миниатюрные лощеные кувшинчики.

40. Миниатюрный лощеный кувиничик коричневого цвета. Высота—8 см. днаметр

венчика-5 см, днаметр днища-3 см (рис 22, 10). Найден в помещении (кв. 12-і, 13-і).

41. Миниатюрный лощеный темный кувпиничик Высота—8 см, диаметр венчика— 5 см, диаметр динща—3 см (рис. 22, 5). Найден в помещении (кв. 12-і, 13-і).

42. Миниатюрный сильно вытянутый бурый кувшинчик. Высота-8 см, диаметр венчика-4,5 см, диаметр динца-3 см (рис. 22,7). Найден в помещении (кв. 12-і, 13-і).

43. Миниатюрный бурый кувшинчик. Высота-8 см, днаметр венчика-4,5 см, днаметр линща-3 см (рис. 22,8). Найден в помещении

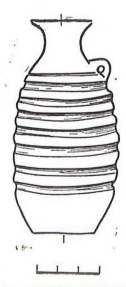
(кв. 12-і, 13-іі).

44. Небольшой чернолощеный кувиничик. Высота-10 см, днаметр венчика-5,5 см, диаметр динца—4,5 см (рис. 22, 12). Найден в номещении (кв. 12-i, 13-i).

45. Миниатюрный чернолощеный жувшинчик, украшенный тремя врезными линиями. Высота 7 см, днаметр венчика 3,5 см, днаметр динца 3 см (рис. 22, 6). Точное место находки не установлено.

46. Мишатюрный черполощеный кувшийчык, укращенный врезной линией. Высота-8,5 см, диаметр венчика 4 см, диаметр динща—3 см (рис. 22, 13). Найден в кв. 10-i.

47. Минватюрный сероглиняный кувшинчик, украшенный врезной лишей. Высота-6,5 см, диаметр венчика -3,5 см, диаметр динца—2,5 см (рис. 22, 1). Найден в кв. 7-g.

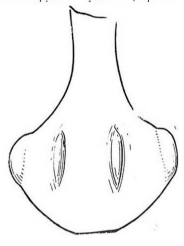


Рвс. 37 Миниалюривні рифленый флаковчик

48. Миниатюрный сероглиняцый слегка лошеный кувшинчик с биконическим туловом. Высота-7,5 см, днаметр венчика-4 см, днаметр динща—3 см (рис 22,9). Найден в кв. 7-g.

49. Миниатюрный приземистый светлоглиняный слегка лощеный кувшинчик, украшенный врезной лишей. Высота 6,5 см, днаметр венчика-4,5 см, диаметр динща-3 см (рис. 22, 2). Найден в кв. 6-е.

50. Небольшой сероглиняный грубый кувшинчик с округлым туловом (верх отломан),



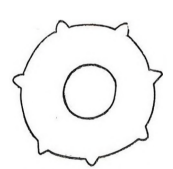


Рис. 38 Чернолощеный флакончик.

украшенный четырьмя врезными горизоптальными лишиями. Приблизительная высота-10,5 см, днаметр динца-3,5 см (рис 22, 4). Пайден в помещении (кв. 12-і, 13-і).

Миниатюрный жоричневый лощенный

кувшинчик (верх отломан), украшенный тремя врезными линиями (рис. 22, 14). Найден в

помещении (кв. 12-і, 13-і).

52. Небольшой грубый темный горшочек с шероховатой поверхностью, украшенный тремя вдавленными поясками. Высота—12 см, днаметр венчика—5,8 см, днаметр дница—3 см (рис. 22, 11). Найден в помещении (кв. 12-i).

53. Миниатюрный сильно вытянутый чернолощеный кувшинчик; поверхность украшена силошным поперечным глубоким рифлением; сбоку ручка-ушко. Высота—10 см, диаметр венчика—3,5 см, диаметр диа—3,5 см (рис. 37). Найден в помещении (кв. 12-і).

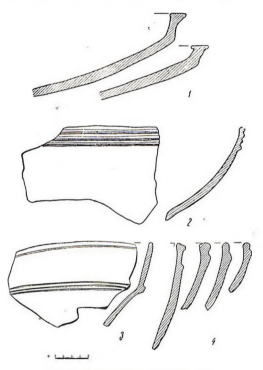


Рис. 39 Глубокие и плоские миски.

54. Миннатюрный лощеный бурый флакончик с узким горлом и сильно раздутым туловом; тулово украшено семью закругленными выступами. Высота—10 см, диаметр венчика—2,5 см, диаметр диа—2 см (рис. 38). Найден в номещении (кв. 12-і).

XI. Миниатюрные плоские лощеные миссочки.

55. Миниатюрная лощеная илоская мисочка с резко суживающимися краями. Высога—3 см, днаметр венчика—14 см, днаметр дна—3,5 см (рис. 21, /). Найдена в номещении (кв. 12-і, 13-і).

56. Небольшая серолощеная мисочка. Высота—4 см, днаметр венчика—15 см, днаметр дна—7 см (рис. 21, 2). Найдена в помещении

(кв. 12-і, 13-і)

57. Небольшая серолощеная мисочка. Высота—3,5 см, днаметр венчика—16,5 см, днаметр лиа—5 см. Найдена там же.

XII. Крупные лощеные сероглиняные глубокие и мелкие миски с плоским и округлым венчиком (рис. 39).

Раскопки древнего слоя не ограничились выявлением намятников культового характера. Здесь, на большом пространстве между первым и вторым святилищами, буквально впритык к инрокой капитальной стене, проходившей с юга на север через весь раскоп, находилось большое помещение, построенное, судя по стратиграфическим наблюдениям, вскоре после сооружения этой стены. Уровии пола этого помещения и первого святилища указывают на то, что оба комплекса долгое время функционировали одновременно. Предметы, найденные в пределах большого помещения, резко контрастировали с находками в культовых сооружениях и имели чисто производственный характер. Дополнительные раскопки на южном участке, а также анализ ранее найденных здесь вещей сразу же позволили сделать вывод о том, что здесь некогда располагалась металлообрабатывающая мастерская<sup>23</sup>. Площадь последней установить оказалось невозможным ввиду того, что кладки стен были частично разобраны, а северная часть постройки осталась под трехметровой толщей средневекового слоя с круглым жаменным помещением, получившим название «бассейи». В результате от стен мастерской кое-где остались лишь каменные фундаменты. Последние были сделаны менее тщательно, нежели описанные выше фундаменты святилищ, что должно быть скорее всего объяснено производственным назначением постройки. Сохранивишеся фундаменты мастерской состояли из двух рядов крупных бесформенных глыб (табл. VI). В отличие от прямолинейной капитальной степы святилища, примыкающая

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> В 1971—73 гг. нами был раскрыт южный участок мастерской, площадью 50 м<sup>2</sup> (кв. 8-і, 9-і); центральная и северная ее части были раскопаны в предыдущие годы. См. дневники за 1963 г. С. Махатчян и Р. Григорян.

к ней восточная стена мастерской, длиной около 20 м, имела несколько изогнутую конфигурацию, хотя в целом има также с севера на юг, линь в южной части отклоняясь на запад. Здесь эта стена образовывала слегка закругленный угол и продолжалась в направлении запада еще примерио на 5—6 м; затем клад-ка обрывалась<sup>24</sup>.

В 1972 г. при новторной зачистке всей площади старого раскона в северной его части нами была выявлена круглая кладка днаметром около 0,7 м из одного ряда камней, внутри которой оказалась красноватая сильно обожжениая глина, а под ней-толстый слой золы (табл. V, 1). Специфический характер остатков, а также обнаруженные вблизи предметы позволили тогда же высказать предположение, что кладка являлась основанием металлургической печи, верхияя часть которой, образовавшая при разрушении развал камией, была использована либо во время нозднейших строительств, либо выбрана при расконках прежних лет. В 1973 г. эта кладка была нами доследована<sup>25</sup>. Расконки полностью подтвердили ее предварительное определение. Внутренняя часть кладки, примерно на 40 см, была забита плотно утрамбованным слоем золы, мелкими древесными угольками н пережженными костями животных, участвовавшими в процессе нагрева скорее всего в качестве флюса. После удаления заполнения неред нами оказалась хороно сохранившаяся металлургического нижияя часть (рис. 40).

Его под был образован крупным плоским валуном, обтесанным для этой цели. В плане он имел яйцевидную форму (70×60 см) и заостренным концом был обращен к входу в печь. Стены печи сложены из одного ряда обломков базальтов местных пород. Кампи скреплены глинистым раствором и обмазаны с внутренией стороны печи глиной. Рядом с

горном были зафиксированы кусочки металла, определенные в лаборатории как отходы производства<sup>26</sup>. Поблизости находилось глишное двураструбное сопло (рис. 41, 2: табл. XXII, 2).

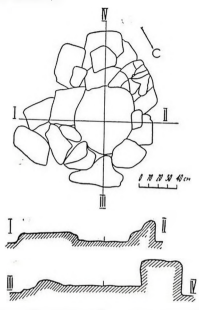


Рис. 40 Металлургический гори (после расчистки).

В пределах раскопанного участка, несколько западнее доследованного нами гориа и севернее помещения, где хранилось много сосудов, судя по дневниковым записям, видимо, располагался еще один гори. Подтверждением такого определения служит, в частности, найденное поблизости второе двураструбное глипяное сопло (рис. 41, 1: табл. XXII 1).

Таблица анализов кусочков металла, найденных вблизи горна

|                                     | Cu                           | Sn                    | Pb                  | Zn                 | Ag   | Sb             | As           | Fe                  | Ni                    | Со               | Mn                   | Au                                       |
|-------------------------------------|------------------------------|-----------------------|---------------------|--------------------|------|----------------|--------------|---------------------|-----------------------|------------------|----------------------|------------------------------------------|
| 1 образец<br>2 образец<br>3 образец | о <b>с</b> н<br>о <b>с</b> н | 0.006<br>11.0<br>0.05 | 0·2<br>0·15<br>0·12 | 1.5<br>0.3<br>0.25 | 0.06 | 0 012<br>0·017 | 0.06<br>0.05 | 0·6<br>0·08<br>0·08 | 0·017<br>0·06<br>0·06 | <br>0.01<br>0.01 | 0.01<br>0.01<br>0.01 | 0.003-0.01<br>0.001-0.003<br>0.001-0.003 |

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> В эллинистический период сырцовые стены разрушенной пожаром мастерской были, очевидно, сиссены и на этом месте построено новое здание, от которого хорошо сохранилась одна прочная каменная стена.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> В доследовании печи принимал участие геологметаллург А. И. Геворкяп.

<sup>26</sup> Определение металла сделано в лаборатории Института археологии и этнографии АН Арм. ССР А, Ц. Геворкяном, за что приношу ему благодариость.

В целом в мастерской, на разных ее участках, были обнаружены следующие предметы.

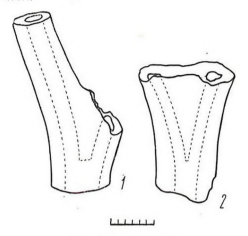


Рис. 41 Глиняные сопла.

1. Каменная форма (гранит?) для отливки мелких украшений; размеры 7,5×5×1,5 см; использовалась с двух сторон; поверхность полированная со следами употребления; на каждой стороне—отверстия для штифтов. На одной плоскости (а)—три формы для отливки колец разного калибра (самое маленькое только намечено) и две—для отливки миниатюрных жольцеобразных заготовок каких-то украшений; на другой плоскости (б)—глубокая форма для отливки беконической бусины и две слегка намеченные формы для двуситральных украшений (рис. 42; табл. ХХШ, 1).

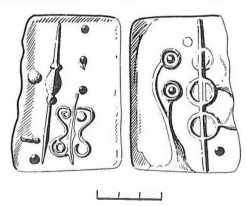


Рис. 42 Форма для отливки укращений.

2 Обломок глиняной формы для огливки мелких украшений: размеры 7×3,7×2 см; иснользовалась с двух сторон; глина гонкая, прекрасно обожженная, поверхность лощеная с повреждениями; на каждой стороне —отверстия для штифтов; на одной илоокости (а) — форма для отливки продолговатой биконической бусины и круглого медальона, состоящая из трех рубчатых дисков, соединенных персмычками; на другой (б) —многочисленные формочки для отливки жруглых украшений типа крупной зерпи и для миниатюрной розетки (рис. 43, табл. ХХИИ, 2).

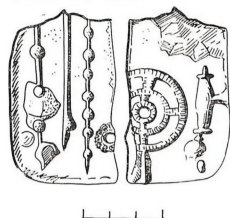


Рис. 43 Форма для отливки украшений.

- 3. Изящиая форма из темно-коричневого камия (стеатит?) для изготовления мелких ужрашений; размеры 5,7×4×1,2 см; использовалась с двух сторон; новерхность прекрасно отполирована; на каждой стороне-отверстия для штифтов. На одной плоскости (а) - три узорчатые формочки: 1) глубокая округлая с крестообразными парезками и маленькими точечными сверлинами, 2) глубокая округлоквадратиая с разными по глубине маленькими точечными сверлинами, 3) плоская прямоугольная с врезанными концентрическими кружками и точечными сверлинами; на второй плоскости (б) -- две капавки для заливки металла, от которых отходят полусферические негативы для отливки украшений типа зерви (puc. 44).
- 4. Каменная форма (одна створка) на известняка для отливки двух наконечников стрел; размеры 7,5×4,5×3 см; рабочая новерхность сильно потерта, оббита, закончена; тыльная сторона имеет скосы; на новерхно-

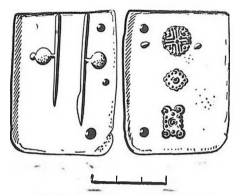


Рис. 44 Форма для отливки украшений.



Рис. 45 Форма для отливки броизовых стрел. сти—два отверстия для интифтов (рис. 45, табл. XXIII, 4).

5. Каменная форма (одна створка) для отливки двух наконечников стрел; размеры 9,5×7,5×2,5 см; рабочая новерхность несет следы длительного употребления и имеет 9 штифтовых отверстий, указывающих на способ скрепления с другой створкой; тыльная сторона не обработана (рис. 46, табл. XXIV).

6. Обломок односторонней формы из серого песчаника для отливки плоского топорика<sup>27</sup>; длина сохранившейся части 9 см;

<sup>27</sup> Эта находка была сделана примерно в 25---30 м к северу от раскопанного участка, однако принадлежность ее к мастерской не вызывает сомнений.

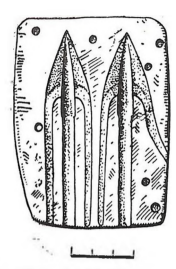


Рис. 46 Форма для отливки броизовых стрел.

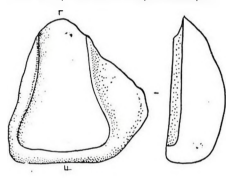


Рис. 47 Форма для отливки плоского топорика.

тыльная сторона не обработана (рис. 47; табл. ХХІІІ. 3).

7. Массивное двураструбное сопло из грубой комковатой плохо обожженной глины; длина сохранившейся части—17,5 см, наибольшая ширина—12,5 см; новерхность перовно сглажена; заметны следы унотребления в виде законченности трубки (рис. 41, 2; табл. XXII, 2).

8. Массивное двураструбное сопло из грубой комковатой плохо обожженной глины; одна трубка обломана; длина—27 см; поверхность перовно сглажена и имеет следы упог-

ребления в виде черных пятен (рис. 41, *1.* габл. XXII, *1*).

9. Литая болванка илоско-вынуклой формы; размеры 11.5×2.7×1.7 см (рис. 16.14; табл. XXII. 3).

Небольшой медный брусок-заготовка.
 Два массивных слитка неправильной формы; длина 6 см и 6,5 см, на одном следы резки по металлу (табл ХХП, 4,6).

12. Слиток в виде массивного круглого диска; днаметр—8 см, толицина 0,5—1 см

(рис. 16,/5; табл. ХХП, 5).

13. Кусок дистовой броизы овальной фор-

мы, длина-9,5 см.

14. Бронзовый меч с широким лезвием (лезвие обломано) и массивной цельнолитой рукояткой, завершающейся ажурным навершием; длина рукоятки—11 см, наибольная ширина лезвия—8 см. На обеих сторонах

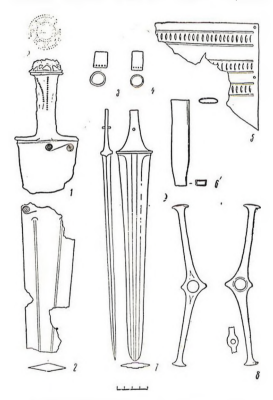


Рис. 48 Броизовые предметы из мастерской. 1—2—обломки мечей; 3—4—навериня книжалов; 5 обломок колчана; 6—нижняя часть пожен; 7—кипжал; 8—неалий.

лезвия, под рукояткой, гравировка в виде «бегущей спирали»; рукоятка украшена рядами из канелок зерии; на ажурном набалдашнике вставки из дерева и насты (рис. 48, 1).

15. Обломок верхней части лезвия меча; длина сохранившейся части—20 см; в середиие— ребро твердости, по бокам два продольных желобка, сходящихся книзу; наверху украшение в виде «бегущей сипрали»

(piic, 48, 2),

16. Массивный броизовый кинжал с четко профилированным (каниелированным) лезвием и плоским язычком, на который насаживалась деревянная рукоятка: последняя прикреплялась с помощью сквозного броизового штифта; длина кинжала—35 см, наибольшая ширина—5,5 см (рис. 48, 7, табл. XXV, I).

Массивная броизовая секира (обущная часть отломана) с закругленными концами; ингрина сохранившейся части—11 см, вы-

сота-14 см (рис. 49).

 Нижияя часть узких пожен из листовой броизы; длипа—11,5 см, шприна—2,5 см

(рис. 48, 6).

- 19. Один броизовый псалий от удил с нанускными трензелями; в центре круглое отверстие для продевания мундштука, но бокам отверстия для ремней; длина—22 см (рис. 48, 8; табл. XXV, 13).
- 20. Обломки колчана из листовой броизы; орнамент штамнованный в виде трех горизонтальных поясков, обрамляющих ряды вертикальных семечковидных выпуклостей; по краю—отверстия для скрепления с кожаной основой; ширина сохранившейся части—14,5 см (рис. 48, 5).
- 21. Броизовое украшение—пронизка ромбообразной формы с двумя длинными отростками-трубками; в центральной части треугольные прорези, по бокам—двуспиральные завитки из тонкой проволоки; длина—12 см, ипприна—4,5 см (рис. 50, 7; табл. XXV, 6).

22. Броизовый ажурный колокольчик с нетелькой для подвешивания; внутри металлический шарик; длина—5 см (рис 50, 2;

табл. XXV, 10).

23. Два массивных бронзовых кольца с песомкнутыми суживающимися концами, украшенными орнаментом «в елочку»; днаметры—11,5 и 9,5 см, наибольшая толщина—2 см (рис. 51; табл. XXVI, 1—2).

24. Два бронзовых набалданника со сквозными штифтовыми отверстиями для скрепления с древком; длина—2,5 и 2 см

(piic. 48, 3-4).

25. Бронзовый браслет из толстого круг-

лого прута с утолщением на лицевой части. днаметр-6 см (рнс. 16, 20; табл XXV, 8).

26. Обломок витого броизового прута, возможно от браслета; длина-8,5 см.

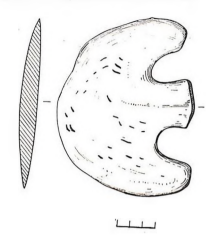


Рис. 49 Бронзовая секира.

27. Круглый броизовый прут, согнутый в виде крюка; днаметр-0,6 см (рис 16, 11).

28. Три броизовых черешковых наконечшка стрел с длиниыми опущенными крыльями, длина-7,5 и 8,5 см (рис. 16, 2; табл. XXV, 2-4).

29. Броизовый черешковый паконечник стрелы подтреугольной формы, длина-6,5 см

(рис. 16, 4).

30. Небольшой изящный броизовый нож с отростком для насадки рукоятки; длина-10 см (рис. 16, 8).

31. Броизовый крючок с втулкой для вставки деревянного стержия (рис. 16, 10).

32. Два бронзовых шила; длина-6,5 и 5,5 см (рис. 16, 17).

33. Два бронзовых круглых в сечении колечка, диаметр-2 см (рис. 50, 4-5).

34. Броизовое колечко, уплощенное с двух сторон; диаметр-3 см (рис. 50, 1; табл. XXV, 9).

35. Обломок броизового круглого в сече-

ини височного кольца (рис. 16, 12).

36. Пояс из листовой броизы с железной пряжкой; паложен на кожаную основу н скреплен с ней броизовыми заклепками; ширина—5 см (распался во время расчистки).

37. Обломок венчика (пояса?) на листо-

вой броизы; ширипа-2,5 см.

38. Обломок броизового сосуда (?) с вертикальными стенками (рис. 16, 9, 13).

39. Обломок броизового сосуда с плоской ленточной ручкой, ширина ручки-0.9 см.

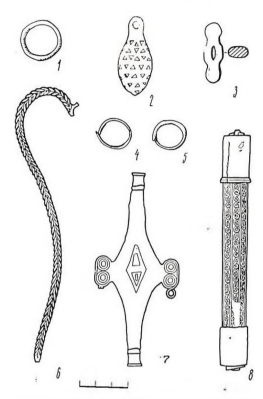


Рис. 50 Броизовые, серебряные и костяные предметы из мастерской 1,4-5-броизовые колечки; 2-броизовый бубенчик; 3,7-броизовые пронизки; 6-серебряная ручка сосуда; 8-костяная рукоятка.

40. Броизовая литая пронизка, длина-

4 см (рис. 50, 3).

41. Массивный железный топор (или тесло) с закругленной рабочей частью (обущная часть обломана); длина сохранившейся части-16,5 см, инрина-6 см (рис 52; табл. XXV, 11).

42. Несколько железных наконечников стрел листовидной формы; длина 6-7 см (рис. 15; табл. XXV, 5).

43. Изящиая тонкая сплетениая из сереб-

ряных проволок ручка от сосуда; длина

19 см (рис. 6, табл XXV, 12). 44. Қостяной предмет (рукоятка?) восьмигранной формы; грани украшены тонким врезным растительным орнаментом; оба конца закрыты серебряными жрышками, к верхней принаяна нетелька, в которой имеются остатки броизового колечка; длина-14,5 см, днаметр—1,7 см (рис. 50, 8; табл XXV, 14).

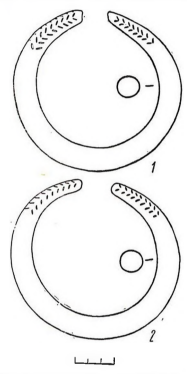


Рис. 51 Массивные броизовые «браслеты».

45. Костяное четырехгранное острие, дли-

на—6,5 см (рис. 16, 16).

46. Круглый уплощенный с двух сторон черный полированный камень, по краям отколы, на обенх поверхностях в центре следы работы в виде мелких выбоин и потертостей; днаметр-9 см, толщина-2,5 см (рис. 17, 16; табл. XXVI, 7).

47. Массивный каменный пестообразный предмет цилиндрической формы, наверху п винзу слегка выпуклый; на одной поверхности глубокими врезами нанесен орнамент в виде распределенных по четырем секторам вписанных друг в друга углов; высота-7 см, днаметр—6,2 см (рис. 17, 1; табл. XXVI, 6).

48. Массивный каменный предмет колоколообразной формы с четырьмя понеречными вогнутыми поясами; высота-8 см, диаметры 6,5 и 2 см (рис. 17, 5).

49. Неоколько десятков «рубленых» бус разного размера из светло-розового сердолика.

50. Каменные нестообразные (орудня (puc. 53),



Рис. 52 Железный топор.

51. Семь прекрасно полированных круглых и одна биконическая бусины из темпокрасного сердолика (рис. 54, 4).

52. Две массивные бусины из коричневого агата с темными прожилками правильной цилиндрической формы, длина-5,5 и 4,5 см (рис. 54, 6-7).

53. Крупная подвеска грушевидной формы из желтовато-дымчатого опикса, длина-

3 см (рис. 54, 1).

54. Заготовка цилиндрической формы какого-то украшения, выточенная из краспо-белого мраморовидного камия, днаметр—3,5 см. На верхней плоскости размечен (puc. 54, 8).

55. Несколько тысяч голубых медких пастовых буспнок (табл. XXVII, 2).

56. Полусферическая бусина из голубой насты, украшенная врезным орнаментом, днаметр—2.5 см.

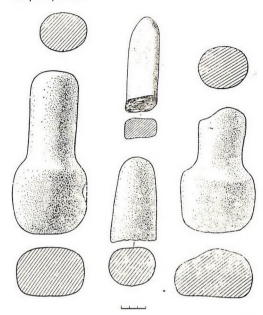


Рис. 53 Каменные пестообразные орудия из мастерской.

57. Круппая продолговатая бусина из голубовато серой глазури; украшена накладиыми валиками из желтой пасты, на которых глазурью прочерчены топкие поперечные лини; длина—3 см.

58. Несколько сот раковии каури (Monnetaria annulus) и раковии других видов моллюсков (Dentalium, Collumbella, Unios stevenianos). Часть из них распилена и превращена в бусы, остальные являлись заготовками бус (табл. XXVII, 1)<sup>28</sup>.

Весьма интересная информация получена также в результате раскопок центрального квартала, примыжающего к Двинскому холму с юго-западной стороны. Общее руководство этими работами осуществляется А. Каланта-

ряном<sup>29</sup>. В последние годы на этом участке было обращено особенно пристальное внимаште на вопросы стратиграфии, которая здесь имеет специфические особенности. Так, в 1965 г., с целью обнаружения слоя раннего

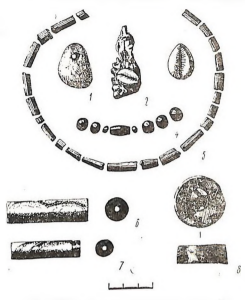


Рис. 54 Различные украшения из мастерской. 1-подвеска из опикса; 2—3—раковины; 4—бусы из сердолика; 5—бусы из раковин; 6—7—бусы из агата; 8—заготовка из мраморообразного камия.

средневековья, к западу от жафедрального собора IV—V вв., в кв. д-18 и д-19 был заложен шурф; на глубине 2,5 м от поверхности в шурфе были обнаружены материалы периода раннего железа—чернолощеные и серолощеные карасы, а также обломки черных и серых лощеных сосудов, в частности чаш с врезным орнаментом (рис. 55). Наличие хорошо прослеживающихся в яме кв. д-19 стоящих ін situ крупных карасов наводит на мысль о существовании здесь в древности какого-то хозяйственного помещения.

В 1967 г. при зачистке ямы в кв. в-20, на глубине 2,7—2,8 м от поверхности были обнаружены черенки древней посуды. Слой с этой посудой имел толщину примерно 1,5 м. Любонытно, что вместе с черенками здесь обнаружен фрагмент глиняной стелы, аналогичной

<sup>28</sup> Определения раковии сделаны сотрудником института зоологии АН СССР Я. И. Старобогатовым.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> А. Калантарян. Двии (результаты раскопок центрального квартала в 1964—1970 гг.), Ереван, 1975.

найденным в святилищах на холме, а нижеглиняная «спина» и традиционная полукруглая очажная вымостка из камией. Несомненно, что во время рытья ямы IX в. была прорезана алтарная часть еще одного культового помещения.

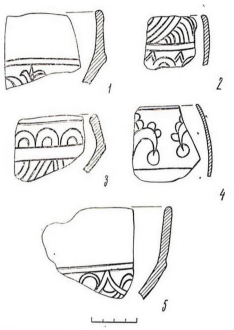


Рис. 55 Обломки сосудов с врезным орнаментом.

Древние черенки были зафиксированы в ямах и в других частях центрального участка. Среди них, кстати, встречаются фрагменты резко профилированных серолощеных мисок или тарелок, которые почти не попадаются на холме.

Сумма всех наблюдений позволила А. Қалаптаряну установить следующее положение вещей: средневековый слой в центральном квартале имеет повсюду меньшую мощность, чем на холме; его толицина 2,2—2,5 м. Инже залегает слой периода раннего железа, соответствующий второму (синзу) слою на холме; толицина последнего колеблется от 1,5 до 2,5 м.

Некоторые дополнения в стратиграфию центрального квартала внесли небольшие расковки 1973 г., произведенные на участке Г. Кочарян, непосредственно под восточной стеной дворца Католикоса (ячейка III). Под раннесредневсковым слоем здесь четко читался тонкий слой эллинистического времени, в

котором были обнаружены фрагменты светлоглиняных раснисных сосудов. Ниже этого слоя были расчищены обрывки фундаментов каменных стен от двух более раших номещений. В одном из них, впритык к стене, была поставлена квадратная глиняная алтарная стела, повернутая лицом к юго-западу. Ее размеры 55×55×35 см. Алтарь оказался сильно закопченным, перед ним была жуча золы и непла, в которых найден также закопченный ритуальный сосуд необычной формы (рис. 56, табл. XXI, 2). Здесь же поблизости лежал

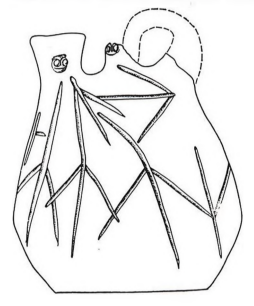




Рис. 56 Ритуальный сосуд.

грубый, сильно стилизованный идол с женскими половыми признаками (рис. 57). Около идола—большой сосуд с обгоревшими зернами<sup>30</sup> ячменя и пшеницы.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Согласно определению Г. Н. Лисицыной, 90% верен составляет голозерный ячмень (Hordeum sp.). Встречено несколько верен пленчатого ячменя (Hordeum sp.) и мягкой пшеницы (Triticum aestivum Z.). Приношу глубокую благодарность Г. Н. Лисицыной за сделанное определение.

Таким образом, здесь, несомненно, было еще одно святилище.

Изображения на алтаре посили традиционный характер и были выполнены валиковыми налепами с насечками (рис. 58; табл. XXVIII, 2). В верхней части мы видим так же, каж и на втором алтаре, стилизованные головы животных с полукруглыми рогами, под инми-ряд концентрических кругов, перемежающихся с маленькими округлыми выпуклостями, еще инже-два горизонтальных валика с теми же выпуклостями между ними; наконец, внизу, по бокам, -- опять концептрические круги.

Большим своеобразнем отличаются найденные у алтаря кувшин и идол. Чернолощеный, неоколько вытянутый кверху и раздутый в инжией трети тулова, одноручный асимметричный кувшин имел смещенное на одну сторону узкое раструбное горло и круглую ручку (рис. 56; табл. XXI, 2). На горле сосуда и на передней части ручки сбоку имелись палепы в виде стилизованных головок птиц с сильно загнутым кинзу клювом и большими глазиицами (сова? орел?). Тулово кувшина вкруговую охвачено знажами, выполненными по сырой глине округлым концом тонкой палочки; в центре изображен крест, по обе стороны которого расположены вертикальные знаки, напоминающие отпечатки трехналых итичьих лан, и горизонтальные, напоминающие наконечиики стрел. Высота жувшина-19 см, наибольшая ширина тулова-16 см, днаметр днища-10.5 cm.

Фигура идола (верхняя часть отломана) корытообразную форму, имеет овальную внешняя (выпуклая) сторона его являлась фасадной (рис. 57). Судя по илоскому венчику на тыльной стороне, идол должен был стоять вертикально и был прислонен ж стене. Фасадная часть, в отличие от грубой неотделанной тыльной стороны, хорошо заглажена н залощена. Две небольшие выпуклости в верхней трети изображения подчеркивают женскую принадлежность идола. Тело идола расчерчено топкой палочкой в разных направлениях параллельными штрихами, читающимися как растительный орнамент. Нижняя половина идола не сохранилась. Примерная его высота 60--65 см, инрина-30 см.

Примерно в 100-150 м к югу от центрального квартала, во время работ на жолхозном огороде сел. Хнаберт, в 1974 г. была случайно обнаружена еще одна глиняная стела с изображениями, очень близкими изображениям на только что описанной стеле (табл. XXVIII 1).

Раскопки древнего слоя в центральном

квартале представляются весьма перспективными. Для его горизонтальной расчистки здесь потребуется значительно меньше трудозатрат, чем на холме, нбо толна средневсковых папластований здесь относительно небольшая.

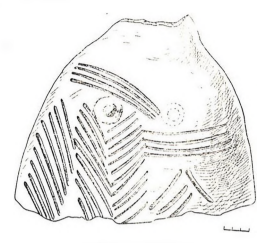


Рис. 57 Глиняный идол.

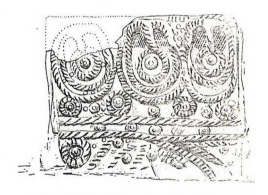


Рис. 58 Алтариая стела четвертого святилища.

В связи с «ранним» Двином привлекает к себе винмание еще одна категория находок. Это разрозненные металлические вещи и сосуды, обнаруженные при рытье жаналов или перекопке огородов в близлежащих селениях, либо на соседних колхозных полях. Предметы пайдены в разных местах и, по имеющимся сведенням, происходят из захоронений. Так, в 1952 г. при сооружении Двинского оросительного канала, на участке Двин—Норашен были обнаружены два очень крупных массивных броизовых наконечника коний с длинной разрезанной втулкой, имеющей в инжней части два штифтобых отверстия. Длина их 35 и 39 см. (рис. 59, 6—7; табл. XXVI, 3—4). Вместе с шими был найден броизовый венчик и три пастовые подвески (колл. 1917/335—337).

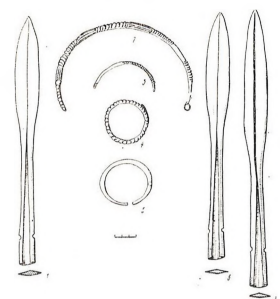


Рис. 59 Броизовые предметы из могильников около Двина. 1,6—7—наконечники коний; 2—нейное украшение; 3—5—браслеты.

Другая находжа, 1969 года, происходит с «нижнего Двинского поля». Небольшая коллекция состоит в основном из украшений (колл. 2456/21—26). Это: 1) массивная броизовая шейная гривна, украшенная перемежающимися участками продольного и поперечного рифления, с петельками на концах (рис. 59, 2); 2) обломок браслета с рифленой новерхностью (рис. 59, 3); 3) браслет с рифлений поверхностью и заходящими друг за друга концами (рис. 59, 4) гладкий несомклутый браслет (рис. 59, 5); 5) наконечник конья, напоминающий найденные в Двинском канале (рис. 59, 1; табл. ХХVI, 5).

В числе случайных находок имеется и посуда. Самой ранией находкой (1938 г.) является серолощеный мишиатюрный кувищичик

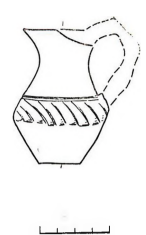


Рис. 60 Миниатюрный кувшинчик из ссл. Верхиий Арташат.

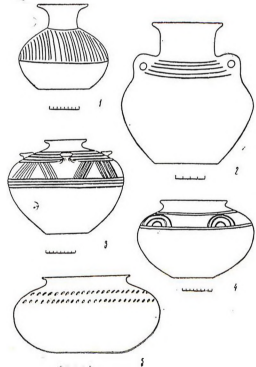


Рис 61. Сосуды из могильников около Двина.

с косым рифлением (рис. 60) из соседнего сел. Верхний Арташат (нив. 1617/317).

Четыре сосуда происходят из доследованной в 1955 г. Э. В. Ханзадян могилы между ближайшими селениями Хнаберт и Норашен (колл. 1918/51-54). Это: 1) небольшой черполощеный приземистый кувшинчик с широким туловом, широким динщем и высоким раструбным горлом; верхняя половина тулова украшена частыми жосыми параллельными линиями. Высота 12,5 см; диаметр динща 6 см; диаметр венчика 7 см (рис. 61, 1; табл. XXIX, 1). 2) чернолощеный сосуд с округлым туловом, невысоким раструбным горлом и тремя ручками-упорами; верхияя часть укращена врезанными горизонтальными поясами и участками косых параллельных липпії.

Высота—27,5 см, диаметр диниа—11,5 см (рис. 61, 3; табл. XXIX, 2); 3) чернолощеный горшок с округлым туловом, шпроким горлом и исбольшим венчиком; в верхней части между двумя горизонтальными поясами расположено нять фигур из вписанных друг в друга полудуг. Высота—20 см, дпаметр венчика—18 см, днаметр динща—12 см (рис. 61, 4; табл. XXIX, 5), 4) грубоватый сероглиняный горшочек, украшенный двумя рядами семеч-жовидного орнамента. Высота—10 см, днаметр венчика—12 см, днаметр дница—9,5 см (рис. 61, 5; табл. XXIX, 4).

Наконец, еще один небольной сероглипяный сосуд с двумя ручками случайно найден в 1964 г. «на Двинском поле» (ннв. 2305/88 (рис. 61, 2; табл. XXIX, 3).

## глава п

## ДРЕВНИЕ СВЯТИЛИЩА АРМЯНСКОГО НАГОРЬЯ И НЕКОТОРЫЕ ИХ АНАЛОГИ

Сам факт обнаружения на Кавказе древних комплексов религиозного назначения сейчас представляется более или менее обычным Однако еще в 1949 г. Б. Б. Пнотровский в своей книге «Археология Закавказья» был выпужден написать: «К сожалению, среди известных нам древних намятников, дошединх до этого времени, не имеется совершенно остатков святилищ и культовых мест, так что весь материал, которым можно воспользоваться для реконструкции религиозных верований, ограничивается исключительно предметами, найденными в могилах, и изображениями на них»<sup>1</sup>.

Положение вещей сегодия резко изменилось. Открытие археологами за этот период в Передней Азии и на Кавказе серии древних поселений и органически связанных с ними мест отправления религнозных обрядов значительно расширили границы возможных исследований. Наибольший интерес в этом плане представляют разные в хронологическом отношении намятники Армянского нагорья, либо районов, тяготеющих к нему. Эти культовые комплексы, уже сейчас образующие своего рода хронологический ряд (в рамках первобытнообщинной эпохи), в конце которого размещаются, в частности, святилища Двина, проливают яржий свет на сложные моменты становления и развития религиозных представлений в земледельческо-скотоводческой среде на общирной территории. Обращение к наиболее интересным из инх поэтому нам кажется целесообразным,

В плане сказапного следует прежде всего вспомнить такой памятинк, как Чатал-Гуюк, с открытием которого винсана новая страница в древнюю историю всего Переднего Востока<sup>2</sup>. Неожиданно оказалось, что в плодородной Конийской равнине уже в VII-VI тысячелетиях процветало огромное поселение 12 га) с населением в несколько тысяч человек- своеобразный «городской» центр, доминирующий над множеством мелких поселков. Было подсчитано, что количество домов в нем доходило до 900-1000. Здесь же, среди жилых номещений, находились святилища, которые конструктивно инчем не отличались от обычных глинобитных домов. Назначение святилищ читается лишь по необычному внутреннему убранству. Стены святилищ сплошь покрыты красочными росписями, отражающими сложные религиозные представления древнейшего паселения Копии. Здесь зафиксированы культы, связанные с охотой, илодородием, почитанием предков. С большим реализмом переданы фигуры леонардов, оленей, собак, баранов с закрученными рогами, охотников. Все эти сцены вместе с различными символическими знажами хорошо сопоставляются с наокальными картинами в горах Армении. Особым почитанием пользовалось женское божество плодородия, семантически тесно связанное представлениями о священном быкс. В ряде святилищ рельефное изображение богини с поднятыми к небу руками сопровождается скульптурно оформленными головами быков с огромными рогами. Иногда эти головы или рога, чаще всего в священном числе три, груп-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. Б. Ниотровский. Археология Закавкалья. Л., 1949, с. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Mellaart. Catal-Huyük, London, 1967.

ипруются отдельно в виде своеобразных ал-

тарей.

В Армении времени Чатал-Гуюка вилоть до III тыс. до н. э. соответствует большая группа наскальных изображений, фиксирующих религиозные представления местных илемен на ранних этапах развития производящего хозяйства, Давая оценку этому древнейшему пласту армянских рисунков, А. А. Мартиросян и А. Р. Исраелян указывают на постененную замену в них сюжетов, связанных с охотой и укрощением диких животных, сценами более мирного земледельческо-скотоводческого характера<sup>3</sup>. При этом они обращают виимание на близость мотивов некоторых чатал-гуюкских росписей с наскальными рисунками, встречающимися в широком ареале Армянского междуречья, Анатолийского полуострова, Северной Месопотамии и Сиро-Палестины. Эти же авторы намечают первое хропологическое членение наскальных рисунков Армении⁴.

В целом же отбор конкретных «полотеи» и отнесение их к определенным временным отрезжам является пока еще делом будущего и может быть произведено лишь в результате кропотливой и трудоемкой рабогы по установлению «стратиграфии» жаждого из этих бестисленных и бесценных намятников искусства.

Святилища Чатал-Гуюка, песмотря на близость пекоторых композиций с другими культовыми памятинками, и по времени, и по своему характеру остаются все еще упикальными. В Закавказье самые ранние святилища на поселениях как будто бы датируются лишь V тыс. до н. э. К ним относится круппая по тому времени как бы двумкомпатная постройка на поселении Имирис-гора с круглым очагом, окаймленным борлюром в первой части и плоским подпумом в задней компате, решенной в виде своеобразной ансиды5.

Очень важный материал в этом плане дали раскопки 1972 г. на одном из раниеземледельческих поселений Грузин—Храмис Дидигора<sup>6</sup>. Здесь, в очаге одной из глинобитных ностроек было замуровано 17 женских статуэток хассунского типа с подчеркнутыми признаками пола. Фигурки эти, безусловно, песли пдейную нагрузку и были скорее всего связаны с почитанием какого-то женского божества. Тогда очаг с заложенными в него идольчиками скорее всего являлся центром какого-то культового сооружения, либо свособразным культовым уголком круглого жилища.

Несколько святилиц, связанных с высокоразвитыми земледельчеоко-скотоводческими поселениями в Закавказье и Малой Азии, датируются III тысячелетием. Сенсационным в этом плане явилось открытие в 1971 г. мощпой каменной платформы с 4-метровым алтарем-монолитом на одном из центральных поселений группы холмов Араратской долины-Мохраблуре7. Масштабы и монументальность этого сооружения, местоположение его в центре крупного поселения, к которому тяготели более мелкие поселки, указывают на господствующую роль этого святилища среди сосуществовавших с ним в округе мелких святилищ и культовых уголков. По всей вероятпости, это был главный алтарь-место совершения общеродовых религиозных обрядовых действий.

В связи с разработкой вопросов идеолотип у древнего населения Армении чрезвычайную актуальность приобретают новые материалы из поселения III тысячелетия расположенного неподалеку OT известного Артикского могильника, Поселение это занимало скальную террасу и представляло собой комплекс различных каменных построек. В одном из помещений был обпаружен большой грубый условно трактованный женский идол из розового туфа-самый раниий прототии хорошо известных идолов доурартского поселения Тейшебании (табл. 62, 1). Т. С. Хачатрян аричекий идол связывает с жультом богиин плодородня<sup>8</sup>. В этом же помещении оказалось множество экземиляров антропоморфной

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> А. А. Мартиросян, А. Р. Периелян, Наскальные изображения Гегамских гор. Археологические намятинки Армении, 6, Ереван, 1971, предисловие; Г. О. Караханян, П. Г. Сафян, Наскальные изображения Сюника. Археологические намятинки Армении, 4, Ереван, 1970.

<sup>4</sup> См. также А. А. Мартиросяя. Пекоторые предпарительные данные о датировке наскальных взображений Армении. ВОП, 1970, № 9 (на арм. яз.); его же. Мунно-солиечный календарь первобытной Армении. ВОП, 1973, № 7 (на арм. яз.).

<sup>5</sup> А. И. Джавахишвили. Строительное дело и зрхитектура поселений Южного Кавказа V—III тыс. до и. у. Тбилиси, 1970. с. 60, табл. 9.

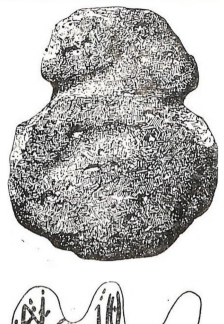
в Л. Глонти, А. Джавахишвили, Т. Кигурадзе, Антропоморфные фигурки из Храмис Диди-гора, «Друзья намятников культуры», № 33, Тбилиси, с. 5 (на груз, яз.).

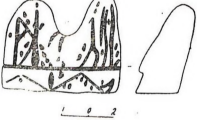
<sup>7</sup> Г. Е. Арешан, К. К. Кафадаран. Открытие монументального культового сооружения начала 111 тыс. до н. э. АО, 1972, М., 1973, с. 443; их же, Рождение монументальной архитектуры в Армении (первая половина 111 гыс. до н. э.). Памятники культуры (Повые открыгия). М., 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Т. С. Хачатрян. Древияя культура Ширака. Ереван, 1975, с. 75.

и зооморфной пластики—фигурки людей, быков, коров, баранов, собаки; наконец, изображение новозки, запряженией быками. Эти находки явились частью ритуальной обстановки святилища, которая должина быть дополнена фрагментом алтаря в виде стилизованных рогов быка из розового туфа, покрытых различными символическими знаками (рис. 62, 2).

Святилнице это скорее всего имело обще-





ным изображениям в скальных святилищах Армении<sup>9</sup>.

Близкий описанным выше характер имело святилние еще одного крупного поселения этого времени--Амиранис-гора, неподалеку от Ахалциха, выпесенное за пределы жилого массива и запимавшее самую высокую точку на местности--вершину горы Ампранис<sup>10</sup>. Внениес его оформление было несколько иным, чем в Мохраблуре и Ариче, что указывает на проявление определенных локальных черт в религиозно-обрядовой стороне жизии различных илемен Закавказья. Здесь была обпаружена сложная система жертвенных площалок, огороженных каменными степами. Глипобитные полы их оказались обожженными. Специально пробитый в скале жоридор был подведен непосредственно к этому комилексу. На культовое значение всех этих устрейств указывали очаги необычной формы и особая керамика с повторяющимися мотивами божественных символов-жертвенников, птиц и дупного диска.

Наряду с предпамеренно выделенным культовым местом какие-то обряды на Амирапис-гора проводились в хозяйственных помепениях, в частности в безочажных «длинных домах», где содержался скот и под полами которых были устроены ритуальные захороне-

ния младенцев.

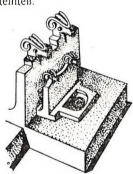


Рис. 62 Арич (1—2), Ховле-гора (3) 1—женский идол; 2—роговидный алтарь; 3—алтарь (реконструкция)

родовой характер. Вместе с тем находки аналогичных статуэток (всего в Ариче обнаружено около 150 экземиляров) и глиняных очагов в виде стилизованных баранов в других помещениях являются ноказателем того, что обряды на поселении происходили новсеместно.

Общеродовым было, по-видимому, святилище и на Армавирском холме; следы его читаются по рисункам на камиях, апалогич-

Наконец, на моления в жилых домах этого поселения указывают группирующиеся около центральных очагов жультовые предметы в виде фигурок бычков, моделей очагов и антропоморфных подставок, назначение кото-

 <sup>4.</sup> А. Мартиросян. Аргиштихиппли. Ереван, 1971,

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Т. И. Чубининвили. К превней истории Южного Кавказа. Тонлиси, 1971, с. 72.

рых, согласно толкованию Т. Н. Чубинишвили, сводилось к оплодотворению очага и умноже-

шию благополучия дома<sup>11</sup>.

Особую группу составляют святилища Шида Картли, где они обнаружены пока на двух поселениях-Квацхелеби и Гудабердка. Первое из них-небольшой родовой поселок, состоящий из 30 домов12. Численность населения по приблизительным подсчетам, учитывающим соответствующие пормы Шумера13, должна была здесь составлять минимум 150—180 человек, а по подсчетам А. И. Джавахишвили и Л. И. Глонти-доходила до 300-400 человек11. Поселение отпренарировано полностью, что позволяет уловить определенные закономерности в топографии инвентаря. Оно погибло от пожара, возникшего во время совершения каких-то культовых церемоний Материальные следы последних в виде антропоморфных подставок, курильниц, сосудов для возлияний с изображениями священных животных и птиц, фаллосов и фигурок мужеких божеств находились во многих жилых домах, как правило, около центральных очагов и столбов, поддерживающих кровлю.

В одном из таких домов, расположениом на самой высокой части поселения, внутреннее убранство оказалось непохожим на остальные. Это было святилище, также погибшее от пожара в момент происходивших в нем молеиий. Наскоро брошенные предметы имели специальное назначение. На глинобитной скамье у задней стенки святилища оказались круглые зольные кучки, обмазанные тонким слоем окрашенной в коричневый цвет глины, -- очевидно, священный пепел. Около них лежали переносные очажки, ритуальные сосуды, скульптурка человека, серпы, песты, зернотерки. Лежавший около очага скелет животного с винвшейся в тазовую кость стрелой указывал на то, что оно было убито для ритуального поедання. Это было единственное на поселении святилище, где небольшая община совершала свои религиозные церемонии. Остальные моления происходили прямо в

Неподалску от Квацхелеби, в «райопном центре» Гудабердка, обряды проходили в по-

мещении с красочно расписанными стенами, где на специальном настиле из колосьев хлебных злаков оказался разбросанным ритуальный «инвентарь» в виде распиленных бычых черенов, статуэток людей и животных, кульовых штамнов и др<sup>15</sup>. Остатки еще одного святьящи с каменной алтарной стеной были обнаружены на поселении Баба-Дервин<sup>13</sup>.

Накопец, культовые церемонии в этот пернод продолжают совершаться и под открытым небом, перед «картинами» на скалах в горах Гегама, Сюника и Вардениса. Сюда на смену охотинкам теперь приходят со своими стадами скотоводы. Среди наскальных изображений хороню «отслаивается» группа рисунков, иконографически близких рисункам на керамике и броизе III тысячелетия. Здесь четко повторяется та же символика в виде водных итиц, козлов, оленей и хищинков в сочетании с небесными знаками в виде кружочков, свастических фигур, спиралей и т. д. 17.

Нитереспо подметить, что внешнее оформление святилни оказывается тесно связанным с формой домостроительства того или иного района. На Амиранис-гора и в Ариче, скажем, это были прямоугольные жаменные помещения, на Квацхелеби и Гудабердка глинобитные или каркасные постройки. Напомним, что на обычные жилые дома внешне походили также и святилища Чатал-Гуюка-Различия же в оформлении интерьеров святилищ у различных илемен рассматриваемого ареала каж будто указывают на существование некоторых пюансов и локальных особенностей в религиозных процедурах, связанных с отправлением культов.

Таким образом, для III тысячелетия расконки фиксируют наличие сложной и организационно разветвленной системы культовых перемоний в различных уголках широкого культурного мира. Люди молились в специально построенных святилищах, перед скалами, испещренными религиозными сюжетами, в собственных домах, у очагов; наконец, путинки молились в пути перед миниатюрными очагами, точь-в-точь конпрующими очаги

их родного дома<sup>18</sup>.

<sup>11</sup> Там же, с. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> А. И. Джавахишвили, Л. И. Глонги. Урониси І. Тонгиси, 1962 (на груз. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> К. Х. Кушпарева, Т. И. Чубинишанли. Древняя встория Южного Кавказа, Л., 1970, с. 177.

 <sup>4.</sup> Д. И. Джавахишвили, Л. И. Глонти, Урбинен 1с. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> К. Х. Кушпарсов, Т. И. Чубинишвили, указ. соч., с. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Г. С. Исмаилов, Из истории древней культуры западного Азербайджана, Автореферат, Тбилиен, 1963, с. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> А. А. Мартиросян, А. Р. Пераелян, указ. соц., е. 39

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> И. И. Хлопин. Модель крупного жертвенника из Ядангач-Дене. КСПА, вып. 98, 1964, с. 47.

В целом же вся система верований древних земледельцев и окотоводов Кавказа, как и на всем Переднем Востоке, была пронизана всеобщей идсей илодородня, включающей такие понятия, как оплодотворение Материземли и скота, расцветание живой природы, возобновление благополучия, продолжение человеческого рода<sup>19</sup>.

Объем накопленной за последние десятиинформации по древним верованиям земледельцев и окотоводов Кавказа неизбежпо наталкивает на попытки их интериретации. Конкретизация различных элементов этого сложного идеологического комплекса не может быть осуществлена без глубокого знания этпографического и фольклорного материала, одинми средствами археологии. Такая понытка, правда, для поры поздней броизы, была в свое время предпринята Н. Я. Марром п Я. И. Смирновым  $^{20}$ , а вслед за ними Б. Б. Пиотровским $^{21}$  и М. Х. Абегяном $^{22}$ . В более глубинные пласты идеологии стараются проникнуть грузинские археологи, пытаясь восстановить некоторые реальные персонажи древнего пантеона жителей поселения Кванхелеби. Здесь набор культовых предметов в домах п в святилище, связанных с мужским началом (антропоморфные очажные подставки, мужские фигурки, фаллические идолы), документирует совершение обрядов (в том числе и жертвоприношений) в честь какого-то мужского божества. В этой связи особое значение приобретает один из местных топонимов, где расположено селище Квацхелеби-Твления Кохи (хижина Твления). Это наименование жак будто бы тесно увязывается с именем древнего малоазнійского божества плодородня Теленинуса, сохранявшегося в сванских обрядовых песиопеннях и действиях вплоть до XIX в. По мнению исследователей, эти обряды являлись пережитками общекартвельского язычества и совершались весной, в праздинк возрождения и обновления природы<sup>23</sup>.

Паряду с мужским божеством поклонялись и женскому, среди атрибутов жоторого, на Квацхелеби, в частности, бросается в глаза бронзовая днадема с изображением священной сцены с участием оленей, анстов и астральных символов. С такими символами была связана покровительница животного парства Дали, образ которой запечатлен в древних грузинских народных верованиях.

Появившаяся в последние годы серия работ интерпретационного порядка направлена на толкование часто повторяющихся на древних намятниках Кавказа условных сюжетов и изображений<sup>24</sup>. В Армении это направление возглавил А. А. Мартиросян<sup>25</sup>, который пытается проинжнуть в значение и сущность наиболее ранних композиций и символов. Отталкиваясь от семантики древнейших наскальных нетроглифов Армении и привлокая в качестве сравнительного материала урартских пероглифических обозначений, а затем пероглифические знаки, помещенные вместе с короткими объяснениями в армянские средневоковые манускрипты, автор приходит к выводу, что «в композиционно-сюжетных изображениях истроглифов Армении уже в 111 тысячелетии появляются символические знаки, пиктограммы, пероглифы и идеограммы, которыми обозначались различные понятия: простые предметы, антропоморфные небесные духи, небесные тела, созвездия»26. При расшифровке этих понятий, графически закрепленных на каменных степах святилни и ритуальной посуде, автор использует материалы древневосточных мифов, армянского народного эпоса и бытового фольклора-

Почти полное отсутствие исследованных на Южном Кавказе поселений 11 тыс. до н. э., на которые должны были переместиться и места совершения обрядов, в определенной мере

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> К. Х. Кушпарева, Т. Н. Чубинишвили, указ. соч. раздел «Культы, обряды, верования»; А. А. Мартиросян, А. Р. Иериелли, указ. соч.

 <sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Н. Я. Марр, Я. И. Смирнов, Вишаны. Л., 1931.
 <sup>21</sup> Б. Б. Пиотровский. Вишаны. Л., 1939; его же Археология Закавказыя. Л., 1949, с. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> М. Х. Абееян. Стелы, названные «вишанами», статун богини Астхик-Деркето. Ереван, 1941 (на арм. яз).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> А. И. Джавахишвили, Л. И. Глоити, указ. соч.; Л. И. Глоити. Поселение куро-аракской культуры. Автореферат, Тбилиси, 1970, с. 21—22

<sup>24</sup> А. Р. Исраелян. Небесные тела и светила в искусстве бронзового века. ВОН, 1968, № 5, с. 86. (на арм. яз.); се же. Следы культа солица в Армении бронзового века. ВОН, 1967, № 4, с. 77 (на арм. яз.); ее же. Культ и верования в Армении в эпоху бронзы. Ереван, 1973 (на арм. яз.); Н. Е. Урушадзе. К семантике прикладного искусства древнего Кавказа и Закавказья. СА, 1973, № 1; ее же. Значение и место бронзового пояса из Самтавро как памятника древнедекоративного искусства. СА, 1970, № 1; ее же. Опыт семантического анализа бронзового пояса из Михета-Самтавро, СА, 1971, № 6.

<sup>25</sup> А. А. Мартиросли. Первобытные пероглифы Армении и их урарто-армянские двойники. Ереван, 1973 (на арм. яз.); его же. Лунно-солиечный календарь...

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> А. А. Мартиросяи, Древине вероглифы Армении и их урарто-арминские двойники. Сб. «Кавказ и Восточная Еврона в древности». М., 1973, с. 39.

восполняется находками анатолийских святилищ. Последние своими конструктивными особенностями перекликаются с традиционным оформлением более ранних южнокавказских культовых мест, еще раз подтверждая тем самым единую линию историко-культурного развития древнего населения этой боль-

шой территории,

Здесь, на поселениях, в небольших домашних святилищах (domestic shrines) были поставлены алтари в виде вертикальных плит, в значительной мере напоминающие алтари Мохраблура и Баба-Дервиша. Такие алтари. установленные на жаменных постаментах и окруженные культовыми атрибутами, находились, в частности, в специальных помещениях на поселении Кюль-тене (слой І-В) и в Каракуюке<sup>27</sup>. Но особенно нерекликается с мохраблуроким монолитом алтарь из Бейчесултана (слой V), состоящий из трех вплотную поставленных друг к другу огромных вертикальных каменных, стел, высота жоторых достигала 3,5 м.

Несколько позднее, иногда на тех же намятниках, существовала и другая форма алтарей, выполненных в глипе и представлявинх собой полукруглые рогообразные конструкции с распиряющимися и затем илоско срезанными окончаниями (horns). Эти алтари, установленные в святилищах на тех же Кюльтепе, Бейчесултане, а также в Кусуре<sup>28</sup>, должны рассматриваться жаж реминисценини существовавших на тысячелетие раньше подковообразных антропоморфных либо зооморфных подставок, обычно находимых на поселениях «куро-аракской» и «кирбет-керакокой» культуры<sup>29</sup>.

Концом II-началом I тыс. до и. э. датируется серия открытых за последние годы святилищ Закавказья, Это-Мецамор и Двии в Армении, Катналихеви, Ховле, Нацаргора, Мели-Геле I-II в Грузии, Сары-тепе, Бабадервиш в Азербайджане.

Монографически исследованный Менаморский комплекс, расположенный так же, каж и Двин, в Араратской равшине, представляет особый интерес своими сложными и неповторимыми культовыми апсамблями<sup>30</sup>. Характерными его особенностями являются, вопервых, наличие разветвленной системы различных сооружений, связанных не только с отправлением культов, но и с астрономическими наблюдениями, во-вторых, особое расположение всего комплекса по отношению к поселению. Для этой цели древиими строителями был выбран скалистый холм, именуемый в

настоящее время Мечнабертом.

Святилища раскинулись на северо-восточном оклоне холма и спускались уступами к его подножью. Это были четырехугольные постройки площадью около 40 кв. м, причем ступени, ведущие в святилища и ритуальные ишин, оказались высеченными в скалистом основании. Интерьер святилищ оформлен различными глиняными сооруженнями, среди которых центральное место, как и в Двине, занимали вертикально стоящие стелы-алтари. В алтарях первого святилища Э. В. Ханзадян справедливо видит изображения антропоморфных божеств с поднятыми к небу руками. Перед алтарями находились круглые очаги для возжигания огня, по бокам-отгороженные жертвенные площадки, приспособления для омовений и стока крови убитых животных, очаги для выпечки ритуальных хлебцев, глиняные статун божеств, ритуальные сосуды с зерном. Спецификой всех сооружений является оформление их верхних частей чашеобразными углублениями, связанполагает автор, с обрядом ными, как вызывания дождя. Интересны и другие находки в святилищах-штампы для орнаментации ритуальных хлебцев, семирогий «кернос», стилизованные бычын головки из глины, сосуды с изображением змей, зерен злаков, воды и др. Все эти детали указывают на сложную обрядовую сторону проходивших в мецаморских святилищах молений, которые, судя по целому ряду признаков, были скорее всего связаны с отправлявшимся здесь культом илодородия.

Святилище Катиалихеви располагалось в центральной части Закавказья и запимало

<sup>27</sup> W. Lamb, Some early Anatolian shrines. AS, VI 1956. S. Lloyd, J. Mellaart, Beycesultan excavations AS, 1956, pl. X b.

<sup>28</sup> W. Lamb. op. cit., pl. V. a. b. c.

<sup>29</sup> См., например, Э. В. Ханзадян, Культура Армянского нагорья в III тыс, до н. э., Ереван, 1967 табл. VII (на арм. яз.); Б. А. Куфтин, Урартский колумбарий у подошвы Арарата и куро-аракский эпеолит, ВГМГ ХПП-Б, Тбилиси, 1943, рис. 74; О. А. Абибуллаев, Археологические раскопки в Кюльтене. Баку, 1959, табл. 31 (на азерб. яз.); Т. Н. Чубинишвили, К древней истории Южного Кавказа. Тбилиси, 1971, табл. ХХИ-ХХИІ; R. Braidwood, L. Braidwood, Excavations in the Plain of Antioch, Chicago. 1960 fig. 290-291 S. Hood, Excavations at Tabara el Akrad, AS, V. I, 1951. pl. XI, fig. 9.

<sup>30</sup> Э. В. Хинзадян, К. А. Мкртчян, Э. С. Парсамян. Мецамор. Ереван, 1973 (на арм. яз.); Э. В. Ханзадян. Культовые памятники Мецамора. ВОН, 1972, № 9, с. 52-65 (на арм. яз.).

гребень одного из холмов левобережья Куры<sup>ад</sup>. Своей изолированностью и доминирующим положением на местности опо несколько наноминало только что описанный Мецаморский комплекс. Это была постройка, состоявшая из четырех смежных помещений общей илощадью около 70 кв. м. С восточной стороны постройки были открыты, с занадной к инм примыкал просторный двор.

В главном помещении находилось глиняное изображение богини плодородия, которой, 
как полагает Д. А. Хахутайшвили, был посвящен весь этот храмовый комплекс. Автор 
трактует образ этого божества как близкий 
образу Великой Матери-богини Нана, запечатленному грузинским народным фольклором. Последняя выступает в качестве богини 
плодородия, связанной с растительным покровом земли и влагой, она же—богиня пробуждающейся природы и любви, связанная с 
древом жизни.

Комилекс вещественных символов, обнаруженных в нервом святилище (фигурки бычков и барана, модель колеса, ступки, камин от молотильной дооки, каменные фаллосы, печать со свастикой, изображение собаки на глинобитном полу), свидетельствует о сложных церемониях, происходивших в главном помещении храма-

Второе помещение было связано с первым и всеми найденными здесь предметами (многочисленные ямьи с золой, глиняные «окошечки», камии молотильной доски, вкладыни сернов, костяная модель свирели, миниатюрные кувщинчики, зерновые ямы) указывало на отправление здесь того же аграрного культа.

Характерными признаками третьего помещения были глиняный креслоподобный жертвенник, украшенный скульптурными головами бычков, и своеобразной конструкции нечь для выпечки священных хлебнев и приготовления ритуального угощения. Здесь, как предполагают, церемонии были обращены к божеству в образе быка (бугая-производителя), также олицетворявшего идею плодоро-

Наконен, в четвертом помещении обнаружен жертвенник круглой формы, украшенный глиняной бычьей головой. Перед ним—низенький столик и яма с золой; глиняный пол был сплонь покрыт врезными силуэтами доманних и дижих животных (бык, корова, собажа, коза, горная жоза, олень заяц), забитых золой, перемешанной с измельченными обгорелыми костями. Судя по изображению быка, а также серии находок (камни молотильной

доски, песты, зернотерки, вкладыши сернов, печать со свастикой, сосуд с косточками випограда) здесь почитался бык-земленашец.

Пдейное раскрытие столь сложного культового комплекса оказалось в какой-то мерс возможным лишь благодаря сопоставлению с материалами грузинского фольклора, а таже бытовавших еще до недавнего времени в среде восточногрузинских горцев арханчных языческих святилиц определенного типа, крайне схожих со святилещем Катналихеви.

Другой тип педавно еще существовавших в горной Грузии святилищ хороню сопоставляется с раскопанными в последние годы на территории Кахетии культовыми илопцаджами Мели-геле I и II и Мелаани<sup>32</sup>. Самое раннее из вих—Мели-геле I—уже функциопировало в середине II тыс. до и. э. Через песколько столетий на том же месте возникло Мели-геле II. Таким образом, при учете этнографических данных можно жак будто бы говорить о преемственности и глубоких многовековых традициях культовых сооружений па этой территории.

Харажтерными особенностями всех трех вышечномянутых святилищ являлись их изолированность и удаленность от мест поселений, а также специфика самих культовых сооружений. Это были огромные открытые круглые площадки, опоясанные либо широким рвом (Мели-геле I), либо несколькими рядами жаменных оград (Мели-геле II). В центре. очевидно, находились алтари и божественные символы, перед которыми совершались жертвоприношения и клались священные дары. Масштабы самих площадок, а также количество приносимых в жертву богам предметов были поистине огромны. Достаточно сказать, что днаметр святилища Мели-геле II достигал 90 м. на площадке святилища Мели-геле I было найдено 86 000 различных пожертвованных предметов, а в Мелаани-около 1000 одних только сосудов. Кстати, на существование в эпоху бронзы на Кавказе круглых святилиц. помимо грузинских находок, указывают уникальные модели храмов из крепости Кайцунберд в Лори<sup>33</sup>, Нор-Баязета и селения Гамд-

 <sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Д. А. Хахутайшвили, Уплиенихе 1. Тбилиси, 1964.
 c. 16 (на груз. яз.).

<sup>32</sup> К. Н. Пицхелаури. Основные проблемы истории илемен восточной Грузии. Автореферат, Тбилиси, 1972, с. 66; его же. Основные проблемы истории племен восточной Грузии. Тбилиси, 1973, табл. XXIII—XLVI (на груз., яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> С. А. Есаян. Бронзовые модели культовых площадок древней Армении. СА, 1971, № 1, с. 205.

лисцкаро<sup>33</sup>. На близость культовых сооружений в широком ареале и в этот сравинтельно поздний период указывает очень сходная мо-

дель круглого храма с о. Кипр<sup>35</sup>.

Древнегрузниские святилища, судя по характеру находок, были посвящены различным божествам. Так, в Мели-геле I, по мпению К. Н. Пицхелаури, поклонялись богине Великой Матери, тесно связанной с земледелием, охотой и скотоводством. Этот последний аспект особенно хорошо прослеживается по следам почитания здесь священной овцы (глиняные фигурки овцы, женская статуэтка с овечьей маской, раздробленные кости овцы, заполнявшие зооморфные изображения полов, овечьи астрагалы), культ которой в этих районах доживает до современной этнографической действительности.

Святилище Мелаани бросается в глаза пеобычным составом инвентаря, среди которого преобладает боевое оружие. Достаточно сказать, что оно было пайдено в количестве 234 эжземпляров; помимо этого здесь были части конского убранства, фигурки вооруженных мужчии и пр. Высказана точка зрения, что это святилище было посвящено богу войны, занимавшему, подобно урартскому Халди, почетное место в пантеоне протонберийских

племен.

Еще один культовый комплекс раскрыт недавно в районе р. Акстафа, на холме Сарытепе, в Азербайджане<sup>36</sup>. Здесь помещение святилища, в отличие от описанных, располагалось в центре поселения, также на высокой части холма, и спускалось уступами по еклопу. Вдоль глинобитных стен, украшенных лепными узорами, находились сходные с Мецамоогороженные дисковидные «гнезда», предназначавшиеся для установки ритуальных сосудов со священным вином и различными угощениями. Алтарем, очевидно, служила двухголовая фигура животного с головами жабана и барана, олицетворявших почитавшихся в этом святилище богов. Обращает на себя обилие получивших винмание различную трактовку штампов, связанных, вернее всего, с поклонением божеству-солнцу, изображеине которого напосилось на ригуальные xлебны $^{37}$ .

Такое же центральное расположение имели святилница Ховле-гора и Нацар-гора в Шида Картли. В первом из пих, судя по зооморфиым алтарям, почитались божества в образе животных, в частности барана (рис. 62, 2). Во втором алтари напоминали плоские антропоморфные стелы Мецамора с чашеобразными углублениями, как бы обращенными ж небу<sup>38</sup>.

Таким образом, в начале I тыс. до и. э. на южном Кавказе паблюдается все та же тепденция сооружения общественных культовых центров, которую мы проследили по памятиикам III тысячелетия (Квацхелеби, Арич, Амирапис-гора, Гудабердка). Однако теперь па смену скромным родовым святилищам приходят сложные и масштабные ансамбли, обслуживавшие, очевидно, более крупные социаль-

ные подразделения.

Общественными святилищами в эту пору продолжали оставаться также места скоплений наскальных изображений. Они служили средоточием ритуальных церемоний в летнее время и предназначались для той части общининков, которая сопровождала свои стада на кочевья в горы. Эти культовые заповедники, состоявине из огромного числа территориальных групи, открыты сейчас в разных частях Кавказа—в Гегамских горах, в Варденисе, Сюнике, в районе Нахичевана, в Кобыстане и во многих пунктах Дагестана. Большинство из них, вероятно, должно быть отнесено ко второй половине 11-началу 1 тыс, до и. э.39.

Наряду с общественными святилищами в этот период прочно сохраняется традиция устройства культовых уголков в жилых помещениях. Одинм из ярких примеров этого может служить доурартское поселение Тейше-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Д. Л. Коридзе, Позаботнися о защите случайно обнаруженных археологических намятниках. «Друзья намятников культуры». Тонлиси, 1969, № 15, с. 82 (на груз. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> P. Dikaios. Les cults préhistoriques dans l'île de Chypre. Paris, 1932, pl. 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> И. Г. Нариманов. Древнее святилнице (ппр) в Казахском районе позднеброизового фериода. ДАН Аз. ССР, т. XVI, 1960, с. 207 (на азерб. яз.)

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> *Н. Г. Нариманов*. Глиняные штампы из Западного Азербайджана. МКА, VII, Баку, 1973 (на азерб. яз.); *В. Алиев*. Археологические раскопки в урочище Бабадервии. СА, 1971, № 2, с. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Г. Ф. Гобеджишенли. Холм Нацаргора, Мимолхилвели II Тбилиси, 1951, с. 275 (на груз. яз.).

<sup>39</sup> См. А. А. Мартиросян, А. Р. Исраелян, указ. соч.; Г. О. Караханян, П. Д. Сафян, указ. соч.; А. А. Формозоо. Очерки по первобытному искусству. М., 1969 с. 24; И. М. Джафарадзе. Наскальные изображения Кобыстана. Баку, 1974; В. М. Котович. Изоги и перепективы изучения древних наскальных изображений Дагестана. Материалы сессии, посвященной итогам экспедиционных исследований в Дагестане в 1971—1972 гг. Махачкала, 1973, с. 13; ее же. Древнейние писанины горного Дагестана (в печати).

банци, в центральной компате каждого дома которого, у очага, неизмение повторялся один и тот же набор ригуального убранства—каменный идол в позе адоранта, а перед инм сосуд с зерном либо зерновая яма. Вдесь же обычно была и глиняная скамья, на которой сидели члены собравшейся для молитвы семьи. Такие культовые уголжи в последнее время открыты, также в многочисленных полуземлянках поселения Дигоми, около Тбилиси (рубеж II—I тыс. до и. э.) 41, а для несколько более раннего времени—в каменных жилинах дагестанского высокогорныго Гуниба 12.

Весьма показательно, что и в более позднее время, уже в условнях крупных урартских городов, традиция устройства культовых уголков устойчиво сохраняется. Это было особенно наглядно прослежено в результате сплошпой расчистки десятков домов в городе. Аргиштихипили. В жаждом из них были выявлены культовые места с небольшим идолом и ритуальными сосудами, причем они устранвались, как и в доурартском поселении Тейшебании, в центральной компате с очагом-месте средоточня всей семьи во время общих для нее мероприятий43. Такие семейные моления, происходившие, по-видимому, ежедневно, в дин всеобщих праздников перепосились в специальные святилища или храмы, которые были оконцентрированы в определенном участке города. Как повествует надпись Сардури И, в Аргиштихипили был построен целый комплекс из 7-10 храмов, образующих своеобразный священный городок<sup>44</sup>. Такой же религиозный центр, судя по другой надписи, находился в городе Тейшебании. Подобная концентрация многочисленных культовых намятников и выделение их в специальные священные городки были характерны для большиаства крупных ассирийских, вавилонских и хеттоких городов. Надииси же повествуют о том, какие пышные обряды с жертвоприношениями совершались в этих крупных религиозных центрах<sup>45</sup>.

Возвращаясь к доурартокому Закавказыо, следует вспоминть еще одну категорию культовых намятников, которые встречаются при расконках могильников. Было обнаружено, в частности, что на могильниках так же, как и в святилищах, устанавливались вертикальные алтариые стелы, перед «которыми происходили церемонии, связанные с погребальным культом. Здесь же совершались жертвоприношения. На могильном поле близ сел-Шамирам в Армении стояли сотии высоких хороню обработанных менгиров; их окружали кромлехи из камией, на которых были выбиты изображения, близкие наскальным рисункам<sup>46</sup>. Это был, по-видимому, своеобразный храм заунокойного культа. Возможно, таким же храмом являлся центральный комилекс с менгирами и кромлехом знаменитого Гошундаша в Сисиане.

Менгиры были установлены также на известном Ходжалинском могильнике в Нагорном Карабахе и в соседнем селении Норагюх<sup>47</sup>. Два из них, около кургана Хача-тепе, представляют собой грандиозные обелиски<sup>48</sup>, напоминающие монолит Мохраблура, а также жопструктивно близкие сму алтари из упомянутого выше святилища Бейчесултана,

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> А. А. Мартиросян. Город Тейшебании. Еревач, 1961. с. 69.

<sup>41</sup> Р. М. Абрамишвили, А. В. Бохочадзе, А. Д. Квижинайзе, Г. Я. Мирцхулава, В. В. Николаншвили, А. Т. Рамишвили. Археологические раскопки в Дигомском ущелье. Тезисы докладов, посвященных итогам полевых археологических исследований в СССР в 1970 г. Тонлиси, 1971, с. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> В. М. Котович. Верхнегубинское поселение Махачкала, 1965, с. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> А. А. Мартиросян. Аргиштихинили, с. 107, 112.

<sup>44</sup> Там же, с. 27, 46, 88.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Б. Б. Пиотровский. Ванское царство. М., 1959, с. 220.

 $<sup>^{40}</sup>$  Эти данные мне сообщил А. Л. Мартиросян, за ито приношу ему благодарность.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> К. Х. Кушнарева. Археологические работы в 1954 г. в окрестностях сел. Ходжалы, МНА, № 67, рис. 7.

<sup>48</sup> И. И. Мещанинов. Краткие сведения о поездке археологической экспедиции в Нагорный Карабах и Нахичеванский край. Сообщения ГАНМК, вып. І. Л., 1926, рис. 5.

## ГЛАВА ІН

## КУЛЬТЫ ДРЕВНЕГО ДВИНА И ИХ ЭТНОГРАФИЧЕСКИЕ ПАРАЛЛЕЛИ

Обращение к культовым намятникам рассмотренного ареала открывает перспективу изучения отправлявшихся в двинских святилищах культов и совершавшихся там обрядов не изодированно, самих по себе, а в увязке с религиозными представлениями и традициями, издревле сложившимися у племен Армянского нагорья и их ближайших соседей. Как показывают факты, эти древнейшие представления и традиции с их многовековой историей органично влились в религию жившего на Армянском нагорье населения в период разложения здесь первобытной общины и нерехода к раннеклассовому обществу (именно к этому времени относится раскрытый в Двине комплекс). Они оказываются чрезвычайно устойчивыми и впоследствии, доживая, обычно в преломленном виде, у большинства народов Кавказа, вплоть до современной этнографической действительности. При этом важно и другое - дохристианские религиозные веровання в определенной, достаточно замкнутой этинческой среде (например, у восточногрузинских горцев, армян Карабаха и др.)1, существовали еще до недавнего времени не только как пережитки, но и как подлинная религия крестьянокой массы, имевшая линь внешний налот христианизации.

Поэтому инпрокое привлечение этнографического материала к интерпретации древних намятников религнозного значения, подобно открытым в Двине, нам представляется Напомини, что конструктивно святилища Двина представляли собой просторные солидные постройки с высокими сырцовыми стенами, покоящимися на каменных фундаментах. Плоокие крыши этих помещений, поддерживаемые деревянными жолопнами, состояли из толстых плах, перекрытых тростниковым настилом. Стены и пол были обмазаны глиной, в стенах были сделаны глубокие инши, куда помещалась ритуальная утварь.

Центрами всех четырех двинских святилищ служили алтарные комплексы с глиняными стелами, внешнее оформление которых несколько варыровало. В первом из них, например, алтарная стела была приподнята с помощью невысокого глинобитного возвышения—жертвенной площадки, на которой толстый слой слежавшейся золы указывал на длительное возжигание огия; здесь же находилось неоколько ритуальных сосудов.

Перед алтарной стелой второго святилища оказалась полукруглая каменная ограда—жертвенник, также забитая золой и пенлом; внутри были обнаружены ритуальные сосудыТакая же полукруглая ограда была нашупана в шурфе центрального квартала. По-видимому, жертвенники подобной формы перед алтарями являлись для Двина традиционными. Эта конструкция перекликается с глиня-

внолне закономерным. Однако при отборе этого материала с целью попытки восстановления некоторых древних религнозных обрядов мы старались привлечь в первую очередь те сохранивинеся в народе реликтовые обрядовые действия, во время которых используются сокральные атрибуты, адекватные или близкие атрибутам, представленным в изучаемых древних культовых памятинках,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. В. Бардавелидзе. Древнейшие религиозные верования и обрядовое графическое искусство грузинских илемен, Тбилиси, 1957; И. П. Петрушевский. О дохристианских верованиях крестьян Нагориого Карабаха, НАзГНИИ, т. I, Баку, 1930.

ными культовыми очагами-жертвенниками в синхронных Двину святилищах Мецамора.

Алтарное устройство третьего святилища было разрушено во время пожара, уничтожившего все постройки на Двинском холме; от него дошла только часть стелы, впоследствии удачно восстановленной в музейных условиях.

Наконец, перед алтарной стелой четвертого святилища в пределах городского квартала было зафиксировано скопление золы и угля, среди которых оказались большой карас с обгоревшим зерном ячменя и ишеницы, женский глиняный идол и ритуальный сосуд необычной формы. Иными словами, раскопки показали, что во всех четырех святилищах горел пеугасимый огонь, культ которого прослеживается по многим древним памятникам Закавказья<sup>2</sup>.

Как было упомянуто, вертикально стоящие алтари, перед которыми устраивались религнозные церемонии, в кавказско-анатолийско-средиземноморском мире появились еще в П тыс. Напомним упоминавшиеся уже алтари Мохраблура и Баба-Дервиша. Великоленная жипрская модель вертикального алтаря, увенчанного тремя бычыми головами, с идолом и ритуальным сосудом у подножия

датируется именно этим временем3.

К разным пернодам И тыс. до н. э. должны быть отнесены анатолнйские алтари из Кюль-тепе, Каракуюка и Бейчесултана<sup>4</sup>. К началу I тыс. до н. э. традиция эта все еще сохранялась и материализовалась, в частности в Зажавказье, в алтарях Двина, Мецамора, Ховле и Нацаргора. Все они, за исключением Мецамора, украшены изображениями рогатых животных. В Двине это головы быжов и баранов, в Ховлетолько баранов<sup>5</sup>, в Нацаргора—бычыми рогами<sup>6</sup>. По аналогии с Двином реконструируется алтарь Поплоз-Гашской жрености<sup>7</sup>; здесь, рядом с культовым очагом, по-видимому, стояла круппая глиняная стела с рельеф-

<sup>2</sup> См., например, Л. А. Ахундов. Палеоархитектоническая основа генезиса древних жилых и ритуальных сооружений. УЗАПИ, Х, № 1, Баку, 1973; его же. Палеоэстетические особенности развития архитектуры стран Ближиего Востока. УЗАПИ, Х, № 2, Баку, 1973.

3 American Journal Archaeology, № 76 № 3, 1972

p. 311 fig. 63.

W. Lamb., ор. cit.
 Очерки истории Грузии, т. 1. Тбилиси, 1970, с. 344 (на груз. яз.).

<sup>6</sup> Г. Ф. Гобеджишвили. Холм Нацаргора. Мимолхилвели, П, 1951, (на груз. яз).

<sup>7</sup> С. А. Есаян. О некоторых циклопических крепостях Ноемберяна. ИФЖ, 1972, № 1, с. 273.

пыми головами быка и медведя. Исключение составляют алтари Мецамора, имевише антропоморфный характер и напоминающие своими очертациями грубые каменные идолы из уноминавшегося доурартского поселения Тейшебании.

Изображения на алтарных стелах Двина являлись олицетворением древних божеств или их символов, которым поклонялись молившиеся в святилищах люди. На первый взгляд, все четыре двинские «иконы» кажутся очень близкими. При более пристальном взгляде становится очевидным, что композищии состоят примерно из одного и того же набора символов, представленных лишь в разных сочетаниях и расположениях. В отличие от живых, нередко реалистичных, полных динамики сцен и стремительно разворачивающихся сюжетных наокальных картии в горах Армении, рассчитанных на проходящие сезонные группы окотоводов и охотников, пришедних на летине месяцы из долин в горы, на кочевья, двинские стелы, предназначенные для постоянно возобновлявшихся в течении года церемоний, носят статичный условно-Композиционное символический характер, распределение символов и знаков несколькими (преимущественно тремя) рядами скорее роднит их с построением рисунков на некоторых броизовых поясах Закавказыя, таких, скажем, как пояса Сананна, Баязета, Маралын-дереси и др.

В верхнем ряду алтаря первого святилища (рис. 11), открытого автором этих строк, мы видим три стилизованные головы рогатого животного. Моделировка голов в виде овалов и, главное, длинные полукруглые рога не оставляют сомнения в том, что художник здесь изобразил головы быков. Дополнительным подтверждением принадлежности рогатых голов первого святилища быкам может служить построенный нами из отдельных наскальных рисунков Армении своего рода эволюционный ряд, в начале которого стоят запряженные в колесиицы быки со стилизованными, как наши двинские, головами, а в конце-только отдельные точно такие же стилизованные головки с длинными полукруглыми рогами (рис. 63).

Таким образом, этот алтарь нозволяет установить, что бык в двинских святилицах был одинм из почитаемых животных. Следует заметить, что весь двинокий культовый комилекс пронизан следами почитания быка, нашедшего свое отражение не только в изображениях на алтаре, но и в большой серии ритуальных сосулов, украшенных все теми же

тремя скульнтурно моделированными бычынми головами (рис. 23; табл. XVII).

Зарождение культа быка теряется в глубокой древности. Его истоки следует искать в далекой первобытной среде, когда человек ких календарных представлений. А поскольку подобное в мышлении древнего человека всегда являлось родственным, рога быка стали олицетворением лунного сериа, т. с. лунного божества. Будучи астральным животным, бык

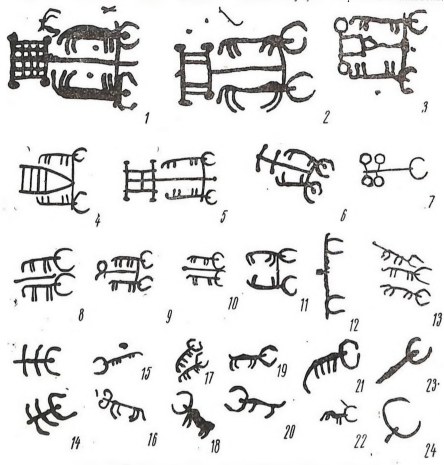


Рис. 63 Изображения быков в наскальных рисунках Армении.

мог во время охоты постоянно наблюдать это дижое и сильное животное. Магическая охота на быков и бизонов—один из традиционных сюжетов налеолитического искусства. Культ быка получил особенно яркое развитие с первыми успехами земледельцев и скотоводов. Бытует представление о том, что в основе этого культа лежит почитание первобытным человском лунного диска, изменение которого привело к сложению примитивных земледельчес-

олицетворял собой такие явления, жак гром и молния.

Одновременно бык являлся воплощением производительной силы, символом илодородия, что указывает на его непосредственную связь с дающей блага землей. Эта связь становится особенно тесной в период, когда бык начинает широко использоваться в землепанестве. Таким образом, именно в этом культе

отчетливо прослеживается связь: «небо»— «бык»—«земля».

Пожалуй, самыми раниими археологическими документами, фиксирующими наличие культа быжа, в настоящий момент должны считаться рогатые алтари Чатал-Гуюка, где бычьи головы, либо рога, иногда так же, как в Двине, в священном числе «три» сочетаются с многими другими изображениями и божественными символами. Среди пих, как мы уже говорили, особенно привлекает винмание пеоднократное повторение фигуры богили илодородия с подиятыми к небу руками, а под пей—голова быка: она как бы рожает его<sup>8</sup>. Встречаются изображения быка и в сочетании с бараном.

Более конкретные данные допесла до нас ннумерская мифология. В Шумере, например, почитаемый бык конкретизируется в образе «небесного быка цвета огня», воплощавшего лунного бога Напна-Сппа или Наннара. В ннумерских гимнах он воспевается жак «отец Напнар, Телец сильный, с мощными рогами и лазурной бородой». Тот же культ, судя по педавним блестящим открытиям, отправлялся и на востоке, в Средней Азип<sup>10</sup>. В Египте и эгейском мире пебесный бык был тесно связан с солнечным божеством. Связь быка с солнцем прослеживается также по памятинкам Балкан и Восточной Европы<sup>11</sup>.

На Кавказе, в частности, почитание быка в своем развитии прошло ряд ступеней, что получило наглядное отражение в серии фольклорных и этнографических материалов. С первыми археологическими следами этого культа мы эдесь сталкиваемся в намятниках V—IV тыс. до п. э., где обнаружены примитивные фигурки бычков из необожженной глины и кости крунного рогатого окота 12. Преобладание последних на поселениях нозволяет допустить его большую почитаемость, что, по-видимому, находило соответственное от-

ражение в обрядности в этот период. Увеличение или сохранение стада по представлению древнего человека во многом зависело от жертвоприношений этих животных или от подношений божеству заменяющих их фигурок. Последнее явилось основанием для вывода о том, что миниатюрные фигурки бычков лепились специально для культовых церемоний при исполнении которых они бросались в огонь (как на поселении Арухло), либо предназначались для погребений, куда они клались взамен самого животного (как в погребении Цони).

Рост производительных сил в период ранней броизы, увеличение роли скотоводства, бурный подъем металлургии, усилившийся на этой базе межилеменной обмен-все это новлекло за собой быстрое и повсеместное распространение новшеств не только в области материальной культуры, но и способствовало дальнейшему усложнению идеологических представлений. Памятники III тыс. донесли до нас значительно больше свидетельств отправления культов и религиозной обрядности. Для восстановления этой стороны жизни бесценные материалы дают открытые в разных частях Зажавказья святилища с их сложной ритуальной обстановкой. Следы почитания по-видимому, продолжавшего одним из главных божеств языческого пантеона, мы находим в каждом из этих древних храмов то в виде переносных «рогатых» алтарей, встречающихся в широком ареале жавказско-малоазийско-средиземноморского круга, то в виде бычьих масок, то в виде фигурок бычков14. Многие из них находили применение и в жилищах, около домашних очагов, которые неизменно служили средоточнем каждой семыи.

Фигурки бычков и других животных часто оказываются «мечеными». Иногда это быт ла раскраска красной краской, цвет которой в древности считался священным, так жак связывался с солнцем и огнем. На лбу шенгавитского бычка, например, оказался знак в виде звезды, прямо указывающий на его священный характер<sup>15</sup>. Тысячелетием поздпес символические метки встречаются на лбу наверший

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> J. Mellaart, Catal Hüyuk, flg. 19-29, 33-37, 41-42; AS, VIII, 1963, p. 62, 69.

<sup>9</sup> H.  $\Pi$ . Флиттнер. Земледельческие культы древией Месопотамии. Труды отдела Востока Эрмитажа, т. 1. H., 1939, с. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> В. М. Массон. Раскопки погребального храмового комплекса на Алтын-депе. АО за 1972 г., с. 480; его же. Раскопки погребального комплекса на Алтын-депе. СА. 1974, № 4, с. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Б. А. Рыбаков. Космогония и мифология земледельцев энеолита. СА, 1965, № 2, с. 24, рис. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> К. Х. Кушнарева, Т. Н. Чубинишвили. Древние культы Южного Кавказа. М.—Л., 1970, рис. 9, 17

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Средняя Азия в эпоху камня и броизы. М.—.Л.. 1966, с. 121.

К. Х. Кушнарева, Т. Н. Чубинишвили, указ. соч..
 161.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Б. Б. Пиотровский. Поселения медного века в Армении. СА, XI, 1949, с. 176.

в виде голов бычков из Арчадзора, Толорса,

на скульптурах Кедабека<sup>16</sup>.

Археологические факты хорошо сопоставляются с письменными свидетельствами. Историки сообщают, что при храме Апант в Ерзинджа постоянно паслось стадо молодых коров с пятнами на лбу. Эти коровы в праздники приносились в жертву богине<sup>17</sup>. Эта древияя традиция, устоявшаяся не одно тысячелетие, сохранилась в качестве пережитка в кавказской обрядовой действительности. Посвященному быку до недавнего времени ставили метку, означавшую, что он предназначен для жертвы<sup>18</sup>

В святилище III тыс. Гудабердка были пайдены распиленные в виде масок бычын черена с рогами<sup>19</sup>. Интерпретация этих уникальных находок может быть различной. Допустимо предположение, что маски являлись частью ритуального облачения и надевались служителями жульта во время церемоний, Такая трактовка в какой-то мере перекликается с еще недавно бытовавшим у многих примитивных народов представлением о том, что человек, надевший маску животного, становился олицетворением последнего. О существовании подобных же представлений в древности как будто бы можно судить, помимо масок из Гудабердка, по обнаженной женской статуэтке с овечьей маской, найденной в святилище 1 тысдо п. э. Мели-геле 1, где овца почиталась в качестве священного животного20.

С той же степенью вероятности бычьи маски можно считать черепами принесенных в святилние в жертву быков. Как известно, принесение в жертву священных животных и поедание их мяса являлось в древности у многих народов актом приобщения к божеству, которого олицетворяло убитое животное<sup>21</sup>. Дж. Фрезер сформулировал содержание этого

акта следующим образом: «Вкушая тело бога, он приобретает часть атрибутов и способностей бога. Когда богом является дух хлеба, то его подлинным телом является хлеб. Когла это бог винограда, то виноградный сок является его кровью. Таким образом, едя хлеб и ькушая вино, верующий реально ест тело и ньет кровь своего бога»22. Вноследствии у ряда народов Переднего Востока с высокой земледельческой жультурой арханчный обряд жертвопоедания трансформировался в обряд поедания улеба и распития вина, что, однако, по-прежнему должно было означать приобще-

ние к божеству<sup>23</sup>.

На Кавказе обычай принесения в жертву быков удерживается не одно тысячелетие; его поздние реминисценции предстают перед нами в достаточно арханчном виде, окажем, в сванском празднике Уплишнер, который с поразительной чистотой сохранил некоторые обрядовые особенности религии времен язычества<sup>24</sup>. Этнография же расшифровывает поводы, по которым давались обеты жертвоприношения. Так, во многих районах Армении до конца прошлого века существовал жертвоприношения быков в праздник Вознесения с целью борьбы с разными явлениями, препятствующими хорошему урожаю (засуха, град, саранча и т. д.) 25. Средства на быков собирались со всей общины. В Триалетском районе Грузии, славящемся своими богатыми древними курганами, в которых, в частности. зафиксированы принесенные в жертву быки, почитание этого животного также сохранялось вилоть до недавнего времени<sup>26</sup>. Здесь обет жертвоприношения крестьянами давался в случае болезии, в честь члена семьи, находящегося вне дома, во имя богатого урожая, размножения скота, в случае бездетности, а также при полном благополучии семьи с целью сохранения его. Во всех этих случаях дважды в год, в праздинк св. Георгия, закалывали быка.

Обычай заклания быков и ритуального поедания мяса в III тыс. до н. э. на Кавказе становится также частью погребального обря-

<sup>16</sup> К. Х. Кушнарсаа. Некоторые памятники эпохи поздней броизы в Нагориом Карабахе. СА, XXVII, 1957, рис. 5; А. А. Ивановский, По Закавказью, МАК, VI, табл. ХІ, 17; А. О. Мнацаканян. Находки предметов бронзового века в сел. Толорс, КСИИМК, в. 54, рис. 41,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Plutarchs, Lives, II, London, 1959, p. 548.

<sup>18</sup> См.: Л. Н. Сихарулидзе. К вопросу о значении изображения быка на триалетских вешанах и вешанондах. КЭС, IV, Тбилиси, 1972, с. 32.

Гудабердка-Цихнагора, <sup>19</sup> С. Н. Надимашвили. «Лнахви», Гори, 1963, с. 150 (на груз. яз.).

<sup>20</sup> К. Н. Пицхелаури. Основные проблемы... Автореферат, с. 69.

<sup>21 3.</sup> П. Соколова. Культ животных в религиях. М., 1972. c. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Дж. Фрезер. Золотая ветвь, вып. IV, М., 1928,

<sup>23</sup> С. Б. Аругюнян. Реликты благословения при общественном жертвоприношении, ИФЖ, 1971, № 3, c. 260.

В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 198—199.

<sup>25</sup> В. Л. Бдоян. Земледельческая культура в Армении. Ереван, 1972, с. 456 (на арм. яз.).

<sup>26</sup> А. Н. Сихарилидзе, указ. соч., с. 32.

да, согласно которому, судя по некоторым погребениям, скажем, могильника Амирание-гора, с убитого быка праздновавшие тризну родичи сиимали шкуру вместе с головой и конечностями и жлали ее в могилу<sup>27</sup>. Любоныт по, что жертвоприношения священных быков, олидетворявших оплодотворяющую мужскую силу, в этот период совершались исключительно при погребении мужчии. Кстати, связь «бык»—«мужчина» удивительно наглядно может быть произлюстрирована исколькими культовыми навершиями из клада Степанцмиила, где обиаженные фаллические фигуры стоят на бычьих рогах<sup>28</sup>. (рпс. 64).



Рис. 61 Степанциппла. Броизовое навершие.

Следы почитания быка при погребальных церемоннях улавливаются на Южном Кавказе и по намятникам И тыс. до и. э. В погребеннях Кировакана, Лчашена<sup>29</sup>, Аднамана, а также в знаменитых триалетских гробицах был отмечен идентичный обряд положения в моги-

лу жертвенных быков в виде шкур, сиятых вместе с головой и конечностями<sup>30</sup>. Есть основания предполагать, что сиятые таким образом шкуры животных должны были символически заменять целых быков. Если же учесть аналогичную картипу в более ранних могилах Амиранис-гора, а также всноминть поставленные у горных родников и озер знаменитые изваяния вишанов с изображением бычьей шкуры с конечностями, которые арминское народное предание связывает с небесной стихией (рис. 65), то станет оченильностямией стихией (рис. 65), то станет оченильностямией стихией (рис. 65), то станет

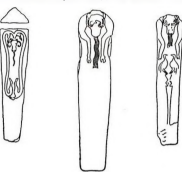


Рис. 65 Вишаны Гегамских гор.

ным, что точное выполнение при жертвоприношениях именно такого ритуала было обязательно для многих поколений людей, живших на Кавказе в древности. Да и не только на Кавказе. Қак отмечает М. П. Грязнов, обычай оставлять в могилах шкуры быков с головой и ногами—эти вещественные следы завершающего акта сложного ритуала жертвоприношения, широко практиковался в эпоху броизы, папример, в ареале расселения катакомбных, срубных и андроновских племен<sup>31</sup>.

Наконец, на Южном Қавказе практиковались, по-видимому, связанные с культом животных специальные захоронения. Эгот обряд, широко распространенный в намятинках Старого Света и Восточной Европы<sup>32</sup>, в нашем регноне встречен пока только дважды: мы

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Т. И. Чубининовили, К древней истории Южного, Кавказа, Тонгиси, 1970. с. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> A. M. Talgren. Caucaustan monuments, ESA, V. Helstnki, 1930, fig. 12-13.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Э. В. Ханзадян, Лчашенский курган № 6. КСПА. в. 91, 1962.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Б. А. Куфтии. Археологические расконки в Триалети, Топлиси, 1941 с. 81—83.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> М. И. Грязнов, Бык в обрядах и культе древних скотоводов. Темеы докладов на сессии и иленуме, посвящен итогам полевых исследований 1971 г., М., 1972, с. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> CM, CBOZKY II. Behrens. Die Neolithische-Freelimeralizeithischen Fierskelettfunde der Alten Weit, Beitin. 1964.

имеем в виду погребение быка, окруженного ритуальными предметами (курильница, шкатулка и пр.) в Севанском бассейне, в местности Мртби-дзор<sup>33</sup>, и погребение барана во II могиле Цамакабсрта<sup>34</sup>. Оба животных несомненно почитались в качестве священных. Обряд почитания животных через поклонение их могилам оказывается чрезвычайно живучим; до недавнего времени армяне Карабаха поклонялись могилам священных медведей. Там же существовал культ оленя, который выражался в вере в целительную силу «Оленьего родника». С этими священными животными связываются трогательные легенды<sup>35</sup>.

При выявлении идейной сущности культа быка на Кавказе первостепенную роль играет установление иконографических особенностей его изображений. Недавно А. А. Мартиросяпом было тонко подмечено, что запечатленные в намятниках искусства образы этого животного как бы делятся на две большие стилистические группы: с одной стороны, это реальные земные быки, показанные во время охоты, запряженными в плуг, в телегу, с другой, фантастические животные с ирреальным строением тела и конечностей, которые как бы плывут в небесном океане<sup>36</sup>. Образы этих последних запечатлены в наскальных изображениях Армении, на броизовых поясах, на каменных изваяниях.

В Гегамских горах есть одна картина, действие которой, несомненно, происходит на небе: здесь над различными символами животных и антропоморфной фигурой в нозе магического заклинания парит могучий пебесный бык, изливающий на землю струи воды (рис. 66). Таких же быков, изливающих воду, мы видим на знаменитых вишанах; они сопровождаются небесными символами в виде двух водных итиц, змен (рис. 65). С образом вишана недавно были сопоставлены быки на известном ходжалинском поясе; у них те же символы-солярные и астральные знаки, вода, итицы, змея. Названные изображения всей своей сущностью перекликаются с образами знаменитых урских быков, олицетворявших

бога Луны «отца Паннара», синие бороды которых символизируют текущую с неба воду<sup>37</sup>. В семантическом плане к ним примыкает изображение небесного быка со струящейся изорта водой на золотой чаше из Хасанлу. Незавно вся композиция была интерпретирована как пллюстрация к одному из сюжетов Авссты, связанному с Анахитой, где бык олицетворяет небесные воды, обновляющие зсмлю<sup>38</sup> Наконец, связь быка с небом и водой великоленно прослеживается по северо-осстинскому эносу, в котором легендарный герой Амран для того, чтобы понасть на небо, облачается в шкуру быка, вышедшего из моря<sup>39</sup>.

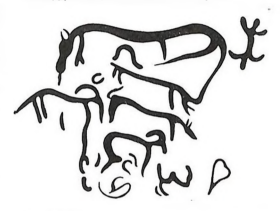


Рис. 66 Наскальная композиция в Гегамских горах.

Таким образом, мы видим, что сюжет пебесного быка, связанного с громом, молниями и пебесными водами, изливающимися на землю, был одним из ведущих религиозных сюжетов населения в широком ареале кавказско-месопотамско-пранского мира.

О существовании астральных культов в древнеармянском наитеоне, среди которых почетное место занимал небесный бык, мы узнаем из трактата крупнейшего теолога Езника Кохбаци, который в V в. вел борьбу с язычниками. Здесь бык выступал еще в качестве бугая (упць сыбшишь почитался в образе одного из созвездий Зоднака—созвездия Тельца. Не вызывает сомнения то обстоятельство, что все эти языческие представления,

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Е. А. Лалаян. Раскопки кургаров Советской Армении. Ереван, 1931, с. 79 (на арм. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> А. О. Мнацаканян. О двуцветной керамике Дчашена, Изв. АН АрмССР, 1957, № 5, с. П.Г.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Ст. Лисициан. Армяне Нагорного Карабаха; руконись, хранится в отделе этнографии Института археологии и этнографии АН АрмССР, с. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Подробно об этом см.: А. А. Мартиросли. Первобытные нероглифы Армении и их урарто-армянские двойники. Ереван, 1973, с. 36 (на арм. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Н. Д. Флитнер, указ. соч., с. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Г. Н. Курочкин. К интерпретации некоторых изображений раннего железного века с территории северного Нрана. СА, 1974, № 2, с. 34.

<sup>39</sup> Б. Б. Пиотровский, Вишаны, с. 26.

стойко живине в народе еще в период раниего средневековья, имели глубочайшие исторические корин и должны были как-то воплотиться в древние намятники искусства религиозного характера. Отражением этих представлений, в том числе и представления о иссеном быке, символизирующем зоднакальное созвездие Тельца, и являются, согласно высказанной точке зрения, фантастические молниенодобные фигуры быков второй группы. 383

Мы уже отмечали, что культ быка на Кавказе претерпел ряд трансформаций. В пережиточном этнографическом материале Грузии отразились также те глубинные пласты языческого пантеона, когда этот культ сводился к почитанию бугая-производителя. Таким, во всяком случае, был первоначальный облик бога Боселы, уделом которого была забота об оплодотворении домашнего скота<sup>40</sup>. Со временем функции его все возрастают в своем значении и он превращается во всевышнее божество, верховного покровителя оплодотворения земли и изобилия. Как полагают исследователи, божеству бугаю-производителю, стоявшему у истоков развития культа быка на Кавказе, было посвящено третье помещеине синхронного с Двином святилища Катпалихеви, с его крестообразным алтарем, украшенным головами быков.<sup>41</sup>. В целом, это святилище предположительно было посвящено богине плодородия Великой Матери Нана. Через это божество, символизирующее солице, бык в Грузии оказался связанным с дневным светилом. С солицем увязывается и культ быка в Армении<sup>42</sup>. Связь небесного быка с солнечным божеством и в древности как будто подтверждается заменой глаз солярными знаками у быков на упоминавшемся уже ходжалинском поясе,

Связь «бык—земля» становится особенно перазрывной, когда это животное начинает применяться в земленашестве. Этот важнейший момент в истории развития земледелия, жогда человек превратил быка в тягловое животное и впряг в орудие нахоты, нашел своеобразное преломление в одной сванокой легенде. Она гласит: «Однажды Джгыраг сказал Пусду: «Я привяжу ж быку бечевку: если

животное разорвет ее, пусть тогда бык останется (по-прежнему) твоим, но если он не сможет этого сделать, тогда пусть принадлежит мие. Пусд согласился, подумав: «Разве возможно, чтобы бык не смог разорвать тонкой бечевы? А если он не в состоянии это сделать, то на что мне нужен такой (бессильный) бык. Джгыраг завязал бечевку быку, Много старался бык, по не смогразорвать ее. Разгневанный Пусд ударил его своим посохом и расколол ему копыта надвое. С того дня новелись двукопытные быки»<sup>43</sup>. Джгыраг, известно, олицетворял древнегрузинское жество луны, покровительствующее земледелию, а Пусд первоначально являлся божеством-хозянном круппого рогатого скота.

С того времени почитание быка геспо переплетается со всевозможными земледельческими культами, что нашло свое яркое отражение не только в верованиях племен Кавказа, но и многих других народов. Условно символическое отображение этой стадии почитання быка, распадающейся, в свою очередь, на отдельные акты сложного и растянутого во времени аграрного цикла, Н. Е. Урушадзе видит в изображениях на броизовом поясе из Самтавро44 Ее концепция сводится к тому, что каждая из трех повторяющихся фигур быков, несущих на себе символические атрибуты земледельческих орудий, условно нередает один из главных этапов земледелиявспанжу, сеяние, боронование и сбор урожая. Таким образом, на самтаврском поясе, с точки зрения автора, условно переданы образы «быка-пахаря», «быка-ссятеля», являющегося одновременно и «боронящим быком», и «быка-собирателя урожая» (рис. 67). В расшифровке этого сложного и жрайне условного сюжета весьма существенную помощь оказывает пережиточный этнографический материал, в котором названные плостаси быка находят отражение в формах ритуальных хлебцев, вынскаемых к сванокому аграрному празднику Лиланцуне («лани»--в переводе означает семя); они изображают быков, нашущих волов, боронящих волов, рога, лемех, ярмо, борону (рис. 68) 45. Обычай вынекать в новогоднюю кынтовиж эмдоф в ванэрэн или ыдбэгд арон и кормить для обеспечения плодородия пастунающего года ими скот до недавнего времени

<sup>&</sup>lt;sup>39 з</sup> А. А. Мартиросян, указ. соч.

<sup>40</sup> А. К. Сохадже. Пережитки скотоводческих культов у западногрузниских горцев. Труды VII МКАЭН, т. 8, М., 1970, с. 110.

<sup>41</sup> Д. А. Хахутайшвили. Общивное святилище протонберийских илемен на рубеже 11—1 тыс. до п. э. (в печати).

<sup>42</sup> И. И. Пегрушевский, О дохристианских верованиях крестьяи Пагорного Карабаха, с. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 222.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Н. А. Урушадзе, Опыт художественного образного апализа и реконструкции броизового пояса из Самтавро. СА. 1970, № 1, с. 67.

<sup>45</sup> В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 192, табл. XXV—XXVI.

существовал и в деревнях Армении<sup>46</sup>; для этого в крестьяноком хозяйстве держались специальные деревянные или глиняные штампы, сохранявшие, по утверждению этпографов, очень арханчные формы. С этой же целью ритуальные хлебцы падевались под Новый

год на рога быков и волов<sup>47</sup>.

Огромная роль быка в условиях аграрного хозяйства запечатлена в серии фольклорных и этнографических документов. Среди них, в частности в Армении, обращает на себя винмание деревенский обычай вещать черен быка с рогами на фронтоне дома или на колоннах вместо канителей. В этих случаях бык выступает как почитаемый труженик дома. Прославляют специальной молитвой быка и во время печения лаванна, когда паленляют в тондыр первый хлеб. О хлебе говорится как о «продукте работы справедливого быка» (записано со слов информатора Б. Арутюняна). Такого быка в Армении называют волом (49). Вообще, в армянском и грузинском фольклоре бык-земледелен неизменно рисуется другом крестьянина, участником его хозяйства, кормильцем, спасителем, борющимся со злыми силами. Это отложилось в армянском народном лексиконе, в котором слово «бык» часто заменяется словом Інфий, что означает «борющийся», «борец»<sup>48</sup>.

Любонытные данные в этом плане дает и этнография Дагестана. Здесь ритуальная инща, приготовляемая у всех дагестанцев для совершения наиболее арханчных обрядов, представляет собой зерно, сваренное с крун-

пой костью быка<sup>49</sup>.

Этнографические и фольклорные материалы как будто бы хорошо корреспондируются с данными археологии. Устанавливается, что традиция выпскания ритуальных хлебцев идет из глубокой древности, что документируется находками специальных круглых штампов для нанессиия на хлебцы различных (пречимущественно «солиечных») символов. Топография известных находок позволяет считать,

46 А. Одабашия. Некоторые обрядовые пережитки. связанные с христианским Новым годом. Изв. АН АрмССР, 1965. № 3, с. 90—91 (на арм. яз).

47 В. А. Бдоян, указ. соч., с. 443.

что хлебцы штамповались в святилищах, очебидно, служителями культа.

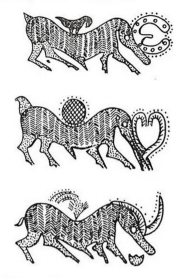


Рис. 67 Изображения быка на Самтаврском лояее (по Н. Е. Урушадзе).

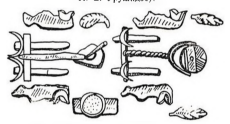


Рис. 68 Сванские ритуальные хлебцы.

Самый ранний из штампов обпаружен в описанном выше святилище Гудабердка (ПТ тыс. до и. э.) Большая серия таких штампов известиа из более поздних культовых комилексов: Сары-тене, Мецамор, Катпалихеви, Мели-геле, Мелаани и др. 50. Важно и то, что в Мецаморе и Катпалихеви помимо штампов были найдены глияные имитации хлебцев с отпечатками солярных знаков, точно таких же как на штампах 51.

Однако для нашей темы наибольший инте-

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> А. Ш. Миацаканян. Армянское орнаментальное искусство, Ереван, 1955 (на арм. яз.), с. 537—538; А. К. Сохадзе, указ. соч.

<sup>49</sup> М. О. Османов. Географическая среда в производящие формы хозяйства. Конференция «Формы перехода от присванвающего хозяйства к производящему в особенности развития общественного строя». М. 1974, с. 70.

<sup>50</sup> П. Г. Нараманов, Глипяные штамны из Западного Азербайджана, МКА, VII. Баку, 1973; Э. В. Ханзадян и ар., указ. соч. рис. 134—135: Д. А. Хахутайшанли, Уплисшке 1; К. И. Пицхелаури, указ. соч., табл. XXXIX. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Э. В. Ханзадян и др., указ. соч.. рис. 116--117.

рес представляют глиняные штампы другого типа, известные по расконкам высокогорного дагестанского поселения Верхинй Гуниб<sup>52</sup>. Функциональное назначение этих предметов выявляется на основе их локализации около этнографически четко определимых печей-коров, служаних до настоящего времени в горном Дагестане для выпечки хлеба. Гунибехне штампы представляли собой небольшие глиняные «доски» с рельефными изображениями





Рис. 69 Гунибское поселение. Глиняные штамны для вынечки ритуальных хлебнев.

(рис. 69), общим характером сходными с наленными узорами на наних двинских алтарях. Здесь, как и в Двине, в качестве символов изображены рога, однако на двинских алтарях они неизменно встречаются в священном числе три, а в Гунибе распределяются парами. Такое размещение животных, заключенных в пучки параллельных лиший, дало справедливое основание В. М. Котович увидеть в них доживающий до недавиего времени в кавказских ритуальных хлебцах сюжет нашущих волов.

Все сказанное позволяет утверждать, что во 11—1 тыс. до и. э. культ быка-возделывателя земли сопровождался на Кавказе сложным и разнообразным ритуалом. Следы этого культа особенно ярко улавливаются в убранстве и специфических атрибутах святилиц. Его особая почитаемость выразилась, в частности, в иомещении изображений быков на алтарях, перед которыми проходили главные церемонии. Помимо Двина скульптурами быков оформлены алтари Катпалихеви и Поплоз-Гаша. Камениая статуэтка быка стояла около культового очага в Тмоалырской крепости<sup>53</sup>. Образ быка мелькает го на двинских

сосудах, то в мецаморских бычых стилизованных амулетах<sup>54</sup>, то на связанных с магней опоясывания броизовых поясах<sup>55</sup>. служивших скорее всего атрибутами жреческой одежды<sup>56</sup>.

Аграрный характер этого культа великоленно иллюстрируется и всем остальным комплексом пахолок в святилищах. В Мецаморе, например, это статуя богини плодородия, сосуды с зерном, изображения колосьев на сосудах, глиняные имитации ритуальных хлебцев и штампы для их орнаментации. Наиболее полный набор предметов, связанных с культом плодородия, ночитавшемся в образе быкавозделывателя земли, представлен в святилище Катиалихеви. Здесь были найдены жамии молотильной лоски, яма с золой, сосуды с косточками винограда, вкладыши сернов, зернотерки, печать со свастикой для штамповки ритуальных хлебцев и наконец, глиняная имитация самого хлебца. В Двине этот набор примерно повторяется: это сосуды с зерном, косточки винограда, зернотерки, песты, вкладыши сериа.

Таким образом, даже на основании рассмотренных выше материалов, которые по существу представляют лишь некоторую часть кавказских намятинков, связанных с культом быка, последний выступает в образе астрального, солнечного божества, тесно связанного с культом плодородия и земледельческими религиями.

В. В. Бардавелидзе, уделившая в своей книге большое винмание вопросу почитания быка в Грузии, пишет, что «... по крупной роли культа быка и почетного значения этого животного в разнообразных обрядах и обычаях древнегрузинская религия входит в обширный религиозный мир древних культурных народов Передней Азин и Средиземноморья. В частности, следует отметить, что древнегреческий культ в честь Зевса Сосинолиса в Магиесии, на Меандре, проявляет почти полную адекватность с обрядовой стороны и со стороны основного замысла со сванским ласкарным праздником Уплишнер, но, как показывает характер социальных организаций, осуществлявших эти два нараллельных религиозных института, сванокий праздник кажется арханчиее древнегреческого культа. В то же время бой священных быков и курули гру-

В. М. Коговия. Верхнегубинское поселение. Махачкала, 1965, рис. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> С. А. Есапа. Древияя культура илемен северо-восточной Армении, Ереван, 1976. табл. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> .Э. В. Ханзадян и др., указ. соч., рис. 131—132.

Б. Б. Инотроиский. Археология Закавказья, с. 95;
 А. Р. Исраелян. Охотинчы сцены на броизовых поясах Армении. ПФЖ, 1966, № 2.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> С. Деведжян. Золотые и серебряные украшения из второго погребения Лорийской крепости. ИФЖ, 1971. № 1 (на арм. яз.).

зинских племен находят ближайние аналогии в крито-микенской культуре с ее мощным культом быка, широко распространенными сцепами игр с быками и другими жультовыми эрелицами»<sup>57</sup>.

Наблюдение это, само по себе чрезвычайпо важное, представляется особенно интересным в плане выявления близкого языческого пантеона и единой религнозно-обрядовой традиции в широком ареале кавказско-малоазий-

ского культурного круга.

Послужившие же отправной точкой для нашего экскурса изображения бычых голов на первой стеле двинского святилища вводят нас в мир астральных представлений и земледельческих культов древних жителей Арарат-

ской равишны.

Средний нояс этой композиции отличается от всех изображений на алтарях Двина тем, что он обрамлен рамкой, взят как бы в картуш. Быть может, этим художник хотел подчеркнуть особую значимость этого пояса-Кстати, заключение в рамку отдельных частей сложных композиций было широко распространено в этот период на бронзовых поясах Зажавказья.

В картуше нашей стелы изображены с помощью налена три небольшие абстрактно стилизованные фигурки животных с высоко поднятой, оформленной в виде роговидного отростка головой. Идентификация их с какимлибо определенным животным затрудинтельна, хотя Т. Н. Чубинишвили аналогичную скульнтурную фигурку из святилища Амираинс-гора называет бычком<sup>53</sup>. Независимо от принадлежности этих изображений тому или шному животному, наиболее существенным здесь представляется то, что каждая из них окружена знаками в виде вдавленных кружков, один из которых, над всеми гремя фигурами, имеет больший размер, нежели другие. Подобные знаки в виде кружков, сочетающихся с другими знаками, хорошо известны по серии наскальных петроглифов Армении, на которых с удивительной наглядностью выражены астральные понятия древних аборигенов. Иногда это отдельные светила, иногда целые созвездия<sup>59</sup>.

Таким образом, астральная сущность изображенных в картуше животных, с нашей точки зрения, как будто бы не подлежит сомнению. Исходя из предложенной трактовки ряда наскальных композиций, можно предполагать, что большой круг должен скорее всего символизпровать солице или полиую луну (?), а остальные—какие-то созвездия. Следовательно, эти фигурки, так же как и бычьи головы, должны восприниматься как элементы небесного мира.

Наконец, инжини горизонт стелы состоит из девяти наленных, винсанных друг в друга полудуг, провисающих до нижней ее кромки... Частые насечки на них создают впечатление волинстой поверхности. Комилекс символов, имеющихся в нашем распоряжении, приводит нас к заключению, что художник таким образом старался передать воду. Вода, изображавшаяся чаще всего на керамике, условно передавалась древними мастерами в виде волиистых линий, либо полудуг60, трактующихся, в частности Б. А. Рыбаковым, как условное наображение облаков и туч в значении запасов небесной воды<sup>61</sup>. Волнистая диния в четырехугольном картуше-мотив, распространенный на южнокавказской посуде, —читается А. А. Мартиросяном как нероглиф «вода»62. Свособразной предтечей двинских полудуг является широко распространившийся, особенно на керамике периода средней броизы, аналогичный узор, выполненный то красками, то пунктирным штамиом. Особенно широко этот узор использовался жителями поселения Узерликтене в Мильской степи (рис. 70)63 Быть может, здесь, в условиях безводной степи, изображение воды на сосудах должно было приравниваться к магическому действию вызывания лождя.

Олнако бесспорное отождествление двинских полудуг с водой может быть доказано пекоторыми параллелями из более поздних памятинков—одного из сасанидских блюл (рис. 71) и фрески храма Светисцховели в Михете (рис. 72), где компактио сконцентрированные аналогичные полудуги выступают в прямом значении воды, что подчеркивается плавающими в ней рыбами<sup>64</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Т. Н. Чубинициян.и. К древией истории..., с. 73. табл. XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> А. А. Мартиросян, А. Р. Исраелян, указ. соч.; А. Р. Исраелян. Культ и верования..., с. 70; А. А. Мартиросян. Первобытные пероглифы Армении..., с. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> В. М. Массон, Поселение Джейтун. «1., 1971. тэбл. XXV, XXIX—XXX.

<sup>61</sup> *Б. И. Рыбаков.* Космогония и мифология землелениев энеолита. СА, 1965, № 2.

<sup>62</sup> Л. Л. Мартиросян, указ. соч., с. 74.

<sup>63</sup> К. Х. Кушиарева. Поселение эпохи броным на хоаме Узерлик-тене. МНА, № 67, рис. 12, 14; ее же. Новые данные о поселении Узерлик-тене. МНА, № 125, рис. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> *Н. А. Урушадзе.* К семантике прикладного искусства древнего Кавказа и Закавказья. СА, 1973, № 1, рис. 7—8.

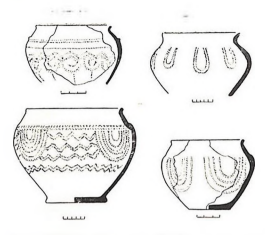


Рис. 70 Поселение Узерлик-тене. Сосуды с изображением воды.

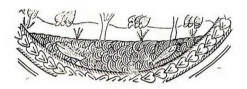


Рис. 71. Изображение воды на Сасанидском блюде.

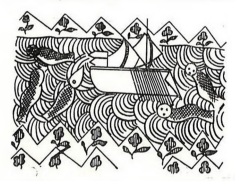


Рис. 72 Изображение волы на фреске храма Систисцховели.

Включение условного изображения воды в алтарную композицию первого двинского святилища, на жотором, как мы только что показали, представлены астральные животные и светила, позволяет считать, что в данном случае речь должна идти о небесной воде или небесном океане, являвнемся, согласно космическим представлениям древнего человека, нервоосновой мироздания.

Итак, можно констатировать, что вся композиция на первой стеле состоит из элементов, воплощающих небесную символику. Иными словами, это картина неба или «верхней стихии».

При питериретации рельефа на второй стеле (рис. 18, табл. VII) мы сталживаемся с изображением другого животного. Три головы в верхием ряду имеют значительно более короткие, чем у быков, полукруглые рога, что позволяет отождествить этих животных с баранами. Такие же головы украшают верхний ряд алтарной стелы четвертого святилища (рис. 58). Уверенность в правильности такого отождествления придает одна из гегамских сюжетных композиций, изображающая полностью фигуры молинеподобного быка и барана с точно такой же, как на двинских стелах, головой, в окружении луны, солица и итины. Полагая, что в этой композиции бык представляет созвездне Тельца, а баран-созвездие Овиа, А. А. Мартиросян видит в ней древнейшую иллюстрацию к легенде о сотворении Вселенной<sup>65</sup>.

Небесная же принадлежность этих животных на двинских стелах подчеркнута совмещением их изображений с другими хорошо читающимися символами: на второй стеле головы баранов расположены на фоне 16 знакомых нам уже по первой стеле провисающих полудуг с насечками, символизирующих воду, точнее, небесный океан (такие же полудуги, паправленные в противоположную сторону, имеются и в нижней части стелы); на четвертой же стеле к головам животных вилотную подведены рельефные окружности с наленом посередине—бесспорное изображение солярного знака.

Баран или озца, игравшие наряду с быком огромную роль в хозяйстве населения Кавказа и соседних территорий, издревле стаповятся здесь объектом почитания, что нашло свое отражение в помещении их изображений не только на алтарях Двина и в наскальных рисунках, по так же в росписях, мелкой скульптуре, рельефах на очагах и на ритуальной посуде. Самые древине, из известных, их ренлики, пожалуй, дают росписи Чатал-Гуюка. Изображениями головок барана, таких как на двинских стелах, нестрят наскальные рисунки Армении Культ барана бесспорно отправлялся и в упоминавшемся святилище Арича. Особая его почитаемость здесь отмечена крупным масштабом нескольких баранов (рис. 73) по сравнению с фигурками

<sup>65</sup> См.: А. А. Мартиросян, указ. соч., с. 30.

других животных и людей<sup>66</sup>, что по всей вероятности, связано с ведущей ролью мелкого рогатого скота при отгонной форме скотоводства, которая в условиях горного рельефа Кавказа в основных своих чертах складывалась уже в III тысячелетии. Любонытиа в этом плане находка в Ариче маленькой фигурки настуха с носохом—персонажа, от которого теперь зависит сохранность стада в древнем обществе. Памятники III тысячелетия характеризуются также находками миниатюрных фигурок баранов и специфическими очажными подставками культового назначения, оформленными в виде закрученных рогов барана.

Следы почитания мелкого рогатого скота, удельный вес которого в хозяйстве со временем возрастает, прослеживается и по находкам более поздинх периодов. Особенно эффектный в этом плане материал дают южнокавказокие святилища рубежа II-I тыс. до и. э. Устанавливается, что некоторые святилища были связаны с почитанием этих животных. В Ховле, например, вертикальный глиняный алтарь был увенчан четырьмя головами круторогих баранов (рис. 62)<sup>67</sup>, точно таких же, как на ритуальных азербайджанских сосудах из туффита68. В Сары-тепс баран почитался наряду с кабаном-их изображения также венчали алтарное сооружение. Множество вещественных следов древних обрядовых действий, посвященных культу барана (овцы), открыто в святилище Мели-Геле I. Здесь оказались изображения баранов на сосудах (в одном случае в пасть барана вползает змея), их небольшие скульптурки, кости мелкого рогатого скота, перемешанные с золой и служившие для инкрустации различных зооморфных изображений на полу святилища, кучки бараньих астрагалов, наконец женские фигурки с овечьими масками. Культ барана отразился и в погребальных памятниках.

Весьма выразительные материалы по этому культу в Закавказые сохранила этнография. В тех районах Грузии, где особению было развито овцеводство, до недавнего времени существовали башии, в которых держали священных овец, олицетворявших божество. Зафиксировано, что в сел. Цаа, например, культ овцы был связан с божеством плодоро-

для Квирна. Божество, покровительствующее мелкому рогатому скоту, было и у сванов. Его имя—Тар бединери. Перед священными овцами или их изображениями в праздицчиме дии совершались ритуальные церемонии<sup>69</sup>.

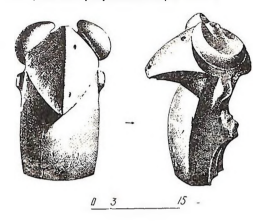


Рис. 73 Аричское поселение. Глиняные фигуры баранов.

Верпемся ко второй двинской стеле. В центре ее, под рельефными головами баранов, на фоне провисающих полудуг поперек всей се поверхности проходит рельефное волнообразно изогнутое тело змеи с небольшой головкой. Над змеей, у головы и хвоста, помещены те же солярные знаки. Вдоль всего тела змеи распределяются круглые налепы, перемежающиеся с вдавленными жружками, символизирующие, как и на первой стеле, небесные светила. Иными словами, змея здесь так же, как и бараны, имеет астральную сущность.

Археологические и этнографические материалы показывают, кажим многоликим образ змен был в древности. Культ змен очень характерен для пародов древнего Египта, Передней Азин, Греции Как элемент верхней стихии—пеба—она олицетворяла пебесную воду, Млечный путь, молнию, летящее копье. Особенно часто изображения змен переплетаются с рисунком воды<sup>70</sup>; в определенном сочетании змея олицетворяла воду, как элемент подземного мира или нижней стихии<sup>71</sup>. Нако-

 $<sup>^{68}</sup>$  *Т. С. Хачатрян.* Древняя культура ИІврака, Ереван, 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Очерки истории Грузии, т. I, Тбилиси, 1970, с. 344 (на груз. яз.).

<sup>68</sup> Г. С. Исмаилов. О некоторых каменных сосудах из древнейших памятников Азербайджана. МКА, VII, Баку, 1973, с. 90.

<sup>69</sup> К. Н. Пицхелаури. Основные проблемы... Автореферат, с. 69; А. К. Сохадзе, указ. соч., с. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> И. Я. Марр, Я. И. Смирнов, указ. соч., с. 88; И. А. Урушадзе. К семантике прикладного искусства... СА, 1973, № 1, с. 67.–68.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Б. Б. Пиотровский, указ. соч., с. 29; А. Р. Исраеаян, указ. соч., с. 39.

пец, змея у многих народов считалась также символом плодородия<sup>72</sup>. Многоликость образа змен была «прочтена» в свое время И. И. Мещаниновым по росписям на жерамике Элама. «Там устанавливается, -- иншет он, -- связь нижней тверди с твердью верхней и змий не только спабжается крыльями, но отдельные его части витают по небу: Toscanne устанавливает родство молнии со зменным жалом, а если зигзаг-та же молния, то соединяются воедино небо и земля. Получается круг, в который входит небо, земля и преисподняя»73.

Следы почитания змен прослеживаются по кавказским археологическим намятникам уже с V-IV тыс., когда на керамике начинают встречаться изображения наленных змеек в окружении других символов. Позднее, в эпоху бронзы, этот образ становится составной частью многих символических композиций на. поясах, посуде, мечах, топорах, булавках, пряжках. От этого периода осталась большая серия эменноголовых браслетов, выполнявших роль амулетов74. На всех этих предметах изображение змен было призвано оберегать от злых духов, отгонять их, награждать силой, способностью воспроизводить и пр.

Отголоски древних представлений, оказаешихся чрезвычайно живучими, бытовали в местной среде вплоть до недавнего прошлого. Почти у всех народов Кавказа сохранились предания и сказки, в которых змея является главным персонажем. Змее приписываются сверхъестественные способности вызывания дождя, сохранения влаги, охраны содержимого сосудов. В некоторых районах Армении змен считались тотемными животными и жили в домах, принося счастье. Существовал обычай кормить этих змей<sup>75</sup>. По верованиям осетии, и сейчас змея, появившаяся в хлеве или доме, считается добрым началом; почитая ее в качестве патрона дома и охранительницы очага, такую змею также кормят. Образ змен-покровительницы семьн-зафикспрован и в Сванетин<sup>76</sup>. В грузписких преданиях и в нартском эпосе змея также связывается с волшебной бусиной, «бусиной жела-

ния», припосящей счастье<sup>77</sup>.

Таким образом, изображения на второй алтарной стеле, так же, как и на первой, состоят из элементов верхней стихии солица, звезд, небесных баранов (которые, как полагают, символизировали созвездие Овиа), змен и небесной воды. Следовательно, и здесь художник изобразил картину неба.

Мы уже говорили, что стела второго святилища, законсервированная в поле, со временем стала распадаться: отслоплась фасадная облицовка, под которой оказалась более древняя, хуже сохранившаяся поверхность. Последняя была лишена рельефных изображений и сплошь покрыта процарапанным по сырой глине растительным орнаментом «в

елочку» (рис. 19).

Замена одного фасада другим, к тому же резко отличающимся своим характером от изображений предыдущего, могла быть продиктована появлением жаких-то новых веяний в иконографии культовых намятинков Армении. По-видимому, такие изменения в конце II-начале I тыс. до н. э. действительно имели место, в частности у племен Араратокой долины, так как иконографические повшества подмечены не только на двинских алтарях, но и на идолах доурартского поселения у Кармирблура. Здесь в четко читающихся сменивших друг друга слоях были найдены две группы каменных идолов<sup>78</sup>. Более арханчные, обнаруженные в жилищах нижнего слоя, оказались покрытыми врезным ветвистым узором, символизирующим «древо жизни» и находящим прямую аналогию в растительном орнаменте на древнем фасаде второй алтарной стелы Двина (рис 74).

Более поздняя группа кармирблурских ндолов, приуроченная жо второму строительпому горизонту, характеризуется полным исчезновением ветвистого покрытия и появлением вполне оформленных лицевых частей (рис. 75). Кстати, в Армении к этому периоду должно быть приурочено появление серии антропоморфных идолов, которые стояли в святилищах Мецамора (рис. 76), Гориса, а также в культовых уголках жилых помещений

(piic. 77).

<sup>72</sup> Э. В. Ханзадян и др., указ, соч., с. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> П. И. Мещанинов. Змея и собака на вещественных намятниках арханческого Кавказа, ЗКВ, І. с. 244.

<sup>74</sup> С. Л. Есаян. Бронзовые браслеты Гос. музея Армении. Изв. АН АрмССР, 1964, № 2 (на арм. яз.).

<sup>75</sup> Х. Самвелян. Культура древней Армении. Ереван, 1931, т. І. с. 195 (на арм. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> В. В. Бардавелидзе, Календарь сванских пародных праздников. Тбилиси, 1939, с. 161 (на груз. яз.).

<sup>77</sup> Б. В. Техов. Очерки древней истории и археологин Юго-Осетии. Тбилиси, 1972, с. 196; М. Машуркэ. Из области народной фантазии. СМОМИК, в. XVIII. c. 253

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> А. А. Мартиросян. Идолы из расконок Кармир-Блура, НФЖ, 1958, № 2; его же. Город Тейшебании. Ереван, 1961, с. 69 и сл.

Нменно это явление, т. е. тенденцию к антрономорфизации изображений божеств можно констатировать и для Двина, если обратиться к разбору стелы третьего

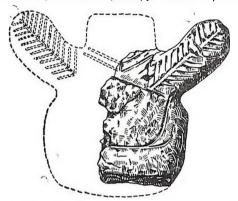


Рис 74 Каменный идол из доурартского поселения Тейшебании.

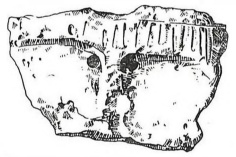


Рис. 75 Каменный идол из доурартского поселения Тейшебании.

святилища (рис. 25, табл. XII, XIII, 2). Здесь, на крупной глиняной плите, несколько суживающейся книзу, мы видим нанесенные тем же способом рельефные изображення, скомпонованные в несколько горизонтальных рядов. В двух верхних рядах расположено семь условно трактованных человеческих лиц, в которых некоторые усматривают исследователи мужскую женскую принадлежность. От самых верхних лиц спускаются как бы волнами знакомые нам полудуги. Ниже, через три прямых горизонтальных валика с насечками, поперек всей поверхности стелы тянется извивающаяся змея в окружении круглых знаков, которые мы «читаем» как символы звездного неба. Затем идет пояс из тех же, по уже семи горизонтальных валиков с насечками, под которыми расположены фигуры випсанных друг в друга углов, образованных такими же валиками и насечками.



Рис. 76 Мецамор. Глиняный идол.

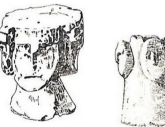




Рис. 77 Антрономорфиые идолы из Армении: 1-сел. Яйджи, 2-сел. Явур, 3-Горисский музей

Изображения на этой стеле служили уже объектом обсуждения. Так, К. Г. Кафадарян считает, что более крупные человеческие лица на нашей стеле символизируют главных богов языческого наитеона древней Армении, а остальные—второстененных другую идентификацию предлагает А. Р. Исраелян; с се точ-

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> К. Г. Кафадарян. О времени основания города Двина и о языческом храме на вышгороде, ИФЖ, 1966, № 2, рис. 6.

ки зрения, человеческие лица здесь воплощают небесный мир или какое-то созвездие, связанное одновременно с культом предков<sup>80</sup>. Обе трактовки не противоречат друг другу в том плане, что образы эти должны быть воплощением верхией, небесной стихии.

Божественная сущность человеческих изображений хорошо увязывается с расположенными ниже волнами небесной воды в виде характерных полудуг и фигурой змен, быть может в том же значении. Иными словами, две верхине трети стелы оказываются связанными с астральным маром.



Рис. 78 «Солнечные» подвески-амулеты.

Трактовка нижних треугольников как символов гор (т. е. земли) вполне укладывается в рамки представлений древнего человека о мироздании как о трех стихиях. Однако. если два круглых налена на этих треугольниках должны символизировать какие-то светила, то изображенные здесь горы являлись скорее всего священными. Почитание гор и горных перевалов-широко распространенное явление у многих древних и современных народов. Горы в условиях Кавказа издревле играли огромичю роль в хозяйстве аборигенов; отголоски их почитания до сих пор сохранились в местной средев. Отгои скота на высокогорные пастоища, охота, добыча руды, защита от врагов и пр., все это было связано с пребыванием человека в горах. Естественно, что в прикладном искусстве Кавказа тема гор должна была воплотиться в определенной условной символике. Помимо треугольных фигур, в значении гор выступал орел, тесно связанный с горным ландшафтом и олицетворявний горное божество. Графическое слияние гор и орлов наглядно демонстрируют элементы орнаментального пояса знаменитого шахтахтинского сосуда. Символом гор как будто бы должна была считаться и эмея со знаком треугольника вместо головы

Таким образом, композиция на алтарной стеле третьего святилища складывается из тех же элементов неба. Если же изображенные здесь горы должны были символизировать землю, то и это не противоречило бы космогоническим представлениям древнего человека.

Остается разобрать композицию четвертой стелы (рис. 58, табл. XXVIII, 2). В ее верхней части расположены все те же три головы, к каждой из которых баранын подведен традиционный солярный знак-окружность с точкой посередине. Солярные знаки различной величины в сочетании с астральными символами размещены и в других частях стелы, причем солярные знаки как бы пронизывают всю композишию. Это придает более конкретный аспект отправлявшемуся в Двине культу и еще раз подтверждает, что барап, в частности, здесь также связывался с солнечным боже-CTBOM.

Под верхними, самыми крупными солярпыми символами расположены полудуги в значении воды. Астральная сущность последпих акцентирована небольшими символическими кружками вдоль этих изображений. Нижняя треть стелы в своей верхней части содержит те же острые углы, которые должны были, по-видимому, обозначать горы.

Особенно ярко в этой композиции отразился культ солица, отправлявшийся древнейним населением Кавказа повсеместно<sup>82</sup>. Это нашло свое яркое преломление в разнообразных культовых предметах и наскальных композициях. Изображениями солица являлись круглые подвески-медальоны, встречающиеся постоянно в памятниках эпохи броизы Кавказа (рис. 78) и доживающие в значении амулетов предохранительной силы, скажем, в арханиной дагестанской среде вплоть до наших дней<sup>83</sup>. Любопытно, что такие солярные медальоны изготовлялись, в частности, в двинской металлообрабатывающей мастерской,

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Л. Р. Исраелян. Автореферат, с. 6; ее же. Культ и верования..., с. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Ст. Лисициан. «Святынн» у перевалов. СЭ. 1936, № 4—5, с. 20; Г. Ф. Чурсин. Почитание гор. скал и камией у кавказских народов. БКИЛИ в Тифлисе. № 4, 1948, с. 19; Л. И. Лавров. Доисламские верования алыгейиев и кабардинцев. ТИЭ, т. 1, 1959, с. 196 и сл.; И. Е. Урушадзе. К семантике..., рис. 2, с. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> О культе солнца на Кавказе см.: А. Р. Исраслян. Культ и верования..., с. 44; С. А.Есаян. Амулеты, связанные с культом солнца из Армении. СА, 1968, № 2; А. А. Мартиросян. Первобытные пероглифы Армении..., с. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> А. А. Миллер. Элементы неба на вещественных намятниках, Изв. ГАИМК, вын. XLV, рис. 12.

около самих святилищ, где почиталось солнечное божество (рис. 43).

Согласно некоторым древневосточным мифам, солнечное божество выступало то в человеческом образе, то в образе животных; с инм, в зависимости от времени года, были связаны образы птицы и льва, солнечными оказывались и кони. С солицем, но сходству, отождествлялось колесо, жоторое в свою очередь имело тесную связь с повозкой и запряженными в нее быжами. Отсюда встречающеся часто в наскальных изображениях Армении повозки и быки должны восприниматься как синонимы солнечного божества.

Почитанием солица пронизаны верования кавказских народов и в последующие времена. В грузиноком наптеоне перпода раниеклассового общества одно из божеств верховной триады-Мзе или Мзе-кали-было связапо с солицем<sup>84</sup>. Солице олицетворял в армяноком эпосе сасунский богатырь Мгер<sup>85</sup>. Солиценоклонинки, объясияющие жизпедеятельность всех живых существ воздействием солнечного божества, отправляли свой культ в раниесредневековой Армении. Известно, что крупнейший теолог V в. Езник Кохбани вел борьбу с язычниками, в том числе и солицепоклонинками<sup>86</sup>. Поздиее, в XII в. эту борьбу продолжал католикос Нерсес Шиорали. Наконец, отголоски этих верований в обрядах и поговорках существуют на Кавказе и поныне. Ст. Лисициан сообщает, что еще в конце XIX в. в армянской среде старики и старухи поклопялись солицу и луне и произносили молитвы перед восходом или новолунием, обращаясь к этим главным светилам<sup>87</sup>,

Итак, возвращаясь к нашим святилищам, мы видим, что символические знаки четвертого алтаря варьируют в пределах изображений, знакомых по трем предыдущим стелам. Это все та же картина небосвода, небесного океана, только здесь доминантой является солнце.

В целом, изображения на наших стелах представляют собой определенный, четко отобранный набор символов неба; это солярные и астральные знаки, антрономорфные существа в значении небесных духов или божеств, небесные вода, быки, бараны, змея. Разумеется, символика неба, представленная

на наших стелах, отшодь не исчернывала понятий о небе, которые сложились у древнего человека. Они были во много раз сложнее. С небом, как уже говорилось, связывались образы итицы, льва, коня, колеса, новозки, летящего конья и тонора в значении грома и молнии, и многие другие. По остроумному замечанию И. Я. Марра, «приходится мириться с тем, что у поиятия «небо» столько же семантических аспектов, сколько звезд на небе»<sup>88</sup>

Неоднократное повторение одних и тех же символов на двинских алтарных стелах говорит о широко применявшейся в религнозной практике Кавказа того времени условносимволической системе, приближающейся по своему значенню к нероглифическим обозначениям. Заметим, что подобная точка зрения была уже высказана на основе анализа других категорий намятников-наскальных изображений, керамики и броизовых поясов<sup>89</sup>. С номощью этой системы художники, оформлявшие двинские алтари скорее всего по заданию местного жречества, в определенной мере отражали представления племен древней Армеини о мироздании. Это поиятия о первородном небесном океане и трех горизонтах или трех стихиях. Все символы на наших стелах оказываются связанными с верхней стихней или небом, которое являлось источником благ для человека тех времен и было тесно связано с плодороднем земли.

Итак, взоры молящихся в двинских святилищах людей были обращены к небу, воплощением которого были алтарные «иконы». О чем же они молились? Судя по неизменно повторяющемуся на каждой стеле в разных символических интерпретациях сюжету воды, древние земледельцы Араратской долины взывали к небу прежде всего о том, чтобы на их поля пролилась живительная влага и урожай был обильным. В основе иден плодородия, тесно связанной с водной стихней, у многих древних земледельческих народов лежал образ богини Матери-Прародительницы, Владычицы неба и всей живой природы90. В честь Прародительницы всего сущего-Матери богов Адити исполиялись самые древине гимны

в В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> И. А. Орбели. Армянский геропческий эпос, Ереван, 1956, с. 120.

<sup>88</sup> Езник Кохбаци. Кинга опровержений, Ереван, 1968

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Ст. Лисициан. Армяне Нагорного Карабаха.

<sup>88</sup> И. Я. Марр. Из семантических дериватов «неба». ДАН СССР, 1924, с. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> А. А. Мартиросян. Первобытные пероглифы Армении...; его же. Древине нероглифы Армении...; И. А. Урушадзе. К семантике...

<sup>90</sup> Б. А. Рыбаков. Космогония и мифология... ч. I; E. O. James. The Cult of Mother-Goddess. London, 1959; R. Briffault. The Mothers, A study of the Origins of Sentiments and Institutions. London, 1927, v. III.

Ригведы<sup>91</sup>. Образ Адити переплетался с небесными и земными водами. Народный эпос сохранил имя одной из древнейших богниь армянского языческого наитеона. Это великая Цовинар—богиня водной стихии и плодородия<sup>92</sup>. Письмена многих народов донесли до нас образы древних богинь и других языческих пантеонов; они оказываются тесно связанными с водой, плодородием земли, пробуждающейся природой, умножением скота, продолжением рода человеческого. В Египте это была Хатор-Изида, в Шумере—Нипгурсаг, Иннана-Иштарь, в Ирапе—Ардви, в Греции—Гея, в Армении—Анант, в Грузии—Нана. Многие из пих известны нам по дошел-

шим изображениям.

Изображения богинь мы находим и в святилищах, рядом с нашими «небесными» алтарями. Все они решены в абстрактно-символической манере, но в каждом случае по-разному. Первый женский идол, найденный в четвертом святилище, стоял прислоненным к алтарной стеле и являлся тем самым как бы неотъемлемой его частью. Идол оформлен, как мы уже говорили, в виде овального корытообразного сосуда, выпуклая фасадом которого являлась его (рис. 57). Высота пдола 65-70 см. К сожалению, голова и нижняя его часть оказались утраченными. Два симметричных конусообразных выступа в верхней трети тела указывают на женскую принадлежность идола. Часть поверхности покрыта жосой штриховкой, напоминающей как бы складки одежды. Вместе с тем, общий характер рисунка, сходный с рисунком на открывшемся древнем фасаде стелы второго святилища, не оставляет сомнения в том что в основе его лежит растительный сюжет. Итак, скорее всего перед нами изображение женского божества в сочетании с каким-то растением.

Во время просмотра керамической коллекции древнего Двина наше внимание привлек один из сосудов, форма и орнаментация которого отличались от остальных (рис. 30, 2; табл. XV, 2). Высота сосуда около 60 см. Необычность его заключалась прежде всего в трех вытянутых кверху цилиндрических горловинах, средняя из которых наверху неоколько расширялась и украшений верхней половины широкого биконического тулова шестналцатью конусовидными выступами. Находка этого сосуда на территории святилища, а так-

же уникальность его формы и декоровки указывали на необходимость его смыслового «прочтения». При сопоставлении нашего сосуда с другими культовыми реалиями Кавказа нами было обращено внимание на сходство его трех горловых частей с верхним очертанием женских каменных идолов доурартского поселения Тейшебании: три направленных вверх отростка изображали здесь голову и поднятые к небу руки, а растительное покрытие их давало повод видеть в них одновременпо женское и растительное (древо жизпи) начало (рис. 79). Таким образом, не оставалось сомнения в том, что двинский сосуд являлся прежде всего пдолом. Тогда писстиадцать сосцевидных наленов в верхней его половине должны были традиционно выступать в значеини женской груди, тем более, что аналогичпо трактованная в виде заостренных выступов грудь имеется на только что описаниом двииском первом идоле, а также на серин женских статуэток древней Армении По-видимому, перед нами лик жажого-то второго божества,

Третий идол отличается от предыдущих своими миниатюрными размерами (рис. 24, Табл. XXII, 1). Высота его была всего 10,5 см. Верхияя часть оказалась, к сожалению, отломанной. Это стройная абстрактно трактованная фигурка с широкими треугольными отростками по бокам, которыми традиционно, как на ряде арханчных среднеазнатских скульптурках, обозначаются руки. Поверхность фигурки, спереди и с боков покрытая неправильно прочерченными по сырой глине полукругами, напоминающими складки женской одежды, а также условно трактованные в виде врезных лиший вдоль спины длишые волосы указывают на женскую принадлежность нашего идола. Необычность изображения усугубляется множеством неравномерно нанесенных на поверхность точек. Асимметричный характер распределения этих точек и вместе с тем некоторая закономерность в их размещенин говорят о том, что они не имели чисто орнаментального характера, а скорее несли определенную символическую нагрузку.

Бросается в глаза и миниатюрность идола, придающая фигуркс портативный характер. Последнее наводит на мысль, что подобно маленьким кавказским и среднеазнатским моделям алтарей<sup>93</sup> наш идольчик не являлся стационарным атрибутом убранства святилица, а скорее мог служить для совершения

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Б. А. Рыбаков, указ. соч., ч. 1, с. 33.

<sup>92</sup> В. Л. Бдоян. Земледельческая культура в Армении. Автореферат, Тбилиси, 1968, с. 114.

<sup>93</sup> П. Н. Хлопин. Модель круппого жертвенинка из Ялангач-депе, КСИА, вып. 98, 1964, с. 47; К. Х. Кушнарева. Т. Н. Чубинишвили. Древние культуры, с. 166.

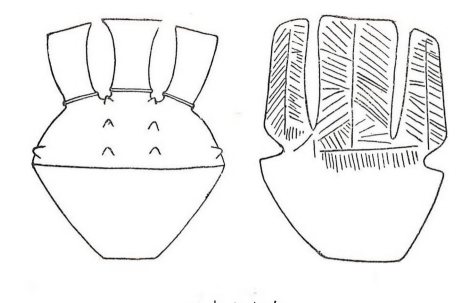


Рис. 79 Сосуд-идол из святилника. Двина и каменный идол из доурартского поселения Тейшебании.

молитвенных обрядов за их пределами, в местах, где не было алтарей или круппых изображений божеств.

Вопрос о том, какие божества олицетворялись нашими идолами-один из самых сложных. Что это-три ипостаси одного и того же божества или изображения разных персонажей? Языческая действительность многых древних народов насчитывала в своих пантеонах множество божеств, которые олицетворяли различные явления в природе и даже отдельные вещи. Шумерский наитеон, где соблюдалась строгая перархия, насчитывал, например, несколько сот богов и богинь, из которых 50 было «великих» и семь «вершащих судьбы»94. Боги имели антропоморфный облик. «Каждое из этих антропоморфных, по сверхъестественных существ, иншет С. Н. Крамер. -- ведает определенной частью мироздания и действует по строго определенным правилам. Одному поручено следить за землей, другому-за небом, остальным кому за морем, кому за воздухом, кому за тем или иным небесным телом (солицем, луной, отдельными планетами и т. д.). В шумерском нантеоне были божества, ведавшие ураганами, бурями, ветрами в атмосфере; реками, горами и равиннами на земле. Были особые божества для каждого города, страны, плотины, канала, для каждого поля и хозяйства и даже божки для таких орудий труда, как мотыга, плуг, форма для выработки кирпича» 5. И. М. Дьяконов считает, что религнозные верования шумеров пронизаны культами местных общинных божеств с чертами божеств плодородия 6.

Множеством богов отличался и урартский наитсон, ставший известным благодаря открытию ванокой ланидарной надписи «Мхер-Капуси». Здесь уноминается 79 богов, причем место их на перархической лестнице строго определено объемом приносимых им жертвоприношений. Во главе урартского наитеона стояла верховная триада<sup>97</sup>.

Политензм и строгую нерархню богов языческого пантеона донесла до наших дней и кавказекая этнографическая действительность. В скрупулезио и убедительно восста-

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> В. М. Массон, В. И. Сарианиди, Среднеязнатская терракота эпохи бронзы. М., 1973, с. 100°

 $<sup>^{65}</sup>$  С. И. Крамер. История начинается в Шумере. М., 1965, с. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> И. М. Дьяконов. Общественный и государственный строй древного Двуречья. М., 1959, с. 16.

 $<sup>^{97}</sup>$  Б. Б. Пиотровский. Ванское царство. М., 1959, с. 221.

повленном В. В. Бардавелидзе наитеоне богов протопберийских илемен насчитывалось великих и множество мелких общинных божеств. Каждое божество было паделено своими специфическими чертами и олицетворялось

определенными символами.

Различными символами наделены и двинские идолы. На первом, помимо женской груди, мы видим растительный орнамент, который бесспорно выступает в значении «древа жизни», являвшемся олицетворением идейной сущности культа плодородия. Это позволяет нам осторожно высказать предположение, что, очевидно, главным предначертанием богнии, воплощенной в первом двинском идоле, было покровительство илодородию растительного

Богиня с «древом жизии»-едва ли не самый популярный образ в древней мифологии. В разных иконографических интерпретациях он проходит через все религии земледельцев Переднего Востока. Так, одна из главных богинь шумерского пантеона-Иппана-покровительница плодородия, изобилия, растительного мира, являвшаяся центральной фигурой аграрной мистерии, имела в качестве эмблемы тростниковую вствь98. В различных шумерских мифах Иннана то высаживает дерево в саду и ухаживает за ним, то окропляет «водой жизни» деревья, заставляя их расти. Богиней растений в шумерских мифах была и Утту. Священное дерево являлось объектом почитания в урартской религии99.

С веткой оливкового дерева изображалась и армянская богиня плодородия Анантпокровительница растительного мира. свидетельствуют армянокие историки, перед ее алтарным изображением обычно клали венки и пышные ветки. Ей были посвящены особые леса<sup>100</sup>. Кстати, мотив «древа жизни» и в средневековье широко бытует в приклад-Армении<sup>101</sup>. По-видимому, искусстве подобных же богинь в древности олицетворяла группа южнотуржменистанских женских фигурок с веткой растения на груди 102

В связи со сказанным, вернемся к третьему двинскому идольчику с загадочными точ-

98 В. М. Массон, В. Н. Сарианиди, указ. соч., c. 104, 108.

ками на его импровизированной в виде полудуг одежде. Крайняя условность всего изображения в целом не позволяет однозначно расшифровывать его символику. Трактовка знаков может быть различной. Так, небрежно прочерченные по сырой глине полудуги при соноставлеини с только что разобранными аналогичными изображениями на алтарях должны как будто бы символизировать воду. Тогда рассынанные по ней точки, так же как и кружки на небесной воде четвертого двинского алтаря, могут выступать в значении астральных тел, указывающих на то, что и здесь вода оказынается связанной с небом. Если предположить эту трактовку верной, то тогда наш идольчик, подобно «госноже небес» шумерской Иннане, «дочери чистых небес» лагашской Гатумдут или особенно тесно связанной с водной стихией богиней Наише103, быть может олицетворял какое-то местное божество, связанное с небесными водами.

Однако точечное оформление идольчика вызывает и другие ассоциации. Из археологических параллелей Армении следует вспомнить двурогий алтарь аричекого святилища III тыс., покрытый врезными линиями и точками, (рис. 62,2), которые Т. С. Хачатрян трактует как борозды и брошенные в землю зерна 104. На намять приходят также трипольские статуэтки из глины, перемещанной с зерном, фигурки с вложенными внутрь глиняными шариками, имитирующими зерна, или покрытые точечной росписыо 105. Напомним, что точечное покрытие имеют и некоторые архаичные египетские и критские статуэтки<sup>106</sup>. Эти атрибуты, символизирующие «зерна жизии», демонстрируют идейную сущность подобных фигурок. Учитывая «зерновую» основу многих древних женских статуэток, можно предложить и вторую рабочую гипотезу-рассыпанные по поверхности нашего идольчика точки,

<sup>99</sup> Б. Б. Пиотровский, указ. соч., с. 228.

<sup>100</sup> К. В. Мелик-Пашаян. Культ богин Анант, Ереван, 1963 (на арм. яз.).

<sup>101</sup> С. Ш. Мнацаканян. Армянское орнаментальное нскусство. Ереван, 1955, с. 14.

<sup>102</sup> В. М. Массон, В. И. Сарианиди, рис. 13.

<sup>103</sup> В. М. Массон, В. И. Сарианиди, указ. соп., c. 109-110; E. Dhorme. Les religions Babylonie et d'Assyrie, "Mana", II, Paris, 1949. p. 114.

<sup>104</sup> Т. С. Хачатрян. Древняя культура Ширака. 105 С. Н. Бибиков. Раннетрипольское поселение Лука-Врублевецкая на Днестре. МИА СССР, № 38, 1953, табл. 77, 78, 80, 82, и др.; А. П. Кусургашева. Антропоморфиая пластика из поселения Новые Русешты I. КСИА, в. 123, М., 1970, с. 69; Л. П. Погожева. К вопросу о технологии изготовления раниетрипольских статуэток. КСИА, в. 134, М., 1973, с. 32,

<sup>106</sup> R. Ucko. Anthropomorphic figurines of predynastic Egypt and neolithic Grete with comparative material from the prehistoric Near East and Mainland Greece, London, 1968, p. 50, fig. 51, p. 240, fig. 154.

возможно, следует воспринимать как зерна хлебных злаков. Тогда оформление спускающихся вдоль спины длинных волос в виде пересекающихся линий, образующих квадраты и прямоугольники, быть может, следует рассматривать как засеянное поле. Заметим, что знак «поле с зерном» часто встречается в земледельческой символике Триполья и ряда других культур 107. Присутствие же воды на нашей фигурке, традиционию переданной полудугами, не может противоречить такого рода объяснению, т. к. вода является основным условием для всхода посевов.

Такая трактовка, в свою очередь, корреспоидируется с определенным образом богниь зерна, донесенным до нас мифами древности. Р. Бриффо в числе четырех прототинов, к которым восходят все женские божества, называст «мать-зерно» 108. С идеей зерна, скорее всего, следует связывать первопачальный образ шумерокой богини мудрости Нидабы 109. Более конкретное предназначение имеет богиия Ашнан; она «хранительница зерна» и одновременно его олицетворение 110. В значении «мать-зерно» выступает позднейшая греческая богиня Деметра-героння элевсинских мистерий, являвшихся обрядовым выражением культа плодородия. Статун богинь, олицетворявших идею зерна, очевидно, стояли и в закавказских святилищах. Одна из них была пайдена в предурартском святилище Мецамора (рис. 76) 111. Ее верхияя часть была украшеорнаментом, имитирующим отпечатки зерен.

Следы почитания зерна отразились в армянском фольклоре и эпосе. Здесь следует всномнить образ Матери Земли (старуха Наиз), жоторая вместе с дочерью питается ячменем своего маленького поля<sup>112</sup>. Дальним отголоском культа зерен хлебных злаков можно считать одну арханчную армянскую песню, пде термин «орнаментированное зерно» выстущает в значении талисмана, обеспечивавшего хороший урожай <sup>113</sup>. Наконец, этими же мотивами проинзаны искоторые загадки<sup>114</sup>.

Таким образом, оба двинских идола оли-

цетворяли богинь плодородия с различными предназначениями. Причем, можно думать, что первая из них должна была быть покровительницей растительного мира, а вторая, разумеется, если принять последнее ее осмысление, имела более конкретное предназначение—являлась духом зерна.

Наконец, обратимся к третьему идолу—сосуду с тремя высокими вытянутыми кверху горловинами, имитирующими голову и поднятые руки. (рис. 79). Как было сказано, его антрономорфный характер установлен нами по аналогии с неоднократно упоминавшимися каменными идолами Кармир-блура, голова и ружи которых оформлены в виде трех направленных вверх отростков. Тенерь смысловому прочтению поддаются аналогичные сосуды, найденные и в других местах Армении, а также в Грузии; это сосуд из Лорп-бердского могильника<sup>115</sup>, случайная находка из Арзии<sup>116</sup>, а также сосуд из жургана в урочище Судуга, в Кахетии (рис. 80)<sup>117</sup>.



Рис. 80 Сосуд-идол из кургана в урочище Судуга.

О том, что двинский идол символизировал женское божество, говорят шестпадцать сосцевидных паленов на верхней его половине, которые должны «читаться» жак многократное повторение женской груди-

Весьма харажтерна и поза нашего идола — обращенные к небу руки. Образ божества в позе магического заклинация, вилетающийся

40 10 ---

<sup>107</sup> В. А. Рыбаков, указ. соч., ч. І. рис. 7. 17; рис. 8. 108 R. Briffault. The Mothers, p. 47.

<sup>109</sup> E. Dhorme, op. cit., p. 136.

<sup>110</sup> С. Н. Крамер, указ. соч., с. 134.

<sup>111</sup> Э. В. Ханзадян и др., указ. соч., рис. 142—143.

III II. A. Орбели, указ. соч. Ереван, с. 104.

<sup>113</sup> Л. Ш. Мнацаканян, указ. соч., с. 93.

<sup>114</sup> С. Б. Арутюнян. Отражение древневосточной жатвенной мифологии в загадке о ишенице. НФЖ, 1969, № 11, с. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> С. Г. Деведжян, Лори-бердский могильник, СА, 1974, № 2, рис. 11, 7.

<sup>116</sup> Хранится в Гос. историческом музее Армении. 117 К. Пицхелаури, Ш. Дедабришовили. Предварительные итоги полевых работ Кахетской археологической экспедиции. «Друзья памятшиков культуры», № 33, Тбилиси, 1973 (на груз. яз.).

в иконографию многих древних религий, хорошо знаком и по культовым памятникам нашего ареала. Вспомним женские божества илодородия Чатал-Гуюка или изящную фигурку на сосуде из открытого недавно энеолитического поселения Храмис Диди-гора (рис. 81)<sup>118</sup>. Помимо кармирблурских идолов, это близкие к ими антрономорфиме стелы ме-

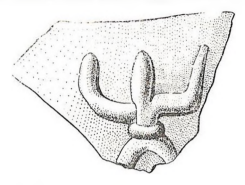


Рис. 81 Изображение божества на сосуде из Храмис Диди-гора.

цаморских святилиц, а также изображения божеств в наскальных композициях, на керамике и броизе. К той же серии изображений следует отнести фигуру адоранта, выбитую на кизылванкской намогильной илите<sup>119</sup>. Кстати, точечным покрытием эта фигура несколько наноминает двинский миниатюрный идольчик.

Ажцентировка женского начала многократной условной передачей женской груди в виде круглых или сосцевидных наленов—сюжет, достаточно распространенный в керамическом искусстве многих древних народов 120. Очевидно, этот символ следует «читать» как благоножелание людям, чтобы сосуды их всегда были наполненными. Однако наиболее выразительными в этом илане являются многогрудые арханчные женские статуэтки. Их мы знаем по серии убендских фигурок богинь или духов, иногда с головами рептилий и младенцами на руках; помимо обычной женской гру-

Сам факт обнаружения антрономорфного сосуда с подчеркнутым женским началомявление отнюдь не уникальное. Антрономорфные сосуды стали появляться в Передней Азии, пачиная с хассунского времени (Хассуна, Тель эс-Савван) 125; позднее они получили инрокое распространение в эгейском мире (Троя и др.) 126. Идейное содержание определенных женских сосудов-идолов хорошо раскрывают их кавжазские этнографические параллели. В деревнях Армении, например, и сейчае бытуют глиняные и эканевые сосуды с подчеркнутыми женскими признаками, в которых обычно хранится соль (табл. XXX). Соль, согласно древним армянским верованиям, связывается с плодороднем, благополучием дома<sup>127</sup>.

Итак, перечисленные выше иконографические признаки идолов указывают на то, что божества, представленные ими, являлись олицетворением илодопосных сил земли, стимулирующих рост растений и злажов, способству-

ди, на илечах этих фигурок имеются наленные шицечки, выступающие в том же значеини<sup>121</sup>. Этот иконографический образ богини встречается также в древностях Средней Азин<sup>122</sup>, Наконец, древней Артемидой назвал Б. А. Рыбаков арханчную антропоморфную статуэтку из Моравин<sup>123</sup>. Культ многогрудой Артемиды Эфесской является позднейшим воплощением почитания древних многогрудых богинь, имена которых навсегда для нас утеряны. Греческая Артемида, культ когорой связан с глубокими традициями, своим главным предпазначением имела покровительство илодородию людей и животных <sup>124</sup>. Вероятно, с жакой-то подобной сферой божественной деятельности в представлениях людей было связапо божество, которому поклонялись в одном из святилищ Двина и олицетворением которого являлся наш многогрудый идол.

<sup>118</sup> Л. Глонти, А. Джанахишбили, Т. Кигурадзе. Антрономорфные фигурки из Храмие Диди-гора «Друзья памятников культуры», № 33, Тбилиси, 1973, рис. 11 (на груз. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> А. А. Нессен. Изображение человека на илите из Кызыл-Ванка, КСИА, 1963, вып. 94, рис. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> См., папример, *Б. А. Рыбаков*, указ, соч., рис. 10; *А. А. Формозов*. Прикубанье в эпоху каменного века и эпохолита. *М.*, 1965, рис. 34, 65.

<sup>121</sup> Г. Чайлд. Древнейший Восток в свете новых раскопок. М., 1956; табл. XVIII; В. М. Массон. Средняя Азия и древний Восток. М.—Л., 1964, рис. 27; В. М. Массон. В. Н. Сарианиди, указ. соч., рис. 10.

 <sup>&</sup>lt;sup>122</sup> В. И. Сарианида. Энеолитическое поселение
 Геоксюр. Груды ЮТАКЭ, Х. Ашхабал, 1960, табл. XII.
 <sup>123</sup> Б. А. Рыбаков, указ. соч., рис. 11, 1.

<sup>124</sup> E. James, op. cit., p. 151.

<sup>125</sup> J. Oates. The Baked Clay Figurines from Telless-Sawan, Iraq. 1966, XXVIII, p. 2.

<sup>126</sup> II. Bossert, Altanatolien, Berlin, 1942, fig. 54. 121 В. А. Вдоян. Армянские солонки с фигурой женщины как консинрация статуй богини Анант. Материалы по этпографии Грузии, т. XV—XVII. Тбилиси, 1972, стр. 261.

ющих плодородию людей и животных. Различия же этих признаков, так же как, скажем, различия в знаках на среднеазнатских статуэтках<sup>128</sup>, должны были, по-видимому, подчерживать конкретные предназначения, опредсненые стороны богинь плодородия, которыми они падслялись.

Таким образом, символика идолов, так же, как и символика алтарных стел, вводит нас в мир языческих божеств и духов, назначение которых, если их воссоединить, сводилось ж покровительству илодородия в самом инироком, всеобъемлющем смысле этого слова.

В эти представления полностью винсывается и символика изображений, которые мы находим на сосудах. Вообще, при просмотре керамической жоллекции с открытого участка доурартского Двина обращает на себя винмание одна любопытная особенность-здесь почти нолностью отсутствует посуда, связанная с повседневно-бытовой стороной жизии его обитателей. Редко встречаются, в частности, так называемые кухонные сосуды (грубые нелощеные горшки разных размеров), служившие для варки и подогрева пищи. Посуда либо очень крупных, либо миниатюрных размеров нокрыта отличным лощением, имеет нестандартные формы и несет на себе отнечаток какого-то особого, парадного великоления. которое должно быть интерпретировано лишь в увязке с функциональным назначением открытых в Двине культовых комплексов.

Сосуды в помещении, примыкавшем к третьему святилищу, представляли значительную часть керамической коллекции. Среди инх резко выделяется группа больших сильно раздутых карасов высотой 0,7-1 м, силошь покрытых символическими изображениями. Карасы эти, жак выясняется, служили для хранения и освящения обрядового зерна. Характерной особенностью изображений на них является предельная их насыщенность солярными знаками. Сосуды как бы пронизаны этими знажами, что родинт их, в частности, с алтарем четвертого святилища. По новоду наиболее сложной композиции на одном из этих карасов А. А. Мартиросян и А. Р. Исраелян иншут следующее: «Изображения эти расположены в отдельных узких, или широких, горизонтальных поясах в следующем порядке: под венчиком сосуда резной техникой выведены гирлянды кружков и большие солнечные рисунки с крестообразной сердцевиной, которые оставляют внечатление звездного неба.

Под ними в отдельной, очень широкой полосе, между крупными солнечными изображениями расположены налепные фигуры козлов, оленей и других животных-светил с астральными или луниыми символами вместо глаз и длинповатыми лучеобразными когтями. В этой среде астральных и зооморфиых фигур центральное место занимают антропоморфные солнечные божества, наделенные «лучистой» головой, распростертыми руками, растоныренными пальцами, с дубиной или копьем, в значении покровителя животных. Здесь присутствуют также фигуры фантастических вишанов с рыбым торсом, зменной головой, лучистым скончанием ног и крыльев. Олицетворяя собой идею грома-молнии и сопутствуя солнечпому божеству, эти фантастические существа, вероятно, также связываются с культом плодородия в жачестве представителей небесной воды и других могучих сил стихии. В остальных поясках описываемого сосуда те же самые астральные знаки изображены в сочетании с остроконечными шишечками и фигурами длинных извивающихся змей... Те же божества солица, грома-молини, стихии выстунают в своих доурартских формах и почти в двинских хронологических рамках, в урартской глиптике, на так называемых «ассирийских» печатях, в несколько иных сочетаниях. Интересно, например, изображение фаллического солнечного божества с «лучистыми конечностями», вместе с древом жизни и крылатым конем-негасом. Здесь, несомненно, подчеркнута земледельческая функция божества. На двух сторонах другой урартской печати представлены апалогичная фигура стоящего бога-громовика и такая же коленопреклоненная фигура солнечного божества ДИСКОМ ассирийским крылатым ашшура-Эти глиптические изображения солнца. указывают не только на то, что в урартской религии божества стихии мыслились и изображались в общей взаимосвязи, как в наскальных рисунках, но и на то, что они посили формы древних нетроглифов, несмотря на значительные собственно урартские или ассирийские интерполяции. Разница, по сути, заключается в том, что «пешне» боги-громовики древних петроглифов в урартских изображениях выступают на синне быка и носят малоазийское название бога Тешуба, равно как солнечное божество получает мусаспрское имя Ардини или собственно биайнское имя Халди» 129.

Нзображения на втором жарасе выполне-

<sup>№</sup> Е. В. Антонова. К вопросу о происхождении и смысловой нагрузке знаков на статуэтках анаусской культуры. СА, 1972, № 4, с. 5.

<sup>129</sup> А. А. Мартиросян, А. Р. Исраелян, указ. соц., с. 41.

ны в той же манере-врезной техникой, сочетающейся с рельефом (рис. 26; Табл. XI). Верхний ряд многоярусной композиции запимают традиционные кружки и шишечки, символизирующие звездное небо. Ниже идет центральный широкий пояс, в котором изображены прреальные фигуры козлов, с отходящими от рогов и конечностей «лучами». Они не стоят, а находятся как бы во взвешенном состоянин. Над жаждым из шіх-круппый солярный знак. По бокам сосуда изображены фантастические птицы, от которых также отходят лучеобразные штрихи. В этой детали содержится намек на то, что здесь представлены астральные животные, они как бы сияют на небосводе. Инже-рельефная ползущая змея в том же звездном окружении.

Третий карас (рис. 27; Табл. Х, 1) номимо описанных символов имеет дополнительно в верхней части скульптурно стилизованные головки молодых безрогих бычков, точно таких же, как на серии чернолощеных двинских сосудов. Затем следует пояс бегущих жозлов с длинными рогами, моделированных рельефом, еще ниже, друг под другом, две рельефные ползущие змен-все на фоне солярных и аст-

ральных знаков.

Центральный пояс четвертого караса состоит из тех же рельефных бегущих козлов, в трех других поясах-прочерченные волнистыє линии, охватывающие корпус сосуда: они либо символизируют змей, либо выступают в значении воды. Крупные астральные знаки, разбросанные по всему корнусу сосуда, дополнены зигзагообразным обрамлением, намекающим на то, что звезды мерцают (рис. 20; Табл. IX, 2).

Пятый карас как бы окольцован тремя рельефно выполненными ползущими эмеями, две верхине из жоторых сопровождаются все теми же «мерцающими звездами» (рис. 28; Табл. ІХ, 1). Наконец, последний жарас лишен небеслого фона; никаких изображений, кроме двух змей, на нем не имеется. Здесь обращает на себя винмание одна детальтело верхней змен нокрыто рисунком, имитирующим жожу, в то время как нижняя лишена такого покрова (рис. 29).

Двинские ритуальные карасы, покрытые сложными символическими изображениями, резко контрастируют с основной массой хорощо известной и достаточно разнообразной посуды Армении начала I тыс, до п. э. Опи имсют прямые парадлели лишь в одном памятнике этого времени-- в ритуальной посуде святилищ Мецамора. Однако мецаморские карасы, также предназначенные для хранения

обрядового зерна, лишены сложных композиционных сцен<sup>130</sup>. Здесь лейтмотивом является змея, окольцовывающая жорпус сосуда. В олном случае тела двух змей, так же как в Двине, покрыты рисунком, имитирующим кожу.

К ритуальной посуде должна быть отнесена также серия менее крупных чернолощеных котлов, неизменно украшенных в верхней части тремя рельефными головками молодых бычков и бесспорно связанных с отправлявшимся в Двине жультом быка (рис. 23; Табл. XVII). Если большие сосуды с небесными козлами и змеями служили для хранения связанного с обрядами зерна, то в бычеголовых жотлах, по-видимому, приготовлялась ритуальная инща. В упорно повторяющихся головках молодых бычков быть может содержится намек на то, что в жертву припосились именно такие животные. Кстати, бычеголовые сосуды, имеющие апалогии в доурартоком поселении Тейшебании, нашли свое воилощение и в урартских материалах, где они встречаются не только в глине, по и в металле<sup>тат</sup>. Еще позднее мы их встречаем в слоях эллинистического времени в том же Двине. Только теперь опи светло-ангобированные с расписной орнаментацией 132.

Итак, комплекс символов, представленных на ритуальной посуде, примерно повторяет комплекс символов, известных нам по алтарям. Это-бык, змея, астральные и солярные знаки. Новым мотивом здесь являются козлы, пебесная сущность которых подчеркнута их прреальными формами и звездным окружением. Образ этих животных, часто встречающихся в различных иконографических интерпретациях на наскальных изображениях, на посуде, броизовых поясах, подвесках-амулетах, тесно переплетается с космическими и астральными образами и представлениями древних аборигенов Кавказа, выражает все ту же идею грозы молнин<sup>133</sup>. Некоторые изображешия козлов Б. Б. Пногровский связывает с охотинчьей магней. Козлам, как и на двинских сосудах, чаще всего сопутствуют один и те же символы--солнечный диск и змея. Идейную «грозовую» сущность конкретного образа-козла с расходящимися от синны и пог лучами, которого мы видим на одном из двин-

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Э. В. Ханзадян и др., указ. соч., рис. 120—123. <sup>131</sup> Б. Б. Инотрооский, Ванское царство, М., 1959, табл. Х IV, рис. 38--39.

<sup>132</sup> Г. Кочарян, Керамика Двина эдлинистической эпохи. ВОП. 1974, № 5, рис. 8.

на Об этом подробно см.: Б. Б. Пиотровский, Археология Закавказыя, с. 87; А. А. Мартиросян, указ. соч., с. 21.

ских ритуальных сосудов, как пельзя лучше выражает одна армянская поговорка: «Сам

козел, спина-искра» 134.

Наконец, особияком стоит огносительно пебольной асимметричный сосуд со смещенной пабок горловиной (рис. 56; Табл. ХХІ, 2); он был обнаружен неред алтарной стелой четвертого святилица, в пределах центрального квартала. Горло сосуда и ручку ужрашают налены в виде головок каких-то фантастических итиц с подчеркнуто больними глазинцами и закругленным клювом. Весь корпус же сосуда охвачен как бы отнечатками трехналых втичых лан, глубоко процарананных по сырой глине; внереди эти фигуры замыкаются изображением креста.

Комплекс символов на этом сосуде не имеет аналогий в Двине, однако он хорошо известен по другим намятникам жультового назначения—наскальным рисункам и керамике ПІ—11 тыс. до н. э. Здесь итицы представлены в разных сочетаниях—с солнечным диском, луной и ззездами, с почитаемыми астральными животными—быком, бараном, козлами. Образ птицы выступает как дериват неба и связан, судя по целому ряду мифов и новерий, с весенним солицем, пробуждающей-

ся природой<sup>135</sup>.

Таким образом, символические изображения на двинских жультовых сосудах так же, как и на алтарных стелах, отображают все те же могучие силы верхнего горизонта (небесный океан, солице, звезды, гром-молнию), связанного с плодороднем земли. Если же принять точку зрения, что образы некоторых почитаемых животных (бык, баран) олицетворяли и в древности конкретные созвездия Зоднака (Телец, Овен), упоминаемые в VII в. в трудах Анания Ширакаци<sup>136</sup>, то в отправлявшемся в Двинс культе плодородия, нашедшего свое отражение, в частности, в изображениях на алтарях именно этих животных, обряды, посвященные весениему солицу, пробуждению и обновлению природы, должны были занимать значительное место. Ибо этп созвездня в календаре древних земледельцев могли символизировать весениие месяцы.

Культ илодородия, зафиксированный письменными источниками у ряда древних

пародов, облекался в сложную и многозначительную процедуру<sup>137</sup>. Дополнительный и очень яркий материал привносят, как мы видим, данные археологии, особение те, которые получены в результате раскопок святилиии. В Двине—это алтари с изображением астральных божеств и их символов, женокие идоты, тесно связанные с растительным миром, ритуальная посуда, обрядовое зерно, различные земледельческие орудия, астраталы, штампы для ритуальных хлебцев. Расшифровать все эти атрибуты в какой-то мере удается лины привлекая этнографические параллели. Кавказ в этом илане донее до нас очень многое.

В двинских святилищах, перед алтарями и изображениями божеств, безусловно, происходили сложные церемонии. Как показал анализ алтарных изображений, где символы воды присутствуют повсюду, здесь во время религиозных церемоний значительное место должно было быть отведено молениям о дожде и влаге. Последнее представляется вполне объяснимым в условнях резко континентального, засушливого климата Армянского нагорья, где земледелие было главной отраслью хозяйства. Бесспорно, с этим обрядом были связаны не только алтари, но и определенные ритуальные сосуды, в частности сосуды с изображением змей, олицетворявших воду. На некоторых из них мы видим только змей, на других-змей с растительным орнаментом, либо с фигурами козлов, пебесная принадлежпость которых акцентирована особой символикой.

Напомиим, что некоторые круппые карасы, поверхность которых «окольцована» телом ползущей змен, были наполнены зерном; точно такие же карасы стояли и в мецаморских святилищах. И если змея на этих сосудах должна была восприниматься в значении воды, то, вероятно, это должно было означать благопожелание, сводящееся к формуле-«чтобы зерно было полито». Предназначение такого зерна, найденного в святилищах, как будто бы расшифровывается с помощью некоторых этнографических данных. До недавнего времени, например, армяне Нагорного Карабаха приготовленные к носеву семена освящали в церкви.

С обрядом вызывания дождя как будто бы связываются некоторые детали убранства святилищ Мецамора. Здесь, в верхних частях глиняных антрономорфных алтарей и расположенных возле них жертвенников обнаруже-

 $<sup>^{134}</sup>$  С. Б. Арутюлян. Армянские народные загадки. Ереван, 1965 с. 111 (на арм. яз.).

 <sup>135</sup> Об этом подробнее см.: А. А. Миллер. Элементы пеба...; Б. Б. Ниотровский, указ. соч., с. 92;
 А. А. Мартиросян, указ. соч., с. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> А. Ширакаци. Қосмология и календаръ. Ереван, 1940, с. 20 (на арм. яз.).

 $<sup>^{137}</sup>$  См. подробно: А. Р. Исраелян, Культы и верования... с. 142.

по множество чашеобразных углублений, как бы обращенных к небу<sup>138</sup>. Согласно трактовке Э. В. Ханзадян, эти своеобразные молитвенные чаши служили для совершения обрядов, направленных на получение небесной влаги. Кстати, такие же глиняные чаши имеет синхронный культовый комплекс Нацар-гора в Юго-Осетии, что указывает на близкий характер совершавшихся там обрядов. Моления, связанные с вызыванием дождя, совершались, судя по археологическим остаткам, и у многих других древних народов. У трипольцев, в частпости, по мнению Б. А. Рыбакова, с этой целью возносились к небу специальные молитвенные чаши, вногда с изображением женской груди, часто в сочетании со змеей, воилощавшей Великую богино неба и дождя<sup>139</sup>.

Отголоски подобных представлений сохранялись в кавказской народной среде еще до педавнего времени. Обряды, направленные на борьбу с засухой, запимали значительное место в религнозных верованиях многих кавказских пародов<sup>140</sup>. С. Лисициан, паблюдавиций различные обряды у армян Қарабаха, иншет следующее: «Глубокой древностью несет от обычаев, связанных с вызыванием дождя в засуху, и обратное, с вызыванием солица во время продолжительных ливней. В соху вместо волов вирягалось несколько нарщии, а другие их погоняли, обливая водой и браня самыми площадными словами, «Волы» в илатье заходили в ручей, канаву или ладью для водоноя у родинка и проводили сохою несколько раз борозды но воде, а вся толна женщин взывала к небу, прося писпослать дождь. Затем, помолившись в церкви и зажегин свечи, приносили общественную жертву» 141. Очень сходный обряд совершался во время засухи в некоторых армянских селах Зангезура<sup>142</sup> а также у курдов Лачинского района. В последнем случае обязательным условием было впряжение в соху старых вдов<sup>143</sup>. Любонытие, что все эти обряды выполнялись женщинами, тогда как мужчины оставались лишь зрителями. Этпографы объясняют это тем, что эти арханчные обряды восходят к периоду зарождения сонного земледелия, когда в роли нахаря выступала еще женщина.

В намяти ряда пародов Кавказа сохранились и другие обряды, паправленные на получение влаги и обычно сопровождаемые несиями. Армяне, взывая о дожде, обращались к женскому божеству, которое именовалось поразному—Нурии, Чоли или Году<sup>144</sup>; кумыки молились божеству Земире<sup>145</sup>. С магней вызывания дождя связан и обряд обрызгивания водой, доживающий в распространенном в Армении и Малой Азич популярном пародном празднике Вардавар <sup>146</sup>.

У адыгов подобный обряд посит название ханце-гуаще—«лоната-хозяйка». Грузины во время обряда носят куклу Лазаре<sup>147</sup>. Абхазы оформляют лонату в виде куклы и кладут ее на зажженный илот, который затем пускают по реке. Кумыки для подобного обряда делали куклу из крутого теста, она была ростом с новорожденного ребецка<sup>148</sup>. Ее также носили к речке и поливали водой.

В связи с почитанием в Двине «древа жизии», изображения которого мелькают то на груди идола, то на фасаде алтарной стелы, то на ритуальных сосудах, обращает на себя винмание одно любонытное обстоятельство: в одной из ям третьего святилища были найдены обгорелые ветви винограда, присутствие которых в жультовом помещении вряд ли можно рассматривать как находку случайпого характера. Быть может, объяснение этого факта следует искать в этнографической действительности Грузии, где в жачестве священного дерева с незапамятных времен почиталась высокоствольная виноградная лоза, обвивающаяся вокруг чинара. Именно такое священное дерево видит В. В. Бардавелидзе в изображении на ритуальном серебряном жубке из нятого жургана Триалети, по времени неоколько предшествовавшего нашим святилищам<sup>149</sup>. В хевсурских, ишавских, кахетииских и др. обрядовых песнях повествуется о том, что у врат божества растет чинар или подобное ему дерево, на вершине которого имеются поспевшие випоградные гроздья<sup>150</sup>. Вокруг этого дерева юноши и девушки совер-

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Э. В. Ханзадян и др., указ. соч., рис. 110, 113,

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Б. А. Рыбаков, указ. соч., ч. 1. опс. 1—3, 10.

<sup>140</sup> В. А. Б∂оян, указ. соч., €. 467.

 <sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Ст. Лисициан. Армяне Пагорного Карабаха
 (рукопись), с. 132. Хранится в архиве ПАЭ АП Арм.ССР
 <sup>142</sup> Ст. Лисициан. Армяне Заптезура. Ереван, 1969.

с. 129 (на арм. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Г. Гулиев. Материалы о культс воды в Азеро́айджане. ДАН АзССР, 1961, № 11 (на азеро́, яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> В. А. Б∂оян. Автореферат, с. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> С. III. Гаджиева. Кумыки. М., 1961, с. 323.

<sup>111</sup> Ст. Лисициан. Очерки этнографии дореволюционной Армении, КЭС, М., 1955, с. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Ш. Д. Ипал-Ипа. Абхазы. Сухуми, 1965, с. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> С. III. Гаджиева, указ. соч., с. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> В. А. Куфтии. Археологические расконки в Триалети, табл. СХИ.

<sup>150</sup> B, B. Бардавелидзе, указ. соч., с. 55 и сл.

шают обрядовые тапцы, во время которых они вжущают виноград. Не съевшие спелые виноградные ягоды умирают безвременно. Таким образом, согласно древним верованиям, спелые ягоды священной виноградной лозы сохраняли людям жизнь, иными словами, растущая в евятилищах высокоствольная лоза почиталась здесь как «древо жизни и изобилия», являвшееся символом божества.

В приведенных сведениях для нашей темы представляют особенный интерес два обстоятельства: во-первых, сам факт почитания виноградной лозы, которая в древнем центре виноградарства-Араратской долине<sup>151</sup>должна была играть не меньшую роль, чем в долинах Восточной Грузии; во-вторых, традиния насаждения виноградной дозы в святилищах. Напоминм, что у восточногрузниских горцев культивирование деревьев в святилищах являлось одной из главных форм почитания божеств этих святилищ. Принадлежность выращенных в святилищах деревьев к категории «древа жизни» полчеркивалось существовавиним еще до педавнего времени арханчным обрядом «подкатывания» к инм младенцев, символически имитирующим рождение по-следних от божества<sup>152</sup>. Священным деревьям повсюду поклонялись и в армянской пародной среде<sup>153</sup>.

Почитание виноградной лозы, дающей живительный сок, у многих кавказских народов тесно переплетается с культом вина 154, улавливающегося и по некоторым археологическим памятникам. Выранцивание винограда, судя по находкам в поселениях Шому-тене и Шулаверис-гора косточек культурного его вида 155, практиковалось в Закавказье по врайней мере уже с V—IV тыс. до и. э. Для III—II тыс. до и. э. нам известен сорт vitis vinifera из поселений Хизанаант-гора, Сары-

тюнян. Земледелие и скотоводство Урарту. Ереван.

топе, Узерлик-тепе<sup>156</sup>. Написанные в первых веках 1 тыс. до н. э. многочисленные ассирийские и урартские жлинописные тексты красочно повествуют о разведении виноградников в ипроком ареале расселения племен Урарту в бассейнах озер Ван и Урмия, а также рек Арацани и Верхиего Тигра<sup>157</sup>.

Но особенно яркие и красноречивые материалы о виноградарстве в Араратской равиние происходят из крености Тейшебании, исследовавшейся в течение многих лет Б. Б. Пнотровским. По произведенным подсчетам, здесь в специально отведенных просторных кладовых хранились запасы вина общим количеством 400 тысяч литров<sup>158</sup>. При этом, помимо косточек vitis vinifera, принадлежащих чрезвычайно распространенному в папи дни в Армении сорту Воскеат (Харджи), находки документируют разведение и других сортов—Мсхали, Арарати и Черного винограда. Все это говорит о высокой культуре виноградарства в

древней Армении.

Можно продполагать, что виноградный сок-вино, культ которого хорошо известен по пережиточному этпографическому материалу Закавказья, был связан с кажими-то обрядами в интересующее нас время. В какой-то мере это может быть подтверждено и данными археологии; так, в центре одной из кладовых урартской крепости Тейшебании, где хранились большие запасы вина, был обпаружен глиняный жертвеннік со следами возжигания огня, курильница и глиняные фигурки боговхранителей здоровья, отгонявших злых духов 159. Соседнее с этой кладовой помещение было заполнено огромным количеством нережженных костей молодых особей крунного и мелкого рогатого скота, оставшихся здесь в результате жертвоприношений 160. Таким образом, в урартских винных кладовых совершались какие-то церемонии, направленные, скорее всего, на предохранение и освящение

Эти археологические данные хорошо кор-

ты Б. Б. Пиотровский, указ. соч., с. 142; Н. В. Ару-

<sup>1964,</sup> с. 117. <sup>152</sup> В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 61.

<sup>153</sup> Ст. Лисициан. Армяне Нагорного Карабаха. 131

<sup>154</sup> И. С. Топурия. На истории материальной культуры грузинского парода (обычан, связанные с випоградарством и виподелием в Западной Грузии). Автореферат, Тбилиси, 1954.

<sup>155</sup> П. Г. Нариманов. О земледелии эпохи эпеолита в Азербайджане. СА. 1971. № 3, с. 4; О. М. Джанаридзе. Л. П. Джавахишвили. Результаты работы Киемо-Картлийской археологической экспедиции (1965—1966 гг.), «Мацие», 3, Тбилиси, 1967.

<sup>158</sup> В. М. Негруль. Археологические находки семян винограда. СА. 1960, № 1. с. 117; Н. Г. Нариманов. Древнее «святилнине» (пир) в Казахском районе позднеброизового века. ДАН АзССР, т. XVI, № 2, 1960, с. 208; К. Х. Кушнарева. Повые денные о поселения Улерлик-тепе, с. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Н. В. Арутюнян, указ. соч., с. 102.

<sup>158</sup> Б. Б. Пиотровский, Пекусство Урарту, Л., 1962,

<sup>199</sup> В. Б. Пиотровский. Қармир-блур, 11 Ереван, 1952. с. 40.

<sup>160</sup> Б. Б. Пиотровский, указ. соч., с. 23—24.

респондируются с верованиями некоторых кавказских равининых и предгорных жителей, согласно которым забота о получении обильного урожая винограда выражалась в религиозных и магических действиях, молитвах и жертвоприношениях 161. В деревиях Армении, например, ежегодно в середине августа, в праздник Богоматери, в церквах происходило освящение винограда. По этому новоду священник произносил специальную молитву 162. В некоторых районах Грузии в новогодиюю ночь вынекались ритуальные хлебцы в форме виноградной кисти Любонытно, что культ вина и виноградного сока у грузии привед не только к почитанию виноградной дозы, одицетворявней «древо жизни», по и к почитанию самого винохранилища (марани), которос считалось священным и оберегалось от злых духов и дурного глаза 163. Марани обычно располагались около святилищ.

У многих кавказских народов все более или менее значительные моменты в жизии человека рождение ребенка, помолвка, свадьба, похороны, семейные и общественные праздники, - сопровождались ритуальным расинтием вина дома, в виноградниках и специальных випохранилищах. Как недавно убедительно пожазал С. Б. Арутюнян, обычай этот своими глубокими кориями восходит к архаичному обряду торжественных пиршеств, суть которых заключалась в приобщении к богу 164. Последнее осуществлялось через жертвоприпошение священного животного, символизировавшего бога, и поедание его мяса. Без вина не обходились и боги. Посвященное богам випо посило специальное название; у грузии оно называлось зелаше. Зелаше готовили из урожаев, в частности, полученных с виноградинков, принадлежавших сельским святилищам. Оно употреблялось в общие храмовые праздпики. Коллективная форма потребления посвященного божествам вина, с точки зрения В. В. Бардавелидзе, служит одним из свидетельств древности зедаше и, следовательно, культа винограда и виноградного сока, поскольку эти формы представляют собой пережитки общинных зедаще, посвящаемых из випоградников, находившихся в общинных влалениях<sup>165</sup>.

Обращение к двинским святилищам как будто бы дает дополнительный материал по

затропутой теме. Напомним, что одно из помещений этого жультового комилекса было буквально забито различными сосудами. Среди инх оказалась серия кувщинов с сильно раздутым туловом и узким высоким горлом (рис. 30; табл. XIV, XV). Эти сосуды, емкостью 15-20 литров, без всякого сомнения должны были служить для временного хранения вина, предназначавшегося, очевидно, для ритуального расшития во время церемоини Любонытно, что именно к этой серии должен быть причислен трехгорлый сосуд-идол, олицетворявший, как мы уже пытались показать, какое-то женское божество. Если наше предположение правильно, то винное содержание идола, обладавшее божественной силой почитавшегося издревле виноградиого сока, семантически слитого с «древом жизни» (олицетворявшегося в Закавказье виноградной лозой) вероятно было призвано усилить связь представленного идолом женского божества с наеей плодородия. Помещение же, в котором находились сосуды для вина, функционально напоминало восточногрузивские хранилища -- марани, считавшиеся священпыми.

На возлияния, происходившие в древних святилищах во время церемоний, указывают обычно также миниатюрные кувшинчики, емжостью 0,1--0,3 литра, служившие вишьми бокалами. В двинских святилищах такие сосудики обпаружены в количестве нескольких десянков (рис. 22). Та же картина наблюдается в святилищах Катиалихеви, Мели-геле. В последнем, расположенном в славящейся своими виноградивками Алазанской долине, возлияния принимали массовый характер, о чем краспоречнво говорят 50 тысяч таких бокалов, оконившиеся за длительное время на культовой площадке 166. Присутствие же миниатюрных сосудов в некоторых могилах, вероятно, следует воспринимать как свидетельство обряда тризны, совершенного во время похорон 167.

Итак, мы установили, что главные церемонии в святилищах Двина были связаны с отправлением различных аграрных культов, что вполне увязывается с земледельческой экономикой илемен, расселенных в конце Иначале I тыс. до и. э. в илодородной Араратской долине. Забота об урожае и размножении скота—вот основная вдейная направлен-

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> И. С. Топурия, указ соч. с. 6.

<sup>161</sup> К. В. Мелик-Пашаян, указ. cou., стр. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 65 - 66;

И. С. Топурия, указ. соч.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> С. Б. Арутюнян. Реликты благословения...

<sup>165</sup> В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 68.

 <sup>160</sup> К. И. Инцкелаури, указ, соч., табл. XXV—XXVI.
 167 А. А. Мартиросян, Т. С. Хачатрян. Комплеке
 пзделий из могильника Такиа. Изв. АП АрмССР,
 № 11—12, 1959, рис. 9—40.

пость происходивших здесь церемоний. Однако среди всей массы археологических документов, указывающих на отправление земледельческих культов, есть прямое свидетельство о том, что в Двине происходили также перемонии, связанные с охотинчым промыслом. Мы имеем в виду ушикальный глиняный кубок из первого святилища с охотинчыми сценами (рис. 13; Табл. VIII). Эта интереснейшая находка вполне увязывается с той значительной ролью охоты, которую она играла в хозяйстве племен Закавказья во 11-1 тыс, до н. э. Б. Б. Пнотровский подчерживает усиление ее роли в связи с переходом к отгоиной форме скотоводства. Очевидно, перед угоном стад на высокогорные пастбища-яйлаги, рядом с которыми располагались лесные массивы охотинчых угодий, в святилищах-в долинах и на равиннах-совершались церемонии, паправленные реализацию удачного охотинчьего сезона. Об этом повествует серня предметов искусства (бронзовые пояса, сосуды и др-) с напесенными на них сложными композиционными сценами магического характера. Летом, оказавинсь в горах и продолжая испытывать потребность в совершении религиозных обрядоз, пастухи и охотники, нанося на скалы различные магические сцены, устранвали для себя временные, сезонные культовые заповедники-

Двинокий жубок, слепленный из двух продольных половинок, из которых дошла до нас лишь одна, имел емкость примерно около одного литра. Поверхность его покрыта тончайшей гравировкой и своим техническим оформлением прямо напоминает хорошо всем известные гравированные бронзовые пояса Закавказья. Это пока единственный предмет из глины, украшенный с такой необычайной тонкостью и изяществом. Необычна и форма кубка, имеющая лишь несколько аналогий в древних памятинках Закавказья и Ирана; широкая раструбная воронка горловины постененно суживается к средней части, которая предназначалась для обхвата рукой; ниже илет опять незначительное расширение, перехолящее в небольное плоское диние.

Отсутствие подобных сосудов в бытовых и хозяйственных намятниках Кавказа, характер тех комплексов, в которых они были найдены (святилица, погребения), и, наконец, специфика изображений на всех известных экземплярах заставляют не сомпеваться в специальной культовой атрибущии этих сосудов. Находки сосудов-кубков в богатых погребениях Самтавро, Триалети, Гостибе 168

как будто бы свидетельствуют также об употреблении их во время тризны с последующим положением в могилу умершему. Характерной особенностью перечисленных грузинских находок является сплонное «ковровое» покрытие поверхности врезным геометрическим орнаментом, в который пиогда вкомнапованы схематичные фигуры животных.

Другая группа кубков, выполненных в золоте и броизе, ведет свое происхождение из районов северо-западного Ирана. Это золотые сосуды из погребений Амланиа 161, тене Гиссара 170, а также серия броизовых жубков из Луристана 171. Особенно интересны два луристанских сосуда: на одном изображены священные животные—козлы с солярными знаками над инми 172, на другом—итица, солярные знаки и стилизованные растения, выступающие скорее

всего в значении «древа жизни» 173.

Датировка всех известных южнокавказеких и пранских кубков укладывается в рамки первых веков I тыс. до н. э. Однако кубки такого рода употреблялись и раньше. Их мы видим в руках участников процессии и сидящего божества на знаменитом серебряном кубке из иятого триалетского кургана<sup>174</sup>. Композиция на кубке не раз привлекала винмание исследователей, однако несколько ограниченный, чисто искусствоведческий подход к ее интерпретации неизменно рождал конценции, которые не трудно было опровергиуть<sup>175</sup>. Подробный анализ этого интереснейшего сюжета, предпринятый В. В. Бардавелидзе с позиции изученных ею древиих пережитков в верованиях грузинских племен, привел автора к выводу о том, что злесь показаны «общинные божества, которые собрались у врат своего племенного патрона и под его главенством выполняют обряд «славословия» в глав-

<sup>168</sup> Б. А. Куфтин. Археологические расконки в

Триалети, рис. 66—68; *М. А. Менабде*, Триалети в эпоху поздней бронзы—раннего железа, Автореферат, Тбилиси, 1973, с. 13, табл. 111.

<sup>169</sup> R. Ghirshman, Iran, Paris, 1964, fig. 36.

<sup>170</sup> Survet of Perstan Arts, London-New-York 1938, v. IV, pl. 21 A

<sup>171</sup> Op. clt., pt. 69 D.

<sup>172</sup> Op. cit., pl. 68 B.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> L. Vanden Berghe. De Bronscultuur van Lurtstan, Brusset, 1968, ftg. 15, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> В. А. Куфтии, указ. соч., с. 90, табл. XCI.

<sup>175</sup> Ш. Я. Амиранациили. История грузинского искусства, т. 1. М., 1950, с. 30; П. Ушаков. Хеттская проблема. К вопросу о генезисе и взаимоотношениях индосвропейских и картвельских языков. ТТГУ, XVIII, Гонлиси, 1941, с. П.

ный праздник племенны<sup>176</sup>. При этом происходит традиционное распитие священного нанитка

Композиция на двинском кубке представляет не меньший интерес. Поверхность его разбита топким горизонтальным пояском на два широких яруса, в пределах каждого из которых разворачивается определения сцена. Кстати, таким принципом распределения изображений наш кубок напоминает ритуальный фаянсовый кубок с Кипра<sup>177</sup>.

К сожалению, отсутствие второй половины двинского кубка, а также сильно пострадавшие от пожара изображения на найденной его части не позволяют восстановить целиком

круговую жомпозицию,

В верхием ярусе два стоящих друг над другом охотника стреляют из луков, очевидио, в каких-то животных, фигуры которых, ж сожалению, не сохранились. На охотинках итичы маски, длинные камзолы, затянутые в талии, широкие шаровары и высокие мягкие сапоги с загнутыми носами. Они только что выпустили свои стрелы из небольших луков: правая рука еще высоко поднята в воздухс.

За пешими лучниками, очевидно, мчалась колесница; изображение последней, так же как и фигура на ней, к сожалению, утрачены. От этой группы сохранились лишь четыре «коня в подчеркнуто стремительном беге. Две средние лошади взяты в упряжку, третья, правая,—пристяжная; крайняя левая несется свободно. На дышле колесницы сидит птица. Еще две итицы парят в воздухе. Здесь же пасется козлик.

В пижием ярусе сохранился лишь торс охотника. На нем птичья маска и сплошной комбинезоп, напоминающий птичье оперение; любопытно, что левая рука охотника, держащая щит, имеет каж будто бы форму птичьей лапы с характерным рудиментарным нальцем. Над ним парит птица. Перед охотником какое-то пасущееся животное (сохранилась лишь задияя часть), над которым также парит фигура птицы.

Вся композиция производит, на первый взгляд, странное впечатление. С одной стороны, она как будто бы реалистична (охотничьи доспехи лучников, упряжка лошадей). Однако реалистический план резко нарушается лучниками и фигурой «ряженого» охотишка с его итичьими ланами. Скорее всего, здесь изображены лесные духи или божества, тем более, что вся композиция сопровождается изобра-

женнями итиц, неизменно выступающих на культовых намятниках как симвод неба. Композиция, как мы сказали, сохранилась не полностью. За конями, бесспорио, песлась жолесинца с возницей в кузове. Реконструировать эту часть изображений нам в жакой-то мере помогают сцены на других намятниках некусства Кавказа, в частности на броизовых поясах<sup>178</sup>, семантически связанных с небом («пояс» -- «арка» -- «небесный свод») и имевзначение предохранительной силы<sup>179</sup>. Особенно интересен в этом плане пояс 14-го погребения Астхиблурского могильника 180. На нем изображена аллегорическая спена охоты, в которой участвуют нение лучники и конные конейщики в львиных масках, а также колесинцы, запряженные четырьмя конями. В открытом кузове каждой из трех колесииц стоит женская фигура с илетевидным предметом в правой руке; кстати, такой же атрибут имеет фигура возницы на известном дилижанском сосуде181. Кроме того, одна из астхиблурских фигур в левой руке держит щит с изображением креста, издревле олицетворявшего солнечное божество. Комнозиция с двух сторон замыкается фигурами оленей.

Повторяющиеся женские фигуры на астхиблурском поясе интерпретируются как изображения жрицы или богини, благославляющей охоту. Этот образ приводит на намять женский антропоморфный образ духа зверейбогини Дали, запечатленный в геропческом эпосе, ритуальных обрядах и хороводных песнях некоторых горных кавказских народов (сваны, рачинцы и др.), сохранявших до недавнего времени арханческий слой фольклора 182. Богиня эта именуется по-разному: она «Королева Дал», «Лесная царица», «Повелительница зверей», «Госпожа зверей». Дали не одна: есть «Дали скал», «Дали вод», «Дали леса». Дали имеет отношение и к погоде, она может наслать наводнение, снежный обвал, бурю. Она покровительница зверей: туров,

<sup>176</sup> В. В. Бардавелидзе, указ. соч., с. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> H. G. Bucnholz, Vassos Karageorgis, Berlin, 1971. p. 454. NN 1671a, 1671b.

<sup>178</sup> См.: А. Р. Исраелян, Охотинчы сцены на бронзовых поясах...; ее же, Культ и верования....

<sup>179</sup> Б. Б. Пиотровский Археология Закавказья, с. 95 180 С. А. Есояи. Погребение № 14 Астхиблурского могильника. НФЖ. 1967, № 1, табл. П.

<sup>181</sup> А. А. Мартиросян. Армения в эпоху бронав.... рис. 46; С. А. Есаян. Г. А. Оганесян. Каталог археологических предметов Дилижанского краеведческого музея. Ереван, 1969, табл. XVI, с. 127.

<sup>182</sup> Е. Вирсаладзе. Образы хозяев леса и воды в кавказском фольклоре. ІХ МКАЭН. Доклады советской делегации. М., 1973, с. 7; ее же. Грузинский охотничий эпос, Автореферат, Тбилиси, 1963.

оленей, ланей, коз, косуль и когда хочет, дарит их охотивкам. Ежегодио, в феврале, в день праздинка илодородия в Сванетии исполняется цельй цикл песси, связанный с этими сюжетами и сопровождается ритуальными илясками и песнями. В числе их—ритуальный иляч о погибшем по воле хозяйки зверей охотнике, который исполняется на месте его воображаемой гибели, у подножия скалы в сел. Жабеш (1800 м над уровнем моря). Такие же церемонии до педавиего времени устранвались и в Раче у подножья скалы недалеко от сел. Геби (1700 м над уровнем моря).

Таким образом, в образе Дали выступает многоликое божество, объединяющее различные образы божественной природы. Дали тесно связана и с культом илодородия. Образы многоликих богинь—покровительниц охоты и леса—сохранил фольклор и ряда других пародов. Это, например, эокимосская Седиа, немецкая Лорелея<sup>183</sup>. Согласно мнению этнографов<sup>184</sup>, богини илодородия—«Великие матери богов» первоначально были гориыми божествами. В период господства охоты это были хозяйки гор, лесов и зверей. С переходом же к земледелию образы их трансформировались в образы богинь илодородия; арханчный, первоначальный облик этих богинь проглядывает то в известном изображении. Кибеллы, стоящей на горе с двумя львами, то в рассказе Гомера о том, что Рея когда-то была богиней гор и охоты, то в легенде об Аттисе, где боги рисовались в образах настухов и охотников.

Сказанное позволяет высказать осторожное предположение, что и на двинском кубке могло быть изображено женское божество, освящающее представленную перед инм охоту. Тогда и остальные фигуры композиции получают свой особый символический смысл: коин и итицы должны были выступать в значении солица и неба, ряженые охотники—в значении лесных божеств или духов. В целом же вся композиция на нашем кубке была призвана отобразить сцену магической охоты, совершающейся под покровительством главного божества.

Таковы некоторые предварительные итоги, вытекающие из изучения материалов двинских святилищ. К сожалению, многое другое за давностью времени оказалось навсегда утраченным. Но и то, что сохранилось, донесло до нас отголоски сложных и многозначных явлений, происходивших в сфере религиозной жизии населения Армении в первых вначительно обогащает наши представления по истории духовной культуры древнего населения Кавказа в целом.

<sup>183</sup> A. D. Iensen. Mytos und Kult bei Natürvölkern. Wisbaden, 1951, p. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Л. Я. Штернберг, Первобытная религия в свете этнография. Л., 1936, с. 385, 417.

## главату

## ДВИНСКАЯ МЕТАЛЛООБРАБАТЫВАЮЩАЯ МАСТЕРСКАЯ И КУЛЬТ МЕТАЛЛА

Памятники религиозного характера ставляли лишь часть открытого на Двинском холме древнего комплекса. Мы уже упоминали, что во время препарации предурартского слоя в Двине была выявлена одна любонытная закономерность-на раскрытом пространстве площадью около 1000 кв. м встречались предметы либо культового, либо производственного назначения. Последние строго локализовались на участке между первым и вторым святилищами и вместе с открытыми здесь каменными фундаментами стен представляли собой остатки мастерской но обработке металла и изготовлению ювелирных изделий. Стратиграфическими наблюдениями была установлена синхроиность мастерской с находившимися по соседству двумя святилищами.

Мастерская открыта не полностью; ее северный участок остался под мощным пятиметровым средневековым слоем. Однако вскрытая (большая) часть мастерской предоставила в распоряжение археологов достаточпо выразительный и разнообразный материал. Топография находок в границах мастерской проливает некоторый свет на размещение производственных участков в пределах последней. Так, в северной ее части рядом с металлургическим горном были обнаружены глиняное сопло и бесформенные жусочки металла, оказавинеся, как показали апализы, отходами производства. Здесь происходила плавка слитков и металлолома, а также отливка изделий. Несколько южнее на сравнительно небольшом участке (около 15 м²) была екопцентрирована большая часть броизовых изделий (их свыше 30). Здесь же находились формы для отливки наконечньков стрел, бус и других украшений, а также медная болванка и несколько слитков металла. Бесспорио, часть готовых изделий отлита тут же, на месте. Лучшим доказательством этому служат, в частности, отлитые в первой форме наконечники стрел с «пескусанными», непомерно длинными крыльями (рис. 16, 1; Табл. XXIV, 2). Отлитая во второй формочке стрелка, имеющая специфическое подтреугольное перо так и осталась нераскованной (рис. 16, 4; табл. XXIII, 4).

Однажо среди находок есть не только целые изделия, по и поломанные, а также некомилектные вещи; это—секира, куски сосудов, один исалий и др. Последние, быть может, служили металлоломом и, находясь в мастерской, предназначались к переилавке. Иными словами, есть основание считать, что этот участок мастерской был использован под свособразный оклад, где хранились готовые вещи, литейные формы и запасы металла.

Наконец, в южном секторе мастерской, на маленьком компактном участке, оказалась огромная россынь голубого настового бисера, несколько сот раковин каури и других молносков, большое жоличество сердольковых и агатовых бус, каменные поделки, бусы из глазури и др. Здесь же были подобраны круглый в плане уплощенный с двух сторон камень со следами работы, несты разной конфигурации, в том числе и нест с орнаментированной рабочей частью, и другие каменные орудия.

Подавляющее большинство ражовии оказалось заготовками, не превращенными еще в

Подробно о раскопках мастерской см. в гл. I, с. 28.

бусы; лишь на некоторых были спилены «спинки». При расчистке было обращено также винмание на необычное залегание настового бисера: он лежал слоями, причем силонь и рядом понадались непарезанные отрезки тонких трубочек, являниихся заготовками бисера. Все это умазывало на конкретную стадию производства этого бисера здесь же, на месте. Возможно, часть бисера находилась на просущивании, настовые же трубочки—заготовки были приготовлены для нарезки.

Таким образом, в Двине некогда работала своеобразная универсальная мастерская, где илавили слитки и металлолом, отливали оружие, орудия и предметы украинений, изготовляли настовый бисер, обрабатывали рако-

вины и полудрагоценные камии.

На отсутствие здесь первичной стадии металлургии указывает ряд прямых и косвенных свидетельств, среди которых следует назвать большую отдаленность Двина от значительных месторождений меди, безлесный характер всей прилегающей местности<sup>2</sup> и, наконец, отсутствие крупных металлургических шлаков на территории самого поселения. Первичная выплавка металла из руды была, как правило, оторвана от носелений и происходила вблизи месторождений, в местах, где были большие запасы топлива. Напболее ранней моделью такого рода работ на Южном Кавказе пока что является, пожалуй, система добычи и выплавки сурьмы в Горной Раче, относимая археологами ко II тыс. до и, э.3 К началу I тыс. до н. э., с развитием металлургии, количество таких пунктов значительно возрастает. В Армении в это время работают обогатительные и илавильные устройства Мецамора, горны Лчашена, Агарцина Крупномасштабная переработка сырья идет в различных пунктах по р. Чолоки (р-и Кобулети), в Саркина, около Михета5.

На многих перерабатывающих первичное сырые пунктов металл доставлялся на поселения, в металлообрабатывающие масгерские. Для установления путей такого обмена особенно актуальным становится вопрос о конкретных источниках снабжения каждого из вновь открываемых ремесленных центров. Вопрос этот должен решаться лишь на основе большой серии анализов изделий из этих центров и понска близких химических составов в местных или более отдаленных рудопроявлениях.

Для районов Предкавказья такая работа оказалась уже в основном проделанной б. Безусловные успехи достигнуты и в области изучения намятников Южного Кавказа. Осмотр месторождений и сопоставление их составов с анализами большой серии предметов из Армении, подвергнутых последующей статистической обработке, привели педавно А. Ц. Геворкяна к выводу относительно того, что возможности древней медно-рудной базы республики, по-видимому, значительно переоценивались. Он полагает, что в период ранцей броизы, в частности, лишь половина рудников по своим геолого-геохимическим признакам могла удовлетворить древних горияков-рудоконов<sup>7</sup>. Судя по близости химической характеристыки меди низконькелевых групп III тысячелетия, в этот период могли эксплуатироваться, в частности, Анкадзорское и Антоновское местные месторождения8. Одновременно высоконикелистая бронза поступала в Закавказье из южных и юго-западных областей<sup>9</sup>.

Очень любопытную картину дали анализы металла из Лчашенских и Норадузских погребений 10. Несмотря на близкое расположение этих памятников, резко бросается в глаза разница их химижо-металлургических харажтеристик. Последнее прямо указывает на использование древними металлургами различных источников, пока, правда, еще не установленных, и может быть является намеком на существование уже и в глубокой древности столь хорошо известной по многочисленным этнографическим наблюдениям системы

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В данном случае мы оппраемся на мнение географов и налеоботаников, утверждающих, что климат и флора Кавказа за последние несколько тысячелетии не подверглись существенным изменениям. См., напр., Н. А. Гаоздецкий. Физическая география Кавказа, М., 1954.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Г. Ф. Гобеджишвили. Археологические раскопки в Советской Грузии. ВАН ГрузССР, 1952, с. 54 (на груз. яз.).

<sup>1</sup> Э. В. Хаизадян, К. А. Мкртчян, Э. С. Парсамян. Мецамор. Ереван, 1973 (на арм. яз.); С. Гогиняи. К истории древней металлургии в Армении. ИФЖ, 1964. № 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Д. А. Хахутайшвили. Вопросы истории городов Иберии. Тбилиси, 1955, с. 128 (на груз. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Е. И. Черных. История древнейшей металлургии Восточной Европы. М., 1966.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> А. Ц. Геворкян. Древнейшая металлургия и горное дело в Армении. Автореферат. М., 1972, с. 7; его же. О древнейшей медиорудной базе Армении. СА, 1973, № 4, с. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Л. И. Геворкян, указ. соч., с. 6; его же. Древняя разработка меди. АО за 1971 г., М., 1972, с. 493.

 <sup>&</sup>lt;sup>9</sup> А. Ц. Геворкян. Древнейшая мсталлургия..., с. 14.
 <sup>10</sup> Там же, с. 20.

сохранения в тайне профессиональных секретов. Этнографией устанавливается, что обособившиеся раньше другах специалистов родового коллектива кузнецы и литейщики, запимавшиеся опасным и несколько тапиственным делом, с самого же начала уже проявляют тенденцию к территориальному огдалению, нытаясь тем самым сохранить сокреты производства. Еще одной гарантней сохранения профессиональных тайн являлась передача их по наследству-от мастера к его сыну или ближайшим родственникам. Это явление засвидетельствовано на разных жонтинентах как в качестве пережитков у некоторых современных народов, так и у многих илемен, находящихся на первобытной стадин развития.

Вместе с тем для Южного Кавказа все же имеются некоторые данные, позволяющие судить о конкретных рудных источниках тех или иных древних жомилексов. Известио, например, что мастера, изготовлявшие повеменной верхупки, погребенных в Лчашене, применяли золото из Зодского месторождения<sup>11</sup>. Для повелирных же изделий богатоге жреческого погребения Лори-Берда использовалось

золото Арманиси<sup>12</sup>.

Установлено также, что мецаморский производственный комплекс спабжался одним источником—Кагзванским месторождением, расположенным на расстоянии 35—40 км<sup>13</sup>. Работавшая же одновременно с Мецамором мингечаурская мастерская получала металл из нескольких мест—Кедабегского, Биттибулахского, Джульфинского и Зангезурского ме-

сторождений 11.

Все перечисленные факты представляют бесспорный интерес с точки зрения установления конкретных контактов и связей древних племен, обитавиних в различных частях Южного Кавказа. В этом плане химпко-металлургическая проработка всего двинского металла представляется в высшей степени важной. Пока удалось сделать лишь небольшую часть анализов, которая не предсставляет возможности ответить на вопрос—откуда, из какого псточника получали сырье двинские ремеслен-

Двинская мастерская особенно интересна тем, что она документирует полный процесс металлообработки. Известно, что металл для вторичной обработки поступал в мастерские в виде слитков; другим сырьем являлся разного рода металлолом. В Двине, в частности, были обнаружены слитки в форме характерных круглых плооко-выпуклых ленешек и продолговатых болванок (рис. 16, 14—18; Табл. XXII, 3, 5); некоторые же находки в мастерской (обломки поясов, поломанная сокира, куски листовой броизы и др.) могут быть питериретированы как предназначенные к переплавке вени.

Тигли для нагревания металла и приготовления силавов в нашей мастерской, правда, не найдены, однако на имевшие здесь некогда место работы такого рода указывает характерная конфигурация некоторых кусков металла: плоские или округлые с инжией стороны они являются жак бы застывшим сленком с донышка тигля, верхияя же бугристая поверхность документирует процесс кинения металла в тигле.

Отсутствие в Двине глиняных тиглей, бесснорно, обусловлено какими-то случайными, причинами. Скорее всего эти тигли сще будут найдены на соседних участках. Характер подобных предметов хорошо восполняется находками в других памятниках Армении того же периода, среди которых прежде всего надо назвать доурартское поселение Тейшебаини<sup>15</sup>, Мецамор, Астхиблур, Армавир и Артикский могильник<sup>16</sup>. Это были грубые толстостенные отпосительно небольшие сосуды с круглым, либо плоским диом, бытовавшие без видонзменений в течение многих столетий.

Остатки горна, (рис. 40; Табл. V, I), а также лежащих поблизости сонел (рис. 41; Табл. XXII, I—2) и кусочков металла фиксируют происходившую здесь некогда плавку. По-видимому, в Двине было сще несколько горнов, частично скрытых средневековым слоем в северной части участка. Наконец, жидкий металл разливался по формам, которые в Двине найдены уже в количестве пести

ники. Выясияется линь, что отливавниеся в Двине изделия изготовлялись из оловянистой броизы, иногда с содержанием олова до 10—15% и с незначительным, скорее всего естественным, содержанием таких металлов, как мышьяк и свинец (табл. 11).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Э. В. Мадатли. К истории разработок Зодекого золоторудного месторождения. Нзв. АН АрмССР (Наука о земле), XVIII, № 3—4, 1965. (на арм. яз.).

<sup>12</sup> С. Девсджян. Золотые и серебряные украничия из второго погребения Лори-Берда. ИФЖ. 1971. № 1, с. 271 (на арм. яз.).

<sup>13</sup> Э. В. Ханзадян и др. указ. соч., с. 104.

 $<sup>^{14}</sup>$  Г. Асланов, Р. Ваидов, Г. Ноне, Древций Мингечаур. Баку, 1959, с. 136.

<sup>15</sup> А. А. Мартиросян. Армения в эноху бронзы и раннего железа, табл. XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Т. С. Хачатрян. Материальная культура древнего Артика. Ереван, 1963, с. 66.

|                                                    | Результаты спектральных а                                                                                                                                  | пре                                          | аметов                                    | 113   | металлообрабатывающей мастерской |                                      |        |                   |                      |                                                       |                                                         |                   |                                            |                                                      |
|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------------------|-------|----------------------------------|--------------------------------------|--------|-------------------|----------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| 1.7.                                               | Наименование предмета                                                                                                                                      | Cu                                           | Sn                                        | Pb    | Zn                               | Ві                                   | Ag     | Sb                | As                   | Fe                                                    | Ni                                                      | Со                | Mn                                         | Au                                                   |
| 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9. | Секира/с поломанной втудкой/<br>Обломок неопред, предмета<br>Произка<br>Проколка<br>Колечко<br>Обломок сосуда<br>Обломок сосуда<br>Слиток<br>Обломок пояса | OCH.<br>OCH.<br>OCH.<br>OCH.<br>OCH.<br>OCH. | 0·07<br>6·7<br>2·4<br>0·11<br>12·5<br>6·7 |       | -<br>-<br>-<br>-<br>3.4          | 0.043<br>0.0065<br>-<br>0.043<br>0.1 |        | 0·33<br>0·25<br>— | 2·1<br>0·45<br>0·056 | 0.0003<br>0.44<br>0.18<br>0.05<br>0.08<br>0.5<br>0.44 | 0.0045<br>0.036<br>0.045<br><br>0.045<br>0.007<br>0.027 | 0.02<br>0.005<br> | 0.09<br>4.0<br>0.15<br>1.4<br>0.9<br>0.062 | 0.0003                                               |
| 10.<br>11.<br>12.<br>13.<br>14.<br>15.             | Обломок неопред, предмета Обломок ручки сосуда Обломок неопред предмета                                                                                    | OCH. OCH. OCH. OCH. OCH.                     |                                           | 0.001 | <br>0⋅11<br>0⋅25                 | 0.053                                | 0-0003 | 1 111             | 0·12<br>=            | 0·44<br>0·37<br>0·18                                  |                                                         | 0·054<br>0·023    | 0·24<br>0·38<br>0·48<br>0·9                | 0.001<br>0.001<br>0.003<br>0.0003<br>0.0003<br>0.001 |

экземиляров (рис. 42—47; Табл. XXIII—XXIV); Для окончательной подправки отлитых предметов служили каменные несты, молоточки и предметы типа наковален, обпаруженные на той же территории (рис. 17, 53; Табл. XXVI. 7).

Доследованный нами гори, к сожалению, дошел в разрушенном состоянии. Его предположительная реконструкция может быть сделана лишь при учете лучше сохранивнихся сооружений. Для Южного Кавказа сама но себс находка такого рода не является новостью, а историческая традиция этой категории намятников уводит нас в глубь III тыс. до и. э. Именно в это время внервые для интересующего нас региона были зафиксированы ранние металлургические горны, конкретно указывающие на быстрое развитие местной металлургии.

Горны в III тысячелетии были уже дифференцированы. На поселениях Гарии и Баба-Дервиш<sup>17</sup> это были глипяные печи так называемого горшечного типа. Прототипом двинского горпа скорее надо считать металлургическую печь из мастерской Амиранис-гора, представлявшую собой прекрасно сохранившееся круглое сооружение из жамия со сводчатым перекрытием. Мастерская Амиранисгора датируется первой половиной III тысячелетия.

Надо отметить, что остатки литейного дела обнаружены почти на всех ключевых посслениях так называемой куро-аракской культуры В. Любопытно, что и в Двине, в слое ПТ тысячелетия была обнаружена нижияя часть небольшого грубого тигля (рис. Ұ, I), указывающего на глубокую древность металлургических традиций в этом районс.

От II тыс. до н. э. горны пока до нас не дошли, хотя на процесс плавки металла в пределах поселений указывают находки глиняных тиглей и шлаков на поселении Узерликтепе<sup>19</sup>. Таким образом, несмотря на отсутстые промежуточных звеньев между горнами ранней и поздней бронзы, если не считать прямоугольных каменных печей Верхнегунибского поселения в Дагестане<sup>20</sup>, можно утверждать, что местная их традиция в Закавказье к началу I тыс. до н. э. насчитывала по крайней мере двухтысячелетнюю историю.

В этот период в Закавказье литейное дело достигло своего апогея. Металлургические горны работали повсеместно. Они известны из Лчашена, Агарципа, Леппнакана, Мингечаура<sup>21</sup>. По первому впечатлению двинская на-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Э. В. Ханзадян. Гарин IV. Ереван, 1969, с. 169 (на арм. яз.); Ф. Л. Махмудов, Р. М. Мунчаев, П. Г. Нариманов. О древнейшей металлургин Қавказа. СА, 1968, № 4, с. 21.

 $<sup>^{18}</sup>$  К. Х. Кушнарева, Т. Н. Чубинишвили, указ. соч., с. 62, рис. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> K. X. Кушпарева. Новые данные о поселении Узерлик-тепе. МНА, № 125, 1965, рис. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> В. М. Котович, Верхнегунибское поселение рис. 24—25.

<sup>21</sup> А. Л. Калантар. Открытие дохаладского поселения близ Ленинакана. ПИДО, 1934, № 9/10, с. 165; Г. Асланов и др., указ. соч., рис. 102—103.

ходка очень напоминает мингечаурские нечи. Последине были сложены тоже из камия и имеют цилиндрическую форму; в них так же, как и в нашей мастерской, проходила вто-

ричная выплавка металла,

Для реконструкции древних горнов Кавказа чрезвычайный интерес представляют матерналы из крупной металлургической мастерской в Квемо-Кеди, в Кахетии<sup>22</sup>, Здесь было открыто множество плавильных нечей, а также серия связанных с процессом плавки

инструментов и приспособлений.

Из последних находок в двинской мастерской обращают на себя винмание два массивных двураструбных сопла, служивших воздуха в печи (рис. 41; XXII, I-2). Форма их несколько выпадает из известных в настоящее время древних сонел и указывает на достаточно высокий уровень воздуходувной системы, применявшейся Закавказье уже в начале І тыс, до п. э. Несколько позднее через такие сопла нагнетают воздух при сыродутном процессе выплавки железа.

Более арханчные сопла в виде небольшой глиняной трубки с полым каналом конической формы встречаются на Южном Кавказе, начиная уже с III тыс<sup>23</sup>, когда они, паряду с примитивными горнами, документируют литейное дело. Унотреблявшиеся в конце II тыс. до н. э. сопла инчем, по существу, не отличаются от своих прототинов; их мы знаем по доурартскому поселению Тейшебании и мастерским в Ленинакане. Двинские же сопла, значительно большие по размеру и имеющие уже две трубки, соответствующие двум работавшим попеременно кожаным мехам, впервые фиксируют момент сдвига в системе оборудования южнокавказских литейных печей, происшедний где-то в первых веках I тыс. до н. э.

Судя по разнообразню изготовленных в двинской мастерской изделий, здесь должно было быть в ходу значительно больше литейных форм, нежели их было найдено. Правда, часть предметов должна была отливаться с помощью восковой модели-процесса, не оставляющего вещественных остатков. На раскрытой илощади обнаружено пока только шесть литейных форм (для плоского топорика, 2 для наконечников стрел и 3 для мелких украшений), причем отлитые в четырех из них

22 К. П. Пицхелаури. Основные проблемы истории племен восточной Грузии, табл. X-XVI.

изделия так и не обпаружены. Броизовые позитивы имеют только две формы для отливки

черешковых стрел.

Иять из шести форм были двустворчатыми, хотя ин одна из инх не дошла в полном комплекте. Одностворчатой оказалась лишь базальтовая форма для отливки универсальных илоских топориков, широко бытовавших долгое время не только на Кавказе, но н в сопредельных странах. Наша форма дошла не полностью; сохранилась лишь ее рабочая половина, имеющая расширенно сегментовидную лезвийную часть. Отсутствие тыльной препятствует отнесению отливавшихся здесь орудий к конкретному типу существующих в литературе классификаций<sup>24</sup>. Следует лишь заметить, что все известные многочисленные экземиляры этого времени имеют в верхней части упоры-плечики, облегчающие прочное

соединение топора с рукояткой.

Такая законченная форма возникла отподь не сразу. Плоские металлические топоры-тесла отливались уже в III тысячелетии, ярким показателем чего могут служить массивные тесла из сравнительно недавно открытого Приереванского клада<sup>25</sup>. Документирует местное происхождение топоров подобного тина и одностворчатая форма из Квацхелеби<sup>26</sup>. Однако тесловидные тонорики на первых порах становления местной металлургии были, судя по единичным их находкам на Южном Кавказе (Дигоми, Караз), распространены значительно меньше, нежели известные уже в количестве нескольких десятков разнообразные проушные топоры<sup>27</sup>. Здесь, правда, следует сделать поправку на случайный характер большинства находок, при котором объективная сторона дела может быть в какой-то мере нарушена, 10 плоских медных тесел из Приереванского клада заставляют несколько по-иному взглянуть на удельный вес этих орудий в древности-

Возникнув на базе местных каменных прототинов, плоские топоры продолжают свое ллительное развитие по линии уменьшения и совершенствования форм и приходят, через

<sup>23</sup> К. Х. Кушнарева, Т. Н. Чубинишвили, указ. соч., рис. 40, 1-2, 11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Б. А. Куфтин, Урартский колумбарий у подошны Арарата и куроаракский энсолит. ВГМГ, ХІП-В. Тонлиси, 1944, с. 29; Г. Асланов и др., указ. соч., рис. 62.

<sup>25</sup> Л. Л. Мартиросян, Л. О. Мнацаканян. Приереванский клад древней броизы, КСНА, № 134, 1973, c. 122.

<sup>26</sup> А. И. Джавахишвили, Л. И. Глонти, Урбинен 1, сводная таблица

<sup>27</sup> К. Х. Кушнарева, Т. Н. Чубинишвили, указ. соч., рис. 41; А. А. Мартиросян, А. О. Мнацаканян, указ. соч.

промежуточный все еще арханчный кировоканский вариант, к множеству специализированных разновидностей, которые получают особенно широкое распространение на Кавказе и в сопредельных странах во второй половине II-начале I тыс. до и, э.28. Присутствие такого топорика в «погребении плотника» в известном Артикском могильнике свидетельствует об употреблении этих орудий в частности в деревообделочном деле29. Вообще же эти орудия были универсальными и применялись, очевидно, в самых различных ремеслах-Дополнительные сведения о технике их изготовления дают литейные формы из нескольких южнокавказских мастерских; Двина они найдены в Мецаморе, Мухаппаттапе, Мингечауре30. Недавно две каменные формы впервые обнаружены в погребении в Гантиади. Последнее особенно интересно тем, что являло собой типичное «погребение литейщика», где мастер был окружен полным набором профессиональных инструментов, которыми он нользовался при жизнизі.

Формы для отливки стрел из нашего поселения являются первой находкой такого рода на Южном Кавказе (рис. 45-46; Табл. XXIII, 4; XXIV). В Предкавказье, в намятинжах рассматриваемого периода, апалогичные находки были сделаны дважды-- в Сержень-Юртовском<sup>32</sup> и Бамутском поселениях<sup>33</sup>. Однако отливаемые там стрелы весьма специфичны и резко отличаются от таковых по эту сторону Кавказского хребта. Обе наши формы—каменные. Следы многократного употребления в виде оббитостей, стертостей и замены штифтовых отверстий свидстельствуют о налаженном в Двине серийном производстве этого вида оружия. К сожалению, найдены лишь две некомплектные створки-но одной от двух двустворчатых форм. В каждой створке вырезано по два негатива, так что одновременно в од-

28 Л. Л. Мартиросян. Армения в эпоху броизы..., с. 64, 102, 116, 123, 134; Т. С. Хачатрян. Орудия труда эпохи поздней броизы и раннего железа Армении. ТГИМА, V, Ереван, 1959, с. 234.

29 Т. С. Хачатрян. Материальная культура..., с. 191. табл. 3, рис. 10; Г. Е. Арешян. Орудия труда Артикско-10 могильника. НФЖ, 1970, № 3, с. 255.

<sup>30</sup> Г. Асланов и др., указ. соч., рис. 62, 1, 13; табл. XII, 2.

31 Г. Б. Авалишвили, Погребение литейщика из могильника в Гантиади. СА, 1970, № 4, с. 183.

32 В. И. Козенкова, Е. И. Круппов. Исследование Сержень-Юртовского поселения, КСНА, вып. 106, 1966, рис. 36, 10.

33 А. Р. Магомедов. Бамутское поселение—повый. намятинк кобанской культуры. СА, 1972, № 2, рвс. 8.

пой форме можно было отливать два наконечника. Негативы обенх форм отличаются деталями; в первой, например, усики стрелок завершаются длинными каналами, служившими для отвода избыточного металла и газов; эти неномерно длинные усики «окусывались» носне отливки специальным инструментом; отлитые в этой форме стрелки с длинными «нескусапными» еще усиками обнаружены неподалеку от нее (табл. XXIV). Негативы второй формы не имеют отводных каналов; один из отлитых в ней позитивов оказался полуфабрикатом, т. к. не был еще подвергнут дополнитель-

ной расковке (табл. XXIII, 4).

В целом же отливаемые в обенх формах наконечники стрел благодаря своим характерным особенностям-подтреугольному очерташно пера с арочными выемками, длинным крыльям, наверху толстому, винзу более тонкому стержию-очень близки между собой и целиком вписываются в широко применяющееся в археологической литературе понятие «стрелы закавказского типа», наиболее архаичные варианты которых датируются XII— XI вв. до н. э. По классификации С. А. Есаяна, двинские стрелы ближе всего стоят к его щестому типу<sup>35</sup>. Способ скрепления этих наконечников с древком хороню расшифровывается, в частности, находками в мингечаурских могилах: черешки вставлялись в расщепленные стволы камыша, в прутья деревьев или кустарника и плотно обматывались сыромятным ремнем или топкими прутьями<sup>36</sup>,

Стрелы, судя по графическим рисункам на броизовых поясах, хранились в жолчанах, прикрепленных к поясам воннов-лучников. Колчаны были кожаными, деревянными либо металлическими. В богатых могилах мы находим колчаны, отделанные даже серебром (например, Топ-Қар в Триалети) 37. В нашей мастерской среди металлических изделий привлекает внимание верхняя часть колчана из листовой броизы (рис. 48, 5). Судя по отверстиям, расположенным по краю, округло согнутый лист броизы скреилялся затем штифтами. Впутренняя его часть скорее всего была выложена кожей. Верхияя часть нашего колчана украшена тремя нарами горизонтальных поясков, обрамляющих ряды вертикальных семечковидных выпуклостей. В целом такая «многоэтажная» система украшений отдаленно напоминает оформление урартских кол-

<sup>35</sup> С. А. Есаян. Оружие и военное дело древней Армении. Ереван, 1966, с. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Г. Асланов и др., указ соч., с. 79.

<sup>37</sup> Б. А. Куфтия. Археологические раскопки в Цалкинском районе в 1947 г. Тонлиси, 1948, табл. XVI.

чанов и поясов, обнаруженных, в частности, в

крепости Тейшебанни<sup>38</sup>.

Употреблявшиеся в этот период деревянные луки ин в одном случае до нас не дошли. Однако те же рисунки на наскальных изображениях, поясах и керамике дают о них достаточно ясное представление. В ходу были луки двух типов—огромные, почти в человеческий рост, трехчастные и относительно небольшие, простые одночастные. Великоленное изображение воинов с небольшими луками второго типа песет на себе и ритуальный кубок из первого двинского святилища (рис. 13).

Как уже было отмечено, в двинской мастерской обнаружены еще три литейные формы. Однако в отличне от уже разобранных нами форм для отливок тоноров и наконечинков стрел, последние предназначались исключительно для изготовления украшений.

Оставляя пока в стороне вопросы, связанные с рабогой ювелиров в нашей мастерской, коснемся набора предметов вооружения и орудий труда, отливавшихся в Двине. Из крупных вещей привлекают к себе внимание обломки мечей и прекрасно сохранившийся кинжал. Оба меча принадлежат одному и тому же типу тяжелого закавказского оружия (рис. 48, 1-2). Длинное, иногда заостренное, иногда закругленное массивное лезвие имеет центральное ребро твердости и украшение в виде двух продольных желобков, обрамленных наверху полудугами и «бегущей спиралью». Полая внутри рукоятка сделана путем отковки и закругления боковых сторон; ее внутренняя часть заполнена деревом, скрепленным с металлом тремя рядами мелжих броизовых гвоздиков. Ажурный с треугольными прорезями набалдашник также инкрустирован деревом. Специальное исследование показало, что для этой цели употреблялись особые его породы<sup>39</sup>.

Появление мечей связано с нанвысшим расцветом жавказской бронзовой металлургии. Мечи изготовлялись во многих местных мастерских. Сложная их конфигурация, а также наличие украшений, позволяют думать, что отливка мечей производилась по восковому сленку, с последующей утратой модели. Мечи, прототинами которых являлись определенные виды местных кинжалов, имеют значительную дифференциацию, усложияющуюся по мере

обнаружения все повых и новых типов40. жачестве одного из наиболее ярких примеров. иллюстрирующих этот процесс, может служить история изучения так называемых кахетских мечей. В свое время Г. К. Ниорадзеч установил, что мечи и кинжалы этого типа изготовлялись на общирной территории к северу от Куры. Картографирование 153 «кахетских» мечей и 97 кинжалов привело позднее К. Н. Пицхелаури<sup>42</sup> к четкому установлению в пределах намеченных ранее границ уже трех производственных районов, в каждом из которых работала группа маотероких, специализировавишхся на выпуске мечей и кинжалов определенного «фасона». В целом ведущий тип оружия на указанной территории, по жлассификации К. Н. Пицхелаури, последовательно развивается в четыре подтина, причем последний включает три группы, первая из которых выражается в двух вариантах.

Разработка дробной классификации мечей для южных и юго-восточных районов Закавказья пока представляется более труднительной в силу, того, что на этой обширной территории находки мечей представлены в значительно меньшем количестве. Вместе с тем известные экземиляры уже поддаются определенной дифференциации и распадаются на следующие типы -«с вильчатой рукояткой», «цельнолитые с рамочной рукояткой», «цельнолитые закавказского типа» 43; к последнему и примыкают экземпляры из Двина. Ареал бытования этих мечей суммарно определяется средним течением рек Куры и Аракса, где они найдены в серии таких могильников, как Головино, Хаштарак, Ленинакан, Ханлар, Арчадзор и др., и датируются примерно концом II-первыми веками I тыс. до и. э. Южиее Аракса ни одного меча этого тина не встречено. Последнее обстоятельство, равно каж и шпрокое их распространение у племен, обитавших между Курой и Араксом, заставляет искать пункты их изготовления именно на этой территории. Двинская находка точно указывает на один из многих произ-

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Б. Б. Пиотровский. Қармир-блур І. Ереван. 1950. рис. 24, табл. 14—15; его же. Қармир-блур ІІ. Ереван, 1952, рис. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> В. А. Наланджян. Бронзовые головки кинжалов с деревянной инкрустацией из расковок бассейна оз. Севан. Изв. АН АрмССР, № 7, 1955 (на арм. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Б. Б. Ниотровский. Археология Закавказья, с. 81; К. Х. Кушпарсва. Пекоторые намятники эпохи поздней броизы в Пагориом Карабахе. СА, XXVII, 1957, с. 159; С. Л. Есаян, указ. соч., с. 77.

 <sup>41</sup> ti. Nioradze, Das Grab von Semoawtschala, Buletin du musee de Georgie, VI Tiflis, 1931, р. 207, шар.
 42 К. И. Инцхелаури. Древияя культура племен, паселявших территорию Норо-Алазанского бассейна.

Тонгиси, 1965, с. 61 (на груз. яз.). 43 С. А. Есаян, указ. соч., с. 77.

водственных пунктов, работавших в густо засе-

ленной Араратской равиние.

Двинский кинжал (рис. 48, 7; Табл. XXV. /) стоит особияком от известных в Армении экземиляров. Точных его реплик мы не знаем. Он достаточно длинный (34 см) и отлит вместе с плоским язычком для насалки рукояти. Деревянная обкладка последней не сохранилась, но на способ ее скрепления с язычком указывает бронзовый штифт в центре последнего. Центральная часть клинка имеет продольно-уплощенное утолщение, которое переходит к лезвийному краю двумя профилированными ступеньками. Ступенчатое строение клинка двинского кинжала перекликается с особенностями строенця кинжала из девятого кромлеха Норагуса44, хотя последний заостренно утолщен в центре; отличается от двинокого и рукоять поратусского кинжала-она имеет рамочную форму. По-видимому, названные книжалы надо рассматривать как варианты одного и того же типа, бывшего в ходу в Армении в ІХ-VIII вв. до н. э.

Среди двинского металла сохранилась и нижняя часть ножен, как будто бы соответствующая размерам жинжала описанного выше типа (рис. 48, 6). Ножны сделаны из свернутого листа броизы и в самой инжией части имсют отверстие. Они своей окромностью резко отличаются от уникальных, богато орнаментированных экземиляров, которые мы знаем, скажем, по пышным захоропениям Лча-

шена<sup>45</sup>.

Специальный интерес представляет бронзовая секира, найденная в мастерской в последний сезои раскопок (рис. 49). Обущиая се часть оказалась обломанной. Рабочая лонасть неширокая и составляет примерно две трети ее высоты. Веерообразная дезвийная часть заканчивается закругленными не сильно загнутыми концами. По форме рабочей лонасти двинская секира, пожалуй, ближе всего стоит қ экземиляру из Алаверди<sup>46</sup>. В целом же наша секира являет собой типичный пример специфического закавказекого оружия конца H-пачала I тыс, до п. э.

Известные экземиляры топоров подобного тина документируют конечный, завершающий этан их развития. История же создания оружия этого типа пачинается где-то в III тысячелетии, когда на основе синтеза проунцых и

41 А. А. Мартиросян, указ. соч. рис. 76, 7.

трубчатообушных топоров, появляется новая гибридная форма. Еще до недавнего времени нервым в длинном эволюционном ряду стоял асимметричный топор из Грма-Геле<sup>47</sup> в Тбилиси, а за ним с большим временным разрывом следовала кироваканская секира середины 11 тыс. до н. э. В последнее время количество арханчных топоров увеличилось за счет находок на территории Армении; это два топора из Шамшадина, два из Артика и один из Ленинакана<sup>48</sup>. Вместе с группой аналогичных топоров на обширном пространстве Армянского нагорья (Ван, Сивас, Эрзерум) закавказские ранине топоры составляют уже довольно выразительную серию. Теперь и кироваканский топор приобретает более твердое место, являясь связующим звеном между самыми арханчными топорами и их конечными, завершенными формами. Он при асимметричной еще обушной части имеет, как и поздине секиры, почти полулунную рабочую лопасть.

Основная масса секир, а также форм для их отливок падает в Закавказье на XIII-Х вв. до н. э. В Армении они имеют и более дробные хропологические нодразделениясекиры XIII-XII вв. (Лчашен, Артик), секиры конца XII—XI в. (Ленинакан, Ворнак, Ахтала, Аштарак), секиры конца XI—IX в. до п. э. (Такна, Вардакар) 49. Позднее секиры встречаются очень редко. Разработана также и их типологическая классификация<sup>50</sup>.

Находки поздних секир сосредоточены в восточной и центральной частях Южного Кавказа. Северная граница их распространения доходит до Кавказского хребта, южная приближается к Араксу, Западная граница неустойчива; в западных районах секиры чаще всего встречаются в многочисленных кладах предметами, типичными для колхидской жультуры. Явление это, так же жак и находки в различных частях кавказского региона предметов, характерных для западного Закавказья, наглядно иллюстрирует наличие широкого межилеменного обмена в эпоху поздней броизы. В этом илане весьма любонытной представляется случайная находка в сел. Гари (Рача), где среди других вещей был обнаружен броизовый тонор необычной для Южного Қавказа формы; последини мог явиться результатом слияния типичной закав-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> А. О. Мнацаканян. Лчашенские курганы. ҚСНА, ьып. 85, 1961, рис. 25.

<sup>46</sup> С. А. Есаян, указ. соч., табл. VI, 2.

<sup>47</sup> Б. А. Куфтин. Археологические раскопки в Триалети, с. 17-18, рис. 20.

<sup>48</sup> С. А. Есаян, указ. соч., табл. V, 7, 8; Т. С. Xaчатрян, указ. соч., табл. 3, 2,

<sup>49</sup> А. А. Мартиросян, указ. соч., с. 60, 101, 103, 123,

<sup>50</sup> C. A. Есаян, указ. соч.. с. 33.

казской секиры и тонора колхидского типа<sup>51</sup>.

Вопрос о том, изготовлена ли была секира в Двине, мог бы быть окончательно разрешен лишь в случае находки формы, в которой она отличалась. Однако против отливки ее на месте говорят как будто бы два обстоятельства: чрезвычайная редкость экземпляров секир, которые бы датировались позже Х в. до н. э. (в то время жак наша мастерская действовала в IX-VIII вв. до н. э.), и поломка обушной ее части, что вряд ли могло произойти с новым, только что отлитым экземиляром. Эти моменты позволяют высказать осторожное предположение отпосительно ее возможного использования в качестве вещи, предназначенной к переплавке.

Еще одной интересной находкой в Двинской мастерской является броизовый исалий от удил с так называемыми напускными трепзелями (рис. 48, 8; Табл. XXV, 13). Мундштучная часть не сохранилась. Удила такего тина имеют мундштук, оканчивающийся по бокам кольцами, подвижно вставленными в отверстия псалиев, которые сделаны из круглого прута. Такая сложная конфигурация скорее всего требовала отливки изделия по восковой модели; последнее в некоторой степени подтверждается отсутствием находок каменных или глиняных форм для отливки этих

предметов.

Наши удила относятся к І типу удил, бытовавших в X-VIII вв. до п. э. на Южном Кавказе<sup>52</sup>. Свое происхождение они ведут от несколько более древних переднеазнатоких прототинов, причем согласно разным точкам зрения, оно попеременно связывается то с территорией Прана, в частности Луристана. то с Малой Азиси53. Здесь наиболее известные экземпляры мы знаем по находкам в некрополе. В Тепе-Спалка, в могильниках Луристана, в Ашуре и, наконец, на западном побережье Малой Азин54.

На Южном Кавказе этот тип удил получил достаточно интрокое распространение, хотя находки их ограничиваются центральными и восточными областями. В западных областях они не бытовали. Все известные экземпляры обпаружены в могильниках, точнее, в богатых могилах, где они несут особую символическую нагрузку. В центральном Закавказье это удила из могальников Пор-Баязета. Лалвара, Триалети и др., в восточном--из Шамхора, Кировабада, Ханлара, Арчадзора, Мингечаура и др. Удила, как правило, мы находим на конях, умертвленных для сопровождения на вечный покой своих знатных хозяев. Интересны также случан, когда удила несли чисто атрибутивные функции, заменяя при погребениях самих коней. Любовытен в этом илане первый Арчадзорский курган в Нагориом Карабахе. Здесь вместо четырех боевых коней в могилу были положены лишь их атрибуты в виде четырех удил и частей

конской сбруп<sup>55</sup>.

Особую тему подинмают литые «браслеты», выпускаемые наряду с другими вещами двинскими мастерами (рис. 51; Табл. XXVI, 1-2). Будучи непомерно тяжелыми и вследствие этого непригодными ж повседневной носке, браслеты эти, по укоренившейся традиции, рассматриваются как меновые единины-своеобразные первобытные деньги. Они, как правило, встречаются в могилах или в «кладах торговцев», выражая в обоих случаях наличие достаточно развитой формы собственности. Теперь мы знаем, что их выпускали в частности в Двине. Таким образом, наша мастерская поставляла окружающему населеино не только оружне и предметы быта, но являлась одновременно своеобразным «монетным двором». Вес этих колец весьма разнообразен. Двинские жольца, например весят 617 и 636 граммов. Вес 8 одинаковых колец из 7-й могилы Лалвара в Арменин—4,520 кг, следовательно, вес каждого кольца примерно около 560 граммов<sup>56</sup>. Наконец, вес самого тяжелого из известных на Южном Кавказе, кольца, которое находилось в составе Квишарского клада, составляет 2,728 кг.<sup>57</sup>.

Любонытично работу по установлению весовых данных закавказоких колец описанного тина проделал в свое время Ж. Морган<sup>58</sup>. По-

<sup>51</sup> Б. А. Куфтии. К вопросу о древнейных кориях грузинской культуры по дашным археологии. ВГМГ, XII-B, c. 332,

<sup>52</sup> К. Х. Кушпарева. Некоторые памятники эпохи поздней броизы в Нагорном Қарабахе. СА, XXVII, 166.

<sup>53</sup> Б. А. Куфтин. Археологические раскопки в Триалети, с. 59.

<sup>54</sup> R. Ghirshman, Fouille de Stalk pres de Kashan, Paris, 1939, v. 11, pl LVI, p. 835, 841, 588, pl. LXXV; p. 924; A. Godard. Les bronzes du Luristan, AA, XVI Paris, 1931, tabl. XL, N 166; Przeworski. Die Metallin. dustrie Anatoliens in der Zeit 1500-700 vor Chr. Lei, den; 1939, Taf XIII, 3; Bossert, Altanatolien, Berlin 1942, s. 143, Таб. 000; Б. А. Куфтин, указ. соч., с. 59, рис. 57, 4.

<sup>55</sup> К. Х. Кишпарева, указ. соч., с. 136.

<sup>56</sup> J. de Morgan. Mission scientifique au Caucase, I, Paris, 1889, p. 108.

<sup>57</sup> Г. К. Пиорадзе, Археологические раскопки в сел. Квишари, ВГМГ, XV-В, Тбилиен, 1948, с. 7, рис. 14 (на груз. яз.).

<sup>58</sup> J. de Morgan, op. cit., p. 108.

ложив в основу экземиляры из расконанного им Лалварского могильника, ученый, после их езвенивания, пришел к выводу о повторяемости определенной весовой единицы в весе каждого на этих колец. Такая единица равна 8,200 г. Все остальные весовые данные колец составляли кратные, либо приблизительно кратные числа названного веса. Взяв общее среднее всех наблюдений, Морган получил цифру 8,352 г., которую он назвал «кавказским сиклем». В поисках сопоставлений «кавказского сикля» с разменной монетой соседних стран он обратил винмание на вес ассирийского сикля (8,415 г.), который приближался к кавказскому (разинца между инмисоставила всего 0,063-0,065 г). Продолжая работу по установлению кратности веса известных в то время колец по отношению к «кавказокому сиклю», Морган пришел к заключению, что кратное 60-ти соответствует, с небольшой погрешностью (4,600 г), весу ассирийской мины (504.900 г). Из всего сказанного Морган еделал вывод о наличин в рассматриваемый период единых по весу меновых единиц у ассирийцев и племен Закавказья.

Вывод этот теоретически представлялся допустимым, тем более если учесть серию инсьменных и археологических свидетельств, проливающих свет на международичю торговлю Закавказья в первых веках І тыс. до и, э.59. Однако данные Моргана, имевшего в своем распоряжении ограниченное число колец, нуждались в проверке на более полной серии. Такая проверка была в 1954 г. проведена А. А. Мартиросяном на других материалах из Армении. Вот что он пишет по этому поводу: «В результате работ пад коллекцией браслетов хртаноцского и других могильников Армении мы неоднократно получали совершенно противоречивые весовые данные; что лишало возможности анализировать матернал по весу. Ж. Моргану удалось постропть такую привлекательную схему только потому, что он брал из всех коллекций лишь те браслеты, которые по весу делились на 2, 4 и т. д., а остальные браслеты им оставлялись в стороне; кроме того, в основе его схемы лежат не определенные весовые данные, а абстрактные, произвольно взятые средние весовые величины. Просматривая моргановскую таблицу, легко убедиться, что в ней приведены самые разпообразнейшие браслеты, которые по своему весу могут быть разделены не только на кратные, но и на некратные цифры, Также весьма условно группированы в ней отдельные браслеты. Так, в группе «Д» имеется браслет, весящий 35 граммов, в той же группе другой браслет весит 44 грамма, между тем один из браслетов группы «С» весит 33 грамма. Возникает вопрос, не лучше ли браслет в 35 граммов группы «Д» включить в группу «С» (тогда разница будет всего на 2 грамма), чем в группу «Д», где получается разница на целых 9 граммов? Можно привести множество примеров, показывающих ошибочность этой гипотезы» 60.

Наконец, сравнительно недавно под этим же углом эрения С. А. Есаян проанализировал серию броизовых браслетов из фондов Исторического музея Армении<sup>61</sup>. Им было взвешено около 500 экземиляров и при этом установлено, что вес их распределяется от 4-х до 430 г. Никакой закономерности в весовых категориях этих браслетов обнаружить не удалось.

Вместе с тем можно считать допустимым, что металлические браслеты наряду с другими меновыми единицами (скот и пр.) могли участвовать в обменных операциях и выступали при этом в качестве изделий из металла, но отноды не как «монегы» определенных весовых категорий.

Двинские мастера на той же производственной илощадке занимались и ювелирным делом<sup>62</sup>. Исключительно интересными в этом илане оказались три лигейные формы, с помощью которых мастера-ювелиры отливали мелкие золотые, серебряные и броизовые укранения (рис. 42—44). Сам факт обнаружения литейных форм для украшений, редко встречающихся на Кавказе, представляется больной археологической удачей. В Армении, помимо наших находок, мы знаем еще только три каменные формочки: одну, случайно пайлениную С. А. Есаяном,—на сел. Айгедзор Шамшалинского района (рис. 82)<sup>63</sup>, вторую—

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> К. Х. Кушпарсаа. Обмен и торговля Закавказыя в древности. КСИА, вып. 138, 1974.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> А. А. Мартиросян. Расконки в Головино (результаты работ 1929 и 1950 гг), Ереван, 1954, с. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> С. А. Есаян. Бронзовые браслеты Гос. музея Армении. Нзв. АН АрмССР, 1964. № 2, с. 89 (на арм. яз.).

<sup>62</sup> К. Х. Кушнарева. Производственный комплекс древнего Двина. Сб. «Кавказ и Восточная Европа в древности». М., 1973.

<sup>63</sup> Припонну благодарность С. А. Есамну за возможность использования этой находки.

нз поселення Муханнат-тапа в Ереванс<sup>64</sup>, третью—из Мецамора<sup>65</sup>.

В поисках аналогий двинским материалам обратимся к сопредельным с Кавказом областям, где богатый ассортимент ювелир-



Рис. 82. Форма для отливки украшений из сел. Айгедзор.

ных изделии характеризует уже очень ранине энохи. Вспоминм «хеттский камень»66—литейную форму, жупленную в Измире и пролившую свет на взаимоотношения Малой Азин и Месопотамии в копце III тысячелетия. Своими размерами, а также принципом экономного использования поверхности она напоминает значительно более поздние двинские и особенно шамшадинскую находки. Однако двинские формы, обнаруженные непосредственно в мастерской крупного поселения, не позволяют присоединиться к мнению археолога Дж. Канби, утверждавшего, что портативные изделия такого рода являлись исключительной припадлежностью странствующих торговцевлитейщиков-

Большую близость нашим находкам проявляет форма, открытая Лейярдом в Нимруде. В ней, как и первой двинской модели, отливались украшения в виде двойной спирали с петлей посередине. Мотив этот широко бытовал в ювелирном искусстве Шумера, оказавнего сильное воздействие на последующие культуры Передией Азии и Кавказа<sup>62</sup>. Нменно эти типы украшений, найденные, в частности, в виде золотых подвесок в одной из богатых могил Ашшура (XIII в. до и. э.), трактуются Франкфортом как амулеты, наделеные сложной символикой, и связываются с древиим, ведущим свое начало из Шумера, культом илодородия. Мотив двойной сипрали бытует в этот период и на Южном Кавказе, где он в качестве символического знака мелькает то на наскальных изображениях, то на крупных глиняных сосудах (Шенгавит, Караз, Киксти, Амиранис-гора, Кюль-тене и др.), то на культовых очагах (Караз и др.) 68.

Позднее, в нериол, к которому относятся в наши формы, двойная спираль с петлей, являвшаяся раньше на Переднем Востоке бесспорным религнозным символом и цензменно вкраиленная во многие изящные золотые изделия (серьги, подвески, диадемы)69, получает широкое распространение по всей территории Кавказа. Последнее документируется серней отливок из многочисленных могильников (Ахтала, Маралын-дереси и др.), датировка которых не выходит за пределы VIII-VII вв. до н. э. Однако теперь это уже отливки из броизы, выполняющие, наряду со смысловой, и утилитарные функции: изделия эти пришивались в качестве крючков и петель к одежде.

На местное их производство в Предкавказье указывает находка литейной формы из Бамутского поселения<sup>70</sup>—тиничного памятиика кобанской культуры. Отливавшиеся в ней украшения миниатюрны. Укажем также на широкое распространение аналогичных изделий гипертрофированных размеров в Предкавказье и связанной с инм перевалами Юго-Осетни<sup>71</sup>. Длина некоторых из них доходит до 10—15 см, что, бесспорно, должно было затруднять их применение в повседневной поске. Подобно пеномерно жрупным поясным пряжкам<sup>72</sup> или булавкам с огромными призматическими навершиями<sup>73</sup>, рассматриваемые жрупные двусин-

<sup>64</sup> Е. Байбурган. Орудня груда древней Армении. НИИ-1 Арм. ФАП СССР, Ереван, 1938, т. 1, рис. 131 (па арм. яз.).

<sup>65</sup> Э. В. Ханзадян и др. Менамор. pnc 78.

<sup>66</sup> J. V. Canby, Early bronze strinket: mould, Iraq. v. XXVII. p. 42.

<sup>61</sup> K. R. Maxwell-Hystop. The Ur jewellery, Iraq, v. XXII, 1960, p. 10; K. R. Maxwell-Hystop, Western asiatic jewellery, London, 1971, pl. 22, 34, 39; W. Caltean. Spiral-end beads in western Asta, Iraq. XXVI, p. 1, p. 36.

<sup>68</sup> К. Х. Кушпарева, Т. Н. Чубинишвили, Древине культуры Южнего Кавказа, рис. 23 и 54.

<sup>69</sup> K. R. Maxwell-Hystop, op. cit., pl. 22, 34, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Л. Р. Масомедов. Новые данные о металлообработке у древнего населения Чечено-Пигушетии. Сб. - Канказ и Восточная Европа в дренности». М., 1973, рис. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> См.: А Б. Куфтии. Археологическая маршрутная экспедиция 1945 года в Юго-Осетию и Имеретию, Топлиси, 1949, табл. XVI, XXVIII, XXX.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Б. В. Техов. Очерки древней истории и археологии Юго-Осетии. Тонгиси, 1971, примеч. 42—44.

<sup>73</sup> J. de Morgan, op. cit, fig. 92-97.

ральные украшения продолжали і в позднее время нести определенную символическую нагрузку. Это дополинтельно подтверждается помещением двуспиральных фигур на рукоятках жинжалов знаменитого Тлийского могильника, а также на некоторых восточногрузинских мечах<sup>74</sup>. Знаки эти, очевидно, должны были наделять мечи и кинжалы сверхъестественной силой.

Примерио этим же периодом датируются южнокавказские серебряные, броизовые и свинцовые позитивы двинской формы-медальона (рис. 43: Табл. ХХІП, 2). Изготовлявинеся в ней круглые «солнечные» полвески, состоявшие из трех разнокалиберных лисков, имели рубчатую поверхность, имитирующую проволочную обмотку. Исключительный интерес, в плане живучести на Кавказе древних передневосточных традиций, представляет печти точная копия нашей глиняной формы каменная форма для отливки медальонов, открытая Маллованом в поселения Тель Брак, отделенном от Двина по крайней мере двумя тысячелетиями75. Украшения, отливавшиеся в этой форме и имеющие серию апалогий в других намятниках Переднего Востока<sup>76</sup>, состояли в основном, как и двинские медальоны, из трех концентрических кругов с рубчатой поверхностью. Разница была лишь в том, что двинские украшения были более ажурными. Такие пагрудные подвески, бесспорио, связанные с почитанием солица, использовались в качестве амулетов,

Разные варианты солярных подвесок особенно характерны для Армении, где мы их находим в могильниках Редкин лагерь, в Толорсе, Севане, Вардакаре, Ахтале, Шайтандаге (рис. 78)77. Кстати, с астральными представлениями должны быть сопоставлены п другие украшения Армении предурартского периода. В формочках из Айгедзора и Мецамора, например, отливались миниатюрные амулеты-лунинцы, которые, судя по апалогиям на том же Переднем Востоке, подвешивались к шее, служили серьгами и височными ужращениями<sup>78</sup>. Изображения аушини на Южном Кавказе появляются пачиная с

111 тыс., где мы их встречаем то на глиняной носуде, то на очагах, то на металлических изделиях. Все это ярко и красноречиво указывает на отправление в местной среде, так же, как и на Переднем Востоке, наряду с «солнечным», также и «лупного» культа.

Характерны для этого периода и остальные мелкие украшения, отливавшиеся в двинских формах-сплошные и несомкичтые колечки, бусы, шарики зерии, розетки. Биконические и боченкообразные бусы, сделанные в таких же формах, характерны для Артикского могильника<sup>79</sup> Отлитые в броизе, они, бесспорно, имитируют каменные украшения. Золотые бусы тех же очертаний обычно сопровождают покойников в богатых могилах. Напомиим, что свищовые бусины в виде розеток, аналогичных отливавшимся в сохрашившейся наполовину нашей миниатюрной формочке (рис. 43), обнаружены в могилах Шайтан-дага80. Несколько припаянных друг к другу золотых розеток такой же формы образуют бусы, силошь покрытые канельками; последине известны из могильников Лчашена, Ташир-Дзорагета81.

Накопец, серпя полукруглых формочек разного калибра (рис. 43) заставляет думать, что зернь изготавливалась не только обычным способом—из золотой проволоки, расплавленный конец жоторой стекал в виде канель в сосуд с водой, по и получалась также в результате отливки. При этом зернь приобретала полусферическую форму и принапвалась затем к основе, как мы это видим, скажем, на подвеске из Толорса<sup>82</sup>.

Труднее всего сказать, из какого материала изготовлялись бусы в маленьких узорчатых формочках последнего двинского камия (рис. 44). Они мегли служить для тиснения кружков из листового золота, которые затем спанвали, получая, такие образом, бусы сферической формы. Такие бусы мы встречаем, скажем, в Димане. Вместе с тем формы этих

<sup>7/</sup> В. В. Техов, указ. соч., рис. 74; К. И. Пицхелаури. Основные проблемы истории племен восточной Грулии, табл. № 245.

<sup>25</sup> K. R. Maxwell-Hystop, op. cit., pl. N 28

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> K. R. Maxwell-Hystop, op. cit., fig. 98, 118, pl. 27, 61, 69.

 $<sup>^{17}</sup>$  А. А. Мартиросяи. Армення в эноху бронзы. puc. 77. табя. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> K. R. Maxwell-Hyslop, op. ctt., ftg. 88, 112; pl. 37a, 57a, 61.

<sup>79</sup> T. C. Хачатрян, указ. соч., рис. 7.

<sup>80</sup> J. de Morgan, op. cit., fig. 10, 1/a.

<sup>81</sup> А. О. Миацаканян. Раскопки на побережье оз. Севан в 1956 г. СА. 1957. № 2. рис. 4; С. Деведжин. Некоторые золотые и серебриные предметы броизового еека Танир-Дзорагета. ВОП. 1966. № 12, табл. 1. 16 (на арм. яз.); се же. Золотые и серебряные украшения имогилыника № 2 Лори-Берда НФЖ, 1971, №1., пр. табл. № 9. (на арм. яз.).

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> А. О. Мнацаканян. Находки предметов броизового века в сел. Толорс АрмССР. КСНА, в. 54, рис. 45,1.

негативов должны были дать в позитиве бикопические и плоские украшения, имеющие сходство с биконическими бусами из голубои пасты и бусами, близкими к широко известному на Кавказе типу «домино» за. Такие бусы в Армении были пайдены в могильниках Артика, Норатуса, Севана. В пользу последней трактовки говорит отсутствие на поверхности исследуемой формы канавок-литинков, необходимых для заливки жидкого металла и совершенио не пужных при работе с пастой. Напоминм, что находки настовых бус указанного типа характеризуют на Южном Кавказе ком-

плексы первых веков I тыс. до н. э.

С последующими после отливки мелких металлических поделок операциями связаны некоторые рабочие чиструменты нашей мастерской. Это в первую очередь темный полированный камень в форме приземистого цилипдра (рис. 17, 6; Табл. XXVI, 7). Диаметр его 9 см. высота-2.5 см. В центре обенх его ндоских новерхностей имеются идотно сконпентрированные мелкие выбонны -- следы какой-то тонкой работы. Археологические и этнографические параллели позволяют считать этот камень ручной наковальней ювелира. Примеры показывают, что маленькие наковальни укладывались не на землю, а либо на колени мастера (Егинет, роспись в гробнице Тип), дибо на визкие деревянные козлы, около которых сидел мастер (остров Ява и др.)<sup>84</sup>. Подобные наковальии служили для выполневня серии мелких операций--ковки, илющения и выдавливания металла, пробивания отверстий и др.

В этом же плане интересен найденный у алтаря первого святилища небольной двусторонний молоточек с перехватом посередине (рис. 17, 2). Дянна его 7,5 см. Следы работы на обоих концах, а также сколы на поверхности указывают на его длительное использование. Рядом с молоточком лежало около трех десятков мелких кусков стеатита, разбитого для кажих-то целей, по-видимому, этим инструментом. Молоточек скорее всего был универсальным орудием и в равной мере мог использоваться в процессах металлообработки, в частности для оббивки краев и ковки различных изделий. Таким же молоточком, кстати, выполнялись различные операции в металти, выполнялись различные операции в металт

Два следующих орудия, место находки ьоторых локализуется в пределах того же южного участка, являются по существу уникальными. Первое из инх скорее всего служило формой для чеканки узоров (рис. 17, 1; Табл. XXVI, 6). Это невысокий (высотой 7 см) нест, выточенный из светлого камия; одна из его двух несколько выпуклых поверхностей имест орнамент в виде глубоко врезанного круга и распределенных внутри него по четырем секторам винсанных друг в друга углов. Положенный на такую поверхность и оббитый молоточком тонкий лист металла лолжен был приобретать «солярный» рисунок в виде кругдого медальона, из центра которого расходятся лучи.

Другой каменный нест имеет колоколообразную форму и перехвачен несколькими поперечными вдавленными поясками (рис. 17, 5). Его рабочая поверхность также вынужла, по не несст на себе шикаких изображений. Очень возможно, что это была еще заго-

товка такого же инструмента-

Накопец, серпя обычных каменных нестов состояла из подпрямоугольной рабочей части и массивного отростка-рукоятки (рис. 17, 3; 53). Ковкретное назначение подобных универсальных предметов, применявшихся в частности при переработке продуктов земледелия и в различных других трудовых процессах, может быть в каждом отдельном случае определено линь трассологически<sup>87</sup>. Однако находки этих орудий в мастерских Двина и доурартского Тейшебании указывают на их прямое применение в металлообработке.

Двинские мастера изготовляли не толью укранісния из цветных металлов. В мастерской, на этом же «ювелирном» участке обрабатывались также и раковниы. Здесь было обнаружено несколько сот раковни различных видов моллюсков, обитающих в водах Индийского океана. Подавляющее большинство со-

лообрабатывающей мастерокой доурартского поселения Тейшебанни<sup>85</sup>. Наряду с подобными орухнями, судя по прекрасной серии из разных нуиктов Армении, бытовали и броизовые молоточки разных конфигураций, которые в силу своей миниатюрности должны были служить для выполнения снециализированных гонких ювелирных операций<sup>86</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Б. А. Куфтии, указ. соч.. с. 56, табл. XXXII. Как известно, пастовые фигурные бусы изготовлялись путем отливки в формах. См.: А. Лукас. Материалы и ремесленные производства древнего Египта. М., 1958, с. 258.

<sup>84</sup> R. J. Forbes. Studies in ancient technology, vi Viii, Leiden, 1964.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> А. А. Мартиросян, указ. соч., табл. XVIII, 2.

<sup>83</sup> Т. С. Хачатрян. Орудия труда эпохи поздней сроизы и раннего железа Армении, рис. 60—61.

<sup>87</sup> С. А. Семенов. Каменные орудия эпохи раннего металла. СА, 1969, № 2, с. 3.

ставляют раковнны каури (табл. XXVII. /). На некоторых экземилярах этах раковии металлической пилкой спилены «спинки»: обнажившееся таким образом отверстве даваловозможность нашизать эти раковины на ширку ожерелья или закренить в металлическое кольно. Остальная масса каури составляла пока еще нетроичтое сырье. Раковнны каури, как известно, игравише до педавнего времени у многих примитивных народов роль мелкой разменной монеты, в древности широко применялись в качестве бус, ретавок в перстии, отделок деталей скульитуры. Раковины другого вида имеют форму полых гофрированных спаружи трубочек. Они представляли собой очень удобные заготовки, т. при распиливанин их на несколько кусков получались изящные цилиндрические бусы.

Пошение раковии у многих древних паролов было вызвано паделением последних особым смыслом. Они, в представлении древних, обладали то лекарственными, то профилактическими свойствами<sup>88</sup>. На Переднем Востоке, где раковинам придавалось магическое значение, мы их встречаем то в виде вставок-сименов, на скульнтурных изображениях божеств, то в виде закладок в фундаменты храмов, то в виде священных украшений.

Трудно сказать, была ли связана с проходивиними здесь производственными процессами остальная часть находок, локализующаяся также в пределах южного участка. Это прежде всего набор бус из полудрагоценных камней-сердолика, агата и оникса (рис. 54). Все они имеют законченные формы. Олна поделка среди них оказалась бесспериой заготовкой какого-то каменного украшения. Это миниатюрный невысокий цилиндр из мраморизованного камия, на верхней поверхпости которого глубокой линией намечен предназначавиніїся для круг, несомненио последующей резки (рис. 54, 8). Таким образом, какие-то камиерезные работы здесь, по-видимому, все же производились. Попутно вспомним, что рядом с мастерской, в нервом святилище, педалеко от алтаря найдены куски стеатита, расколотого тут же на месте. Как известно, этот мягкий камень широко использовался в древности для изготовления разного рода мелких поделок<sup>89</sup>.

Наконец, на южном же участке локализуется россынь настового бисера, залегавнего слоями (табл. XXVII, 2). Огромное количестго этих украшений (песколько тысяч единиц), характер залегания и наличие загоговок в гиде непарезанных настовых трубочек как будто говорят за то, что бисер выделывался в нашей же мастерской и в момент се гибели находился на различных стадиях изготовления.

Комплексный характер работ в Двинской мастерской, при котором одновременно отливались металлические изделия и обрабатывались раковины, нозволяет допустить, что здесь же могли изготовлять и настовые бусы тем песложным способом, для которого требовалась иебольная площадка и примитивный набор инструментов<sup>90</sup>. А если это так, то наша мастерская впервые для Южного Кавказа фиксирует производство пастового бисера, который до настоящего времени мы хорошо знали лишь по находкам в могильниках.

И, наконец, из находок в Двинской мастерской остались еще два предмета, аналогий которым подобрать оказалось почти невозможным; это-восьмигранная рукоятка из слоновой кости (рис. 50, 8; Табл. ХХУ, 14) и тонкая серебряная плетенка (рис. 50, 6; Табл. XXV, 12). Орнамент рукоятки являет собой образец прекрасного костерезного искусстваздесь каждая грань покрыта тончайшим растительным орнаментом; оба конца ее закрыты серсбрянными набалдашниками. Точное назначение этого предмета неизвестно; сохранившаяся в верхней части петелька с остатками колечка позволяет думать, что он мог служить рукояткой жиута. Отдаленное сходство с двинской находкой имеют рукоятки долотообразных орудий из синхронных Двину Арчадзорских курганов<sup>91</sup>. Они также парядно укра-

Второй предмет имеет в разрезе квадратную форму и изогнут так, как бывают изогнуты ручки более поздних кавказских металлических ситул<sup>92</sup>. По-видимому, это была ручка от изящного серебряного сосуда, по каким-то причинам не сохранившегося до наших дней. Ее прямоугольное сечение заставляет думать, что вещь была отлита в форме, имитирующей илетенку.

шены, по в отличие от нашего изделия сдела-

ны из металла и отделаны вкованной по спи-

рали металлической лентой другого, нежели

основа, оттенка.

В целом оба изящимх предмета выглядят инородными среди изделий прикладного пс-

<sup>88</sup> J. M. Aynard. Coquillage mesopotamiens, Syrta v. LIII. Paris, 1966, p. 21.

<sup>89</sup> См.: А. Лукас, Материалы и ремесленные производства..., с. 96.

 <sup>&</sup>lt;sup>90</sup> А. Лукас, указ, соч., с. 94; E. W. Burgess. Antique jewellery and trinkets, New-York, 1919, р. 201.
 <sup>91</sup> К. Х. Кушнарева. Некоторые памятники..., рис. 2,

<sup>92</sup> См.: Б. Б. Пиотровский. Ванское царство. рис. 83.

кусства Кавказа пачала I тыс. до п. э. Находки подобных вещей в каком-либо шюм комилексе заставили бы непременно считать их привозными. Скорее всего они в были завезены в Закавказье в порядке обмена из какихто южных страи. В ювелирной же мастерской они могли служить свособразными моделями для местных подражаний.

Таковы некоторые итоги изучения Лвинского производственного комилекса. Мастерская, так же, как и святилища, погибла от пожара. Наличие здесь рабочего оборудования в виде литейных форм, наковален, штамнов, а также сырьевых заготовок и выпущенной готовой продукции указывает на то, что в момент ее гибели она являлась действующим производственным организмом. Это была достаточно круппая по своим масштабам мастерская, работавшая, в силу удаленности от значительных медных месторождений, на приьезенном издалска сырье<sup>93</sup>. Прибавочный продукт, получаемый в результате интенсивного земледельческого хозяйства, повсеместно процветавшего в начале I тыс. до н. э. в плодородной Араратской равнице, давал возможпость древним обитателям Двина получать металлургическое сырье в порядке обмена. Наша мастерская являлась значительным шагом вперед по сравнению с серней болсе ранних южнокавказских мастерских, облик которых приблизительно восстанавливается с помощью некоторых этнографических моделей<sup>94</sup>.

Двинская мастерская фабриковала инрокий ассортимент изделий, обслуживавших различные сферы деятельности человека. Применение каменных литейных форм, значительно более долговечных, нежели глиняные, дававшие максимально лишь 20—30 отливок<sup>95</sup>, свидетельствует о налаженном в Двине серийном производстве броизовых изделий.

В мастерской, несомиенно, была занята целая группа специалистов. Интересно и другое: судя по еделанным паходкам, здесь повидимому, работали люди с различными производственными уклонами—одии отливали изделия из металла, другие занимались камперезными работами и обработкой раковии: особых навыков требовало изготовление настового бисера. Такое совмещение на одной

производственной площадке различных трудовых процессов как будто бы является для эгого времени явлением закономерным и может быть прослежено по другим техническим комплексам Кавказа и соседних областей. Так, в мастерской доурартского поселения Тейшебанни броизолитейное дело совмещалось с железоделательным<sup>96</sup>. В Цагверокой мастерской, номимо отливки броизовых изделий, изготовдялись орудия из обсиднана<sup>97</sup>. В «доме металлурга» Аргиштихинили выполнялись олповременно броизолитейные, кузнечные и костерезные работы<sup>98</sup>. Интересно, что в броизолитейной мастерской Кашина было налажено также серийное производство каменных топоров99. Позднее такой картины не наблюдается, и жаждый из этих видов работ-металлообработка, ювелирное дело, камперезное дело и др. -- оформляется в самостоятельную отрасль ремесла 100.

В целом же рассматриваемый период (копец П-пачало I тыс. до н. э.) характеризустся в Закавказье развитием различных ремесленных производств, обслуживавшихся больной армией специалистов. Копечным пунктом сбыта вырабатываемой продукции являлись внутрениие и впешиие рынки.

\* \* \*

Любая попытка хотя бы приблизительно реконструпровать социально-экономическое положение южнокавказских ремесленников в предурартский период наталживается, ввиду скулости археологических данных, на необходимость привлечения смежных областей знания. Это главным образом хорошо документированные урартские материалы и многочислению этнографические зарисовки. Последние говорят о том, что первыми ремеслении ками, порывающими с сельской общиной, почти повсеместно были специалисты по металлу или жузнецы<sup>101</sup>. Подтверждение этому мы на-

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> При опенке масштаба производимой в Двине продукции следует учитывать, что территория мастерской вскрыта далеко не полностью.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> К. Х. Кушнарева. К вопросу о развитии ремесла на южном Кавказе в древности, ИФЖ, 1974. № 2, с. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Б. Л. Рыбаков. Ремесло древней Руси. М. 1948, с. 154.

 $<sup>^{98}</sup>$  А. А. Мартиросян. Новые данные по истории города Тейшебании. ИФЖ, 1963, № 2, с. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Отчеты Гос. исторического музея за 1916—1925 гг, М., 1926, с. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> А. А. Мартиросян. Древнеурартская металлургическая мастерская в городе Аргинитихинили. ИФЖ, 1973. № 1.

<sup>99</sup> Tahsin Ozguc, Report on a Work-shop belonging to the late phase of the colony period, TTK, Belleten, XIX, 1955, p. 78.

<sup>100</sup> См.: Б. Н. Аракелян. Города и ремесла в Армении в IX—XIII вв., т. I, Ереван, 1958 (на арм. яз.); Л. А. Хахутайшонли. Вопросы истории городов Иберии.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Б. А. Колчин. Черная металлургия. МНА, № 32, М., 1953, с. 192.

ходим и в древнейших шумерских документах, Кузнецы, в частности, в жачестве первых ремесленинков храмового хозяйства упоминаются в таблетках IV слоя Урука<sup>102</sup>. По документам же арханческого Ура, кузнецы там имели уже известную организацию, во главе которой стоял simuggal, что означает «большой кузнец»<sup>103</sup>. В Египте кузнецы и золотых дел мастера, работавшие при храмах, возглавлялись жрецами<sup>104</sup>. В Шумере, Египте и Хеттском царстве это были свободные граждане<sup>105</sup>. В гомеровской Греции свободные кузнецы входили в общественную категорию демиургов, т. с. «работников на народ» и в той или вной форме состояли на иждивении общества, будучи освобожденными от занятий земледелием и скотоводством 106. Имеются сведения, что кузнецы и ювелиры ряда стран (Египет, Микены, Рим) занимали особое положение 107. Их имена постоянно встречаются в письменных документах. В Египте, в частности, ювелиры были приближены к фараонам.

Отношение ж жузнецам у первобытных и отсталых народов весьма противоречиво, что, к сожалению, до сих пор не нашло своего точного объяснения в литературе. Положение кузнецов здесь было то инэким, то высоким, но всегда особым. Кузнецы у племен северной Африки, например, стоят «вне общества»—это инзшая раса 108. Кузнецы Эфпонии, являясь эпдогамной кастой, занимают также низкое положение<sup>109</sup>. «Неблагородную», эндогамную групну составляют кузнецы у арабов Саудовской Аравии, а также кузнецы бета 110. А вот кузнецы Конго, будучи также обособленной кастой, занимают, наоборот, высокое положение в обществе 111. Такое же высокое положение имеют кузнецы у бурят112;

102 Л. Н. Тюменев. Государственное хозяйство древнего Шумера, М.—Л. 1956. с. 50.

<sup>103</sup> Там же, с. 73.

104 R. J. Forbes, Studies in ancient technology, v VII. Leiden, 1964, p. 84.

105 Л. *Н. Тюменев*, указ. соч., с. 84, 92, 99, 110; Э. А. Менабде. К вопросу об экопомическом развитии Хеттского парства. ПСЭПДО. М.—Л., 1963.

 $^{106}$  М,  $O_{\circ}$  Косвен. К вопросу о военной демократии. ТИЭ 1V, 1966, с. 225.

107 R. J. Forbes, op. clt., p. 82.

 $^{100}$  И. И. Зибер. Очерки первобытной культуры, М., 1937. с. 441.

<sup>109</sup> O. Bischosberger. Die soziale und rituelle stellung der Schmiede und des Schmiedeklans bei den Zanaki. Päideuma, Bd. XV, 1969, p. 184.

<sup>110</sup> Пароды Передней Азин. М., 1957, с. 391; Ю. Липс. Происхождение вещей, М., 1954, с. 153.

111 Народы Африки. М., 1954, с. 472.

112 Ю. Липс, указ. соч., с. 153.,

здесь они припадлежат к высшему классу. В Монголии некоторые кузнецы—сще—педавно имели звание, прирависиное к рыцарскому-

Кавказская этнографическая действительность дает пережиточный материал, позволяющий судить о положении жузпеца в более отдаленные времена. Кузпецы у абхазов, папример, были почитаемы в обществе. Работая в мастерских, опи сохраняли свои земельные участки, которые обрабатывали их односельчане; односельчане же доставляли кузпецу дрова, спабжали скотом для убоя<sup>113</sup>. Почитались кузпецы также у армян, мингрелов, осетии, черкесов<sup>114</sup>.

Некоторые археологические свидетельстта как будто бы указывают на то, что на Кавказе и в древности фигура ремесленника занимала не рядовое положение. Свидетельства эти относятся преимущественно ко второй половине И-пачалу I тыс. до п. э. и добыты в результате раскопок погребальных жомплексов. Это могилы мастеров-профессионалов, особая значимость которых, в отличие от могил рядовых общининков, подчеркнута рабочими инструментами, сопровождавними покойников. Напомним, что для первой половины 11 тыс. до н. э. мы пока знаем только одно погребение мастера-профессионала: это могила ювелира с универсальным броизовым резцом в Ависви115. Поздине погребения все чаще и чаше дают ответ на вопрос: кто похоронен в той или иной могиле, кем этот человек был при жизни? Теперь атрибуция некоторых погребений помогает раскрыть профессию поконного. Граверу-костерезу кладут в могилу полировальные бруски, а также заготовки в виде фалангов и костяных пластии (Самтавро а позднее Бамбеби) 116, плотнику--топор, нилу и долота (Артик, Лчашен и др.) 117, кожевнику-резак и набор пластии для обработки и тиснения кожи (Лчашен и др.) 118. Возможно, на занятие ткачеством указывают пряслица из Артикоких погребений №№ 4, 12,

<sup>113</sup> Г. Ф. Чурсин. Материалы по этпографии Абхазии, Сухуми, 1957, с. 70.

<sup>114</sup> Г. Ф. Чурсин, указ. соч., с. 72—73; С. А. Токарев. Религия в истории народов мира. М., 1964. с. 165.

<sup>115</sup> ф. Тавадзе, Т. Сакварелидзе. Броизы древней Грузии Тбилиси, 1959, с. 27.

<sup>110</sup> Д. А. Хахутайшвили. Погребение гравера из некрополя Бамбеби. ВДН (Кавказско-ближневосточный сборник, ПП). Тбилиси, 1970. с. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Т. С. Хачатрян, Материальная культура..., табл. 3, 5--9, рис. 10; Г. Е. Арешян. Орудия труда Артикского могильника. НФЖ, 1970, № 3, с. 251.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Т. С. Хачатрян. Орудия труда эпохи поздцей бронзы..., с. 242.

и 13<sup>119</sup>; во веяком случае, о женской приналлежности захороненных в этих могилах людей может говорить наличие таких ужрашений, как браслеты, подвески, серьги, височные кольца, разпообразные бусы. Небезыштереспо веномиить, кстати, что тысячелетием раньие, при похоронах одного из беденских вождей



Рис. 83 Артик. Набор предметов из погребения литейшика.

была убита женщина, возможно, его рабыня, рядом с которой в могиле оказалось веретено, указывающее на ее занятие при жизни<sup>120</sup>. Наконец, к середине 1 тыс. до и. э. относится пока единственное на Кавказе погребение гончара с оруднями для полировки и наиссения ориамента<sup>121</sup>.

В связи с Двинской мастерской наибольший интерес представляют так называемые погребения литейщиков, известные до недав-

<sup>119</sup> Т. С. Хачатрян. Материальная культура..., с. 164, 167—168, рис. 11.

него времени лишь по находкам в восточно-европейской части СССР<sup>122</sup>. Теперь такие погребения открыты в Армении и Грузии. Самые ранние из них (XIV—XII вв. до и. э.) обнаружены в известном Артикском могильник; здесь было открыто два таких ногребения: в могилу № 285, в частности, был положен набор орудий мастера—ложечки, тигли, льячики (рис. 83)<sup>123</sup>; в другую—набор льячиков<sup>124</sup>.

Разпообразный ассортимент орудий, связанных с броизолитейным делом, окружал центральное погребение в коллективной могиле сел. Ахлатян, в Сиснане<sup>125</sup>; здесь рядом с мастером лежало большое конье, тигли, сонла и формы для отливки стержией.

Наконец, интересный комплекс сравнительно педавно открыт в Гантиади<sup>126</sup>. Ассортимент орудий мастера в нем еще более ингрокий—три каменные формы для отливки секир и две—для илоских топоров «с илечиками»; одна из инх на боковой илоскости имела дополнительную форму для отливки четырехгранного стержия. В погребении находились также два тигля, две ступки для толчения руды и глиняная трубка для заливки металла.

В связи с вновь открытыми комплексами литейщиков следует привлечь к исследованию и некоторые старые материалы, в частности добытые Ж. Морганом в могильниках Армении (Муснери, Ахтала) 127. Здесь, жак указывает автор, в некоторых могилах были встречены большие куски шлаков железной руды, что надо рассматривать как указания на занятие (горияк, металлург) погребенных.

Погребения мастеров в первую очередь подчерживают их припадлежность к избранной профессии, а также в какой-то мере указывают на положение в обществе, их социальную значимость. Сопровождающий рабочий пивентарь здесь, бесспорно, выступает в ка-

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Г. Ф. Гобеджицивили. Беденская гробинца <sup>121</sup> Д. Л. Хахутайшвили. Уплиснихе I, с. 85 (на груз. яз.).

<sup>123</sup> В. П. Шилова. Погребение литейцика катакомбной культуры в Нижнем Поволжье. КСИА, в. 106, 1966; его же. О древней металлургии в Нижнем Поволжье. МИА СССР, № 60.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Т. С. Хачатрян. Древияя культура Ширака рис. 118.

<sup>124</sup> Т. С. Хачатрян. Материальная культура..., с. 66. 125 Раскопки М. С. Асратяна; материал не издан, упоминание о нем имеется в статье А. А. Мартиросяна «Новые данные по истории города Тейнебании». НФЖ, 1963, № 3, с. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Г. Б. *Авалишвили*. Погребение литейщика на могильников в Гантиади. СА, 1970, № 4.

<sup>127</sup> J. Morgan, op. cit., p. 88.

честве личной собственности мастера, не связанной с собственностью общины, что можно истолковать жак ноказатель уже некоторой обособленности ремесленников в среде основной массы общиншков.

Так древине погребальные памятники сигнализируют о начавшемся процессе отслоения ремесленинков в обособленные социальные группы производителей. Значительно позднее, в средневековье, в эпоху классического расцвета ремесла, положение профессионалов в обществе продолжает традиционно закрепляться особым погребальным обрядом-Об этом мы знаем, например, по могиле ювелира-торговца из Грузии, которого похороипли с разповесками, вставками для перстней и броизовым эксапием<sup>128</sup>. Вплоть до педавнего времени в Армении принадлежность мастеров к определенной профессии обозначали положением в могилу рабочих инструментов и изображением последних на их могильных

падгробиях. Великоленный сравнительный материал, характеризующий имущественное и социальное положение ремесленинков в урартском государстве получен в результате широко развернувинихся расконок Аргиштихинили<sup>129</sup>. Синтез письменных источников и наблюдений в поле четко выявил сложную социальную структуру города<sup>130</sup>. Выясияется, что ремесленники здесь занимали не рядовое положеине. Их дома, вместе с домами богатых землевладельцев, знатных воннов и должностных лиц урартской администрации располагались во виутренией части города. Это были отдельные особиячки с прекрасными степами из крупных базальтовых блоков, оформленных наружными контрфорсами, общей площадью 500-700 кв. м. <sup>131</sup>. Ядром домов неизменно служили жилые компаты с центральным залом, площадь которого иногда достигала 100 м<sup>2</sup>: вокруг группировались хозяйственные помещения. Непременными атрибутами центрального зала с конусовидным нерекрытием и верхним световым окном-местом сборищ большесемейной общины-являлся очаг, длинные глиняные скамын вдоль стен и культовый уголок с идолом для совершения религиозных церемоний.

Профессиональная принадлежность хозяев этих особняков устанавливается по специ-

альным атрибутам их ремесленного труда; для каменотеса—это характерные железные топоры, для гончаров—серня гончарных кругов и различные полировальные орудия, для врачевателя—сложный набор миниатюрной тары и остатки «лекарственных» животных, для резчика по жамно—заготовки печатей и амулетов, для кузнеца-броизолитейцика—гори, шлажи, крицы, литейные формы.

Размах построек, а также их содержимое говорят о большом достатке хозяев. Так в винном погребе каменотеса (дом № 1) хранилось около 12—13 тыс, литров вина, а в СКОТНОМ помещении было до 40 голов мелкого рогатого скота. Большим жоличеством разнообразной тары были уставлены хозяйственные помещения этого дома. В доме гончара (дом № 3) оказался большой винный склад, масса столовой и нарадной посуды, а также различной хозяйственной тары с метками мастеров и обозначением меры емкости-Картину живо дополняет серия земледельческих орудий (лопаты, ножи, серпы, решето и др.), а также такие находки как часть деревянного ярма, плетеная корзина, точильные камии и др. Открыты амбары для хранения запасов зерна и муки, а также помещенияхлевы. Достаток хозяев здесь характеризуют найденные в разных местах изящные базальтовые чаши, красноангобированные сосуды, разнообразная хозяйственная тара с метками.

Исключительно важный материал получен в результате раскопок дома бронзолитейщика-кузнеца, расположенного между двумя башиями восточного вхола заброшенной к VII в. до н. э. западной крепости царского дворца. Раскопками четко установлена динамика разрастания этого дома, а вместе с этим и масштабов самого производства. Состоявший первоначально из трех небольших комнат дом этот со временем был значительно расширен и доведен в конечном итоге до 14 помещений производственного, жилого и хозяйственного назначения, общей площадью около 400 кв. м. Не довольствовавшись этим, хозяева в конце концов освоили под производство и часть заброшенного дворцового помещения, где была сооружена обогатительная система, состоящая из ванны, желоба и колодца. Здесь же стояло каменное изваяние божестваскорее всего покровителя кузнецов. В Аргиштихинили была открыта и вторая мастерская. «Судя по продукции, —пишет Л. А. Мартиросян, - рассмотренные металлургические мастерские не принадлежали к числу царскихгосударственных, и мастеровые, работавшие злесь, не являлись высоко привилегированны-

<sup>128</sup> А. А. Нващенко. Находка византийского эксания в Грузии. КСИИМК, вык. XIX, 1948, с. 43.

в Грузни, КСИИМК, вык. XIX, 1948, с. 43.
129 А. А. Мартиросян. Аргинтихиннян. Ереван, 1974.

<sup>130</sup> А. А. Мартиросян. К социально-экономической структуре города Аргинтихипили. СА, 1972, № 3.

<sup>131</sup> Л. Л. Мартиросян. Аргинтихинили, с. 104.

ми. Однако по своему социально-экономическому положению они сильно отличались от жильцов обычных городских лачуг, хотя техника строительства их домов и некоторые черты иланировки выявляли много общего с послединми Металлурги города принадлежали, вероятно, к категории свободного населения с довольно высоким материальным достатком. Об этом свидетельствуют препарированные слон хозяйственных помещений, в одинаковой мере насыщенных всевозможной глиняной тарой, зернотерками, точилками, лощилами и прочими предметами домашнего хозяйства и быта. В этих помещениях были встречены также многочисленные остатки домашних и промысловых животных-остатки инщи хозяев, является показателем матернального уровня их жизии. Как видно по остаткам, в семье мастерового-броизолитейщика употребляли мясо домашией итицы (утки, гуси, куры)... Не в малом почете была поросятина... Некоторые другие археологические остатки указывают на то, что в доме кузнеца жили заядлые охотники. Об этом свидетельствуют остатки безоаровых коз, кости с ржавым оттенком... Употребляли в пищу мясо муфло-11a»132

Приведенные материалы живо псредают характер жизии урартских мастеровых. В какой-то мере они проливают свет и на жизнь ремесленников в доурартской Армении.

Одной из форм сложных и многоплановых связей, устанавливающихся в нодрах обществ, стоявших на ранних этапах человеческой исгории, является взаимосвязь различных производственных процессов с религиозной рядностью. Вот что об этом пишут этнографы: «Отражение производственной деятельности в формах общественного сознания выражается, во-первых, в специфической связи культа с условиями труда (охотничья магия, магические церемонии умножения сил природы, церемонии вызывания дождя). Во-вторых, это отражение мы находим в связи объектов культа с орудиями труда. Некоторые орудия становятся предметами культа, их используют в магии или религиозных обрядах... Все эти факты-результат того, что на ранних ступеобщественного развития религнозные верования и обряды слиты воедино с процессом воспроизводства человеческого существования» 133.

К. Маркс и Ф. Энгельс дают следующее определение этой стадии развития человеческого общества: «Производство идей, представлений, сознания первоначально непосредственно вилетено в материальную деятельность и в материальное общение людей, в язык реальной жизии. Образование представлений, мышление, духовное общение людей являются здесь еще непосредственным порождением материального отношения людей<sup>131</sup>.

Как мы пытались показать выше, в двин-СКИХ СВЯТИЛИЩАХ ОТИРАВЛЯЛСЯ КУЛЬТ ИЛОДОРОдия, порожденный аграрно-скотоводческим и ехотничьим укладами хозяйства древних аборигенов. Эта сложная религиозная надстройка родилась в процессе сложившейся тысячелетиями трудовой деятельности человека. Имеющиеся в нашем распоряжении материалы показывают, что наряду с почитанием божеств, связанных со всеобщей идеей плодородия, древним населением Кавказа отправлялись и другие культы, в частности рожденные во время добычи и обработки металла. Это не удивительно, если учесть, что Кавказ, чрезвычайно богатый рудами, с древнейших времен являлся мощным металлургическим цент-

Таниства, связанные с металлом, -- явление, существовавшее у многих древних народов. На Переднем Востоке, папример, различные отрасли металлургии являлись «мистериями», в которых могли участвовать лишь прошедние специальное обучение люди. В Угарите, в частности, мастера-литейщики оказываются почитателями особых божеств<sup>135</sup>. В Библе мастера-металлурги, в силу их связи с божественным металлом, именуются колдунами. Большой интерес в плане сказанного продставляют данные о связи ювелиров и ювелирного дела с религиозными верованиями в древнем Шумере<sup>136</sup>. Исходной точкой этой связи было наделение шумерийцами драгоценных металлов, а также редких камней различными магическими свойствами, вера в то, что эти материалы связаны с богами. Есть также свидетельства о том, что драгоценные металлы иденцифицировались со звездами, т. е. несли в себе астральную символику. Чем реже встречался металл, тем больше в нем было окрытых сил. Наибольшей силой обла-

<sup>132</sup> Л. Л. Мартиросян. Древнеурартская металлургическая мастерская в городе Аргиштихинили, с. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> В. Р. Кабо. Некоторые проблемы культуры австралийских аборигенов. ВИМК, 1959, № 6, с. 79.

<sup>134</sup> *К. Маркс, Ф. Энгельс.* Немецкая пдеология. Сол., П изд., т. 3, с. 24.

<sup>135</sup> *Г. Чайлд.* Археологические документы по предыстории науки. ВИМК, 1957, № 2, с. 67.

<sup>136</sup> K. W. Maxwell-Hyslop, The Ur Jewellery, Iraq, v. XXVII, p. 105.

дало золото. Оно, в представлении древних людей, было наделено властью и животворными свойствами. Золото было связано с солицем.

Все эти конценции лежали в основе ювелирного дела, которое в тот период обслуживало в первую очередь храмовые организации с их сложным ритуалом и заунокойным культом. В конечной цели эти драгоценности должны были стать неотъемлемой частью божественной собственности. Ритуал был точно разработан и неуклонно проводился в жизнь, о чем красноречиво говорит единообразие ювелирных изделий в древней Месопотамии. Имерийские ремесленные традиции оказались достаточно живучими, и повторение тех же обрядов, требовавших того же убранства, мы видим позднее в Ашинуре и других горолах Переднего Востока.

Но особенно ярко о культе металла повествует этнография 137. Здесь в равной мере примеры могут быть почерпиуты как в различных обрядах первобытных илемен, так и в пережиточных верованиях некоторых современных народов. Устанавливается, что отношение к самому металлу, как явлению загадочному и могущественному, было первоосновой многих других культов, в частности культа мастера-металлурга и кузнеца, его пиструментов, а также самой кузинцы. У пидейцев, например, медь являлась символом огромной силы и несметного богатства. Согласно представлениям африканских сила металла состояла в его связи с землей; металл-это земля, очищенная огнем. У него есть духи-защитники и покровители, которые негодуют, когда металл выканывают из земли. Отсюда у многих первобытных народов происходят различные легенды и поверья, связанные с работой рудоконов.

Культ металла глубоко прошик в мировоззрение многих современных народов и существовал в качестве пережитка фактически до недавиего времени. Особенно паглядно это прослеживается на этнографическом материале Кавказа. В качестве почитаемого металла здесь выступает почти всегда железо, что должно быть объяснимо относительно поздним его появлением на исторической арене. По представлениям армянских и азербайджанских кузнецов, например, небосвод сделан из кованого железа. Солице же—раскаленный в нечи кусок железа, звезды—искры, разлетевшиеся во время ковки. По представлениям ювелиров, луна—это кованое из серебра блюдо. Среди народов Кавказа бытует поверне о связи железа с молиней. Армяне бывнего Казакского уезда, в частности, полагали, что молиня—это спица из прялки<sup>138</sup>. Выражение «небо оковалось звездами» свидетельствует примерно о тех же понятиях, бытовавинх в грузинской среде<sup>139</sup>.

Семантическая связь различных металлов с небом прослеживается в представлениях и мифах многих народов<sup>110</sup>; достаточно всномнить мифический образ скифского плу-

га, падающего с неба<sup>141</sup>.

К металлу на Кавказе до недавнего времени существовало противоречивое отношение. Считалось, что он может принести вред и отогнать злую силу. К поверням первой категории относятся представления азербайджанцев о том, что свежий хлеб нельзя резать ножом; у инх запрещается входить в комнату к роженице, имея при себе металлические предметы: от этого женщина может заболеть, а ребенок умереть. Металл мог оказать дурное воздействие и на некоторые производственные процессы; это, в частности, распространялось на шелководство: при входе в помещение, где находились шелковичные черви, женщины синмали часы и золотые украшения.

Повериям такого рода противостояло глубокое почитание металла. Его наделяли могучей сверхъестественной силой, считали магическим оберегом. Следы почитания металла мы постоянно находим в армянских народных верованиях и обычаях. Сталь и железо обладают предохранительной силой. У армян Нагорного Карабаха под подушку роженице клали стальные или железные предметы—нож, пожницы, кинжал, замок, а перед

дверью кидали цепь<sup>142</sup>.

139 Н. Я. Марр. Яфетические элементы в языках

Армении, І, ИАН, 1911.

<sup>141</sup> Н. Я. Марр, Сб. «По этапам развития ифетической теории». Скифский язык, Л. 1926, с. 353.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Весьма интересная работа в этом плане проделана Р. Форбсом. Им отобрано большое количество сведений, характеризующих культ металла у различных пародов в древности и в современной действительности. См.: R. Forbes, op. cit. p. 62—82; см. также Е. И. Черных Металл-человек-время. М., 1972, гл. VII.

<sup>138</sup> Г. А. Гулиев, А. С. Бахтияров. Древние религиозные культы в Азербайджане и их пережитки в быту. Баку, 1968, с. 89 (на азерб. яз.).

<sup>110</sup> Р. В. Шмидт. Металлическое производство в мифе и религии античной Греции. Изв. ГАИМК, т. IX, в. 8—10. № 1.

<sup>141</sup> С. Т. Лисициан. Армяне Нагорного Карабаха, с. 140.

Зажатая между зубами железная игла, например, предохраняет человека от молнии. Железо отгоняет злых духов-демонов. С этой целью на руках носят стальные браслеты, кладут в карманы кусочки железа. Кусочек металла одинокий путник непременно берет

в дорогу.

Металл у армян постоянно фигурпрует в повседневной жизии, особенно при рождении ребенка, свадьбе, во время болезней. Существует поверье, что дом является скопищем злых духов, поэтому во время свадьбы, когда особенно следует бояться сглаза, над порогом, через который проходят повобрачные, держат шаньку.

Интересны поверья, связанные с ностройкой нового дома. Металлические деньги, а раньше, если судить по археологическим документам, просто «уссочки металла, закладывались в фундамент нового дома, на пороге же дома прибивалась подкова. Все это должно было принести благополучие и богатство

его обитателям.

Металл помогал отгонять дурные сны, которым армяне придавали большое значение, верили им. Для этого под нодушку спящему клали металлические предметы. Особым почитанием у армян пользовалось железо, обработанное в Великую пятницу на страстной педеле. Сделанные в этот день амулеты, браслеты и перстии имели необычайную магическую силу<sup>143</sup>. Пятинца считалась священным днем, но всей вероятности связанным с поклонением древнему божеству грозы. Таким же священным днем у кахетищев был Великий четверг. В этот день кузнецы делали маленьжие молотки и товоры и вешали их на лючьки, чтобы отогнать злых духов от ребенка111. Четверг, кстати, был священным днем и у немцев; он символически связывался с поклонением древнему божеству грома и молини, Донару<sup>145</sup>.

Многие проявления культа металла у армян перекликаются с повернями других пародов. Это наблюдается, скажем, в свадебных обрядах. У пародов, входящих в нахдогскую этинческую группу (будуг, хупалуг), неста, пришедшая в дом жениха, обсыпалась сладостями, ячменем, пшеницей, рисом и мел-

кими железными гвоздиками<sup>146</sup>. При входе в комиату жениха певесте под поги клали медный поднос, метаэлический вредмет или кусочек железа. При этом считалось, что певеста в результате становится тяжелой, жак железо, и до конца жизии будет оставаться в доме мужа. У закатальских ингилойцев при входе вовобрачных в комиату в очаг бросали кусок железа; если железо раскалялось—это было добрым предзнаменованием, если чериело—злым.

Металлический предмет бросали под поги купленному скоту. Это гарантировало новому хозянну возвращение скота в его двор.

Горские евреи, услынав вой собаки, вонзали в землю нож, ножинны или что-либо острое для того, чтобы отогнать злых духов. «Волшебную» предохранительную силу имела стальная игла или булавка, которыми пользорались в качестве оберега армяне и многие другие народы во время ночных путешествий, грозы и в ряде других случаев.

Роль оберега у абхазов до недавнего времени выполнял кусочек шлака, повещенный на фруктовое дерево или скотниу<sup>147</sup>. У осетии существовал обычай проводить новобрачных под скрещениими шашками. Они же обожествляли надочажимю цень; цень охраняла бла-

гонолучие семейного очага.

Вера в целебную силу металла наблюдалась и у пародов Средней Азин<sup>148</sup>. Так, казахи Мангышлака еще до революции считали, что медное ожерелье номогает против язв. Находимые ими же древние броизовые наконечники стрел воспринимались как воплощение молиий и наделялись силой, противоборствующей болезии детей и животных; стрелки эти вешались в качестве оберега на шею. Прикладывание меди считалось целебным действием у каракалпаков. У киргизов, чтобы поправиться от желтухи, больной должен был смотреть в медный таз.

Почитание металлов, наделение их сверхестественной силой трансформировалось в сложный комплекс верований, в котором наряду с металлами священными становились все предметы и явления, функционально с инми связанные. Это жузнец, кузница, илавильная нечь, молот и наковальня. У африканеких негров, например, кузница считалась храмом духов земли и огня, кузнец—жреном, способным с номощью известных обрядов

 $<sup>^{142}</sup>$  С. Т. Лисициан. Очерки этнографии дореволюционной Армении. КЭС, № 1, М., 1955, с. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Народные обычан и верования Кахетин. ЭКОРГО, кн. XXV, 1906, с. 32.

<sup>145</sup> M. Abeghian, Der armentsche Volksglaube, Leipzig 1899, c. 90—92.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Г. А. Гулиев, А. С. Бахтияров, указ. соч., с. 90.

 $<sup>^{147}</sup>$   $\Gamma_{+}$  Ф. Чурсия. Материалы по этнографии Абхазии с. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Б. А. Литоинский. Древнейшие страницы истории горного дела Таджикистана. Сталинабад, 1954, с. 15.

ускорить или вызвать рождение металлов, а нечь--алтарем, на котором совершался обряд<sup>149</sup>. Сверхъестественной силой наделялись и инструменты кузнеца: считалось, что они обладают свойством действовать самостоятельно, независимо от человека. Особого почитания у ряда народов заслуживают молот и паковальня. С шими связаны различные поверья, сказки и обряды. Культ молота и наковальни был широко развит у армян, азербайджанцев, абхазов. Стоя перед наковальней с молотом в руках, абхазы припосили присяги, совершали жертвоприпошения, просили защиты<sup>150</sup>. У азербайджанцев наковальня считалась священной; ударять по ней без падобности считалось грехом. В Кахе каждую субботу на наковальне зажигали свечи, и полмастерья на коленях обходили наковальню, целуя ее при этом 151.

Культ кузинды и почитание мастера-кузнеца занимали одно из почетных мест в верованиях илемен и народов, связанных с металлообработкой. Это явление наблюдалось новсеместно. Фигура жузнеца была окружена ореолом тапиственности, его действия сопровождались сложным, отработанным веками ритуалом. Этот ритуал, так же, как и профессия жузнеца, передавались обычно по наследству и являлись привилегией определенных родов или фамилий. Страх перед кузненом проявлялся по-разному. Согласно верованням некоторых илемен восточной Африки кузнец обладает силой навлекать порчу на врага, его инструменты считаются колдовекими, до них инкто не может дотрагиваться<sup>152</sup>. Кузнецы джагга по форме шлаков предсказывали булущее.

Письменные источники оставили весьма любонытные сведения о фигуре мастера-кузнеца на острове Ява в древности<sup>153</sup>. Кузнец занимал здесь почетное место при княжеском дворе, был приближенным к князю; их отношения описываются как братские, их родословные, по преданню восходят к богам. Кузпечное ремесло на Яве было окружено мистикой. Особого почитания достигал кузнец, который изготавливал знаменитое яванское оружие--книжал «крис». Современная этно-

графическая действительность донесла до нас отголоски тех ритуалов, которые сложились благодаря многовековой традиции. Даже сейчас при изготовлении кинжала бедная яванская кузница украшается как сцена для представления. Перед началом работ совершаются те же обрядовые действия, что и при других ритуальных церемониях: обрезании или свадьбе. Кузинца становится местом, где разыгрываются приключения яванского илеменного героя Панджи и лесного бога Банишпати. Эти же сцены затем воплощаются в украшениях на кинжалах, Представления о книжале на о. Ява перекликаются с некоторыми жавказскими обычаями. Грузины-имерегищы, в частности, считают особые рачинские книжалы единственным оружием, которого бонгся печистая сила<sup>154</sup>.

Особых церемоний требовал процесс плавки металлов. У негритянского племени гангуолда при рытье плавильной ямы туда бросают священные кории и окропляют ее кровью жертвенной итицы; люди, сооружающие яму, обязаны длительное время воздерживаться от иници и половой жизип<sup>155</sup>. Другое илемягангве-не имеет права начать плавку, пока внахарь не продаст на это разрешение. Цена на влавку была достаточно высокой-пять овец, нять жур и нять жусков латунной проволоки. В илавильную яму ставился гориючек со священными ингреднентами-пучок листьев, кора, яд, кусочек мозгового вещества предка, который должен «наблюдать» за ходом плавки. Плавка начинается под звои жолокола знахаря, танцующего под звуки ритуальных несен и трубящего при этом в рог-

Обращаясь к верованиям кавказских народов, мы находим отголоски все тех же сложных и многозначных явлений. Повсюду пародная намять запечатлела имена языческих божеств-покровителей кузнечного дела. У армян это был Ован-Горлан--«небесный кузнец» и «стрелец» 156, у абхазов-могущественный Шасш, у сванов-Солон, у черкесов-Тленс, у осетии—Курдалагон<sup>157</sup>.

Особенно высокого почитания кузнечное ремесло и кузница достигли в абхазской среде. Здесь кузнец считался жрецом Великого Шасша-одного из главных божеств языче-

ская..., с. 160.

<sup>149</sup> R. Forbes, op. cit., p. 76.

<sup>150</sup> И. Джанашвили. Абхазия в абхазцы. ЗКОНРЭО, XVI, Тифлис, 1894, с. 53.

<sup>151</sup> Г. А. Гулиев, А. С. Бахгияров, указ. соч., с. 92.

<sup>452</sup> С. А. Токарев. Религия в истории пародов мира. M., 1964, c. 126.

<sup>153</sup> R. Forbes, op. cit., p. 70.

ы *Г. Ф. Чурсин.* Культ железа у кавказских пародов ИКИАИ, т. VI, Тифлис, 1928, с. 84.

<sup>155</sup> Ю. Липс. Происхождение вещей. М., 1954, с. 155. <sup>156</sup> А. А. Мартиросян. Древнеурартекая мастер-

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Г. Ф. Чурсип, Культ железа у кавказеких пародов. с. 67.

ского пантеона абхазов. Его профессия посила фамильный характер, его жреческие обязанности нередавались по мужской Абхазский жузнец -- влиятельное, неприкосновенное лицо, у которого односельчане просили обычно заступничества. Кузинца представлялась абхазу чем-то вроде святилища, в ней устранвались моления, давались присяги, совершались жертвоприношения. За благополучие семьи молитву обычно произносил кузнен-глава семьи, или этом непременно резали козла или барана и от каждого члена семьи-петуха. Почитание кузициы у абхазов тесно переплеталось с поклонением лунному божеству: при ритуальных церемониях под Новый год, которые должны были непременно закончиться до захода луны, жертвенный инрог вынекался в форме полумесяца. В тех случаях, жогда абхазский жузнец умпрал, не передав своего ремесла по наследству, и работа в кузинце прекращалась, члены его семьи, следуя традиции, продолжали совершать в ней молитвы. Тажая кузища по существу становилась настоящим святилищем 158.

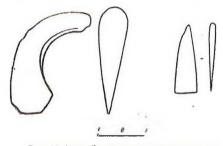


Рис. 84 Арич. Ритуальные модели топоров

Приведенные примеры из области этнографии, число которых при желании можно значительно увеличить, с достаточной убедительностью показывают насколько сильны были древние традиции преклонения перед загадочной силой металла. Наиболее арханиные пласты этих сложных верований, к сожалению, для нас навсегда утеряны Об их существовании мы можем только догадываться. Некоторый свет на эту проблему все же проливают археологические документы. В Египте, скажем, паряду с золотом почиталось и железо. Особенно ярко это прослеживается в ран-

ний период (ПП-П гыс.), когда железо еще не было впедрено в производство. Топография находок самых древних железных предметов свидетельствует о выполнении ими сокральной функции. А. Лукас, папример, сообщает об этом ряд сведений: кусок железа входил в набор «магических предметов» в храме Менкаура в Гизе<sup>159</sup>. Другой кусок оказался заложенным в основание храма времеии VI династии в Абидосе, Маленький амулетик в виде кинжала с железным лезвием метеоритиого происхождения паходился в храме XI линастии в Дейр-эль-Бахри, Наконеи, в гробинцу Тутанхамона были положены священные железные предметы-книжал, подголовинк, амулет в виде глаза и набор «масических инструментов» для ритуальной цере-

Аналогичная жартина выявлена археологами и в других древних намятинках. Так, в одном из святилищ Угарита был обнаружен ритуальный кинжал из железа, золота и серебра<sup>160</sup>, а в фундаменте храма Тукультинируты I в Анниуре оказалась заложенной железная табличка<sup>161</sup>.

Самые ранине археологические следы почитания металла на Кавказе относятся к III тыс. до н. э., когда металлические предметы начинают интенсивно внедряться в различные сферы человеческой деятельности. В этом плане исключительно эффектный материал получен недавно благодаря расконкам Т. С. Хачатряна в Ариче 162. Здесь в помещении упоминавшегося выше святилища, где находился женский каменный идол и другие атрибуты культовой обстановки (фигурки людей, животных, модели новозок, сосудов и др.), неожиданно был обнаружен набор миниатюрных моделей, связанных с металлообработкой; это--льячики, тигельки, а также глиняные модели трех типов топоров-боевого, тесловидного и трубчатообущного, широко использовавшихся в этот период (рис. 84). Подобная находка в помещении святилища, а также миниатюрные размеры этих предметов не оставляют сомнения в их ритуальном назначении и позволяют с уверенностью говорить о возникповении уже в III тыс. до н.э. «металлургических» культов наразлельно с развитием самих процессов производства. При попытке же пи-

<sup>158</sup> Г. Ф. Чурсии. Материалы по этнографии Абхазии, с. 54—76.

<sup>159</sup> А. Лукас. Материалы и ремесленное производство древнего Египта. М., 1958, с. 367—370.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> C. Schaeffer, Ugaritica I, Mission de Ras Shamra, v. III, 1939, p. 108.

<sup>161</sup> R. Forbes, Stubles in Ancient Technology, v. 1X, Leiden, 1964, p. 248,

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Т. С. Хачатрян. Древняя культура Ширака. puc. 14.

териретации конкретного предназначения этих предметов приходят на намять миниатюрные тонорики и молоточки предохранительной силы, которые кахетинские кузнецы жовали в

Великий четверг.

Только преклонением перед магическими свойствами металла можно объяснить появление в этот период на посуде изображений, имитирующих металлическое оружие и украшения. Так, наленной кинжал на сосуде из Квацхелеби, точно конирующий вотивные жинжалы, известные нам по Сачхерскому могильшку, заставляет вспомнить поверие о рачииском кинжале<sup>163</sup> или о древнеяванском «криее». Украшення же в форме полумесяца на сосудах из Караза, Илто, Амиранис-гора, Кюль-тене и др., имитирующие броизовые полулунные подвески, в свою очередь наводят на мысль о связи абхазской жузницы с лунным божеством. Очевидно, все эти знаки на сосудах, так же как их металлические модели, паделялись сверхъестественной силой и служили чем-то вроде оберегов. Сами же металлические модели в виде подвесок-амулетов, ритуальное назначение сохранившие свое вилоть до раннего средневековья 164, почти повсеместно встречаются в намятниках эпохи броизы Закавказья. Они оформлены в виде простых и двойных секирок, жинжальчиков, ложечек, лирок.

Следы почитания металла на древнем Кавказе «читаются» и по некоторым другим археологическим фактам. Чрезвычайно интересна в этом плане случайная находка глиняных тиглей в сел. Кохб, в Армении. 164а. На одном из них оказалались рисунки, напоминающие пиктографические знаки—стилизованные итицы и козлы. Несомненно, это были символы, которые в представлении древнего металлурга должны были каким-то образом воздействовать на процес-

сы, происходившие в тигле.

Подобные свидетельства открыты и на территории Грузии. Так, например, в знакомом нам святилище Катналис-хеви рядом с атрибутами аграрио-скотоводческих культов был обнаружен глиняный льячек 165. Еще бо-

лее эффектный материал дали святилища Нацаргора 166. Здесь, на ступенчатых алтарях, около изваяний идолов и быков, была водружена глиняная модель двойной секиры, а рядом с алтарями лежали каменные формы для отливки металлического оружия и орудий (секира, кинжалы, долота) 167. Отталкиваясь от серии этнографических примеров можно предположить, что с этими предметами в святилищах были связаны особые церемонии: модель секиры, водруженная на алтарь, наряду с изображениями божеств, являлась, очевидно, объектом поклонения, литейные же формы окорее всего были принесены сюда для освящения.

Различные «мсталлургические» культы прекрасно иллюстрируются примерами и из далеких Кавказу областей. В Зауралье, в частности, открыты специальные культовые места, связанные с почитанием металла. Они располагались на «каменных налатках» и вершинах скал и представляли собой площадый, на которых местные металлурги выплавляли медь, отливали бронзовые предметы, сопровождая свои производственные усилия обильными жертвоприношениями и другими

религиозными церемониями.

Древине металлурги повсюду находили себе богов и героев-«небесных кузнецов», нокровителей кузнечного дела. Вокруг них складывались легенды и поверия. Их имена становились мифическими. В Египте это был Пта, в Вавилоне—Гирру, на Кипре—легендарные талхины и дактилон, во Фракин-циклоны, в Греции и Риме—Гефест и Вулкан, у славян-Козьма и Демьян. Пережитки древних жавказских верований донесли до нас имена местных божеств, связанных с кузнечным ремеслом. Еще до недавнего времени здесь происходили молитвы в честь Шасша, Айнара, Солона, Тленса, Курдалагона. Средневековье оставило имя армянского бога-громовержца, покровителя кузнецов Ована-Горлана<sup>168</sup>.

Кавказские металлурги, без всякого сомнения, ноклонялись своим божествам и в древности. Идентификация их с жакими-то конкретными, быть может известными нам изображениями, вероятно, дело будущего. В этом плане нока обратим внимание лишь на

 $<sup>^{163}</sup>$  С. М. Рехвиашвили. Рачинские кузнецы. СЭ, 1975, № 2, с. 96.

<sup>164</sup> М. П. Абрамова, О пережитках культа двойной секпры в ранпесредневековом Дагестане. ТГНМ, вып. 40, М., 1966, с. 96.

 $<sup>^{1643}</sup>$ . Сведення об этой находке сообщил мне С. А. Есаяи.

<sup>166</sup> Д. А. Хахутайшвили, указ. соч., табл. XIV., 7.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Г. Ф. Гобеджишвили. Холм Нацаргора близ гор. Сталинири, Мимолхилвели П. Тбилиси, 1951, с. 275, табл. XVI, 2; XVII, 3, 5—6 (на груз. яз.).

<sup>167</sup> К. В. Сальников. К вопросу о древней металлургии в Зауралье. КСНИМК, вып. XXIX, 1949, с. 92. 168 И. А. Орбели, указ. соч., с. 124.

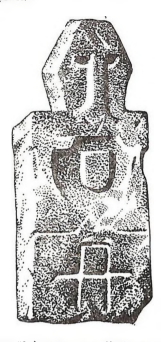
два сделанных предположения. Так, с древним божеством—покровителем кузнецов (и других ремесленников) недавно были сопоставлены три фаллические бронзовые фигурки из известного клада Степанциминда в Грузин<sup>169</sup>. Здесь обнаженное мужское божество с жезлом в руке стоит на бычых рогах (рис. 64, 85).



Рис. 85 Степанцминда. Изображение божества-покровнтеля кузнецов.

Наконец, для нашей темы представляет бесспорный интерес «культовый уголок» в описанном выше «доме металлурга» Аргишти-хинили<sup>170</sup>. В одном из помещений, рядом с инструментами, связанными с металлургическим производством, стояло грубое каменное изваяние какого-то божества, на жотором бы-

ла вырезана фигура, хорошо сопоставляющаяся с зоднакальным знаком «Стрелец» (рис. 86). Напомним, что «Стрелец» в армянском героическом эпосе почитался как покровитель кузнечного дела или просто «небесный кузнец».



0 6

Рис. 86 Аргиштихинили. Изображение божества-покровителя кузпецов.

Так, некоторые археологические штрихи позволяют предполагать, что почитание металла на Кавказе, ярко запечатленное различными повернями и педавней этнографической традицией, восходит к седой древности, а первые следы этих представлений теряются где-то в глубине III тысячелетия. Есть все основания думать, что «металлургические» культы отправлялись в пачале I тыс. до н. э. и двинскими ремесленинками.

<sup>169</sup> А. Н. Сихарулидзе. К вопросу о значении изображения быка на триалетских вешапах и вешапоидах, с. 27

 $<sup>^{170}</sup>$  А, А. Мартиросян. Древнеурартская мастерская..., рис. 2.

#### ЗАКЛЮЧЕННЕ

Раскопки древнейших слоев Двина выявили чрезвычайно яркие и самобытные археологические комилексы. Древний Двин восполпяет одно из важных звеньев в общей цепп открытий воследиих десятилетий. Своеобразие раскрытых производственных и культовых комплексов заключается прежде всего в том, что они отражают общественичю сторону жизни жившего здесь некогда населения. В дальнейшем, когда в Двине будут открыты жилые дома общинников, безусловно, должны проясниться и другие, не менее важные вопросы, и, в первую очередь, вопросы, связанные с хозяйственной деятельностью жившего здесь населения. Но даже и сейчас, когда мы подводим первые итоги, древний Двин предстает перод нами как жруппый ремесленный и религиозный центр Араратской равнины, процветавший здесь накануне урартского на-

К сожалению, жилые комилексы остаются пока пераскрытыми. Только последующие исследования смогут дать ответ на вопросрасполагались ли жилища здесь же, вокруг открытых святилищ, или святилища, сконцентрированные в одном месте, были преднамеренно изолированы от носеления, которое находилось где-то поблизости. Как мы пытались показать выше, в Закавказье на рубеже П--I тыс. до и. э. существовали обе традиции, и святилища сооружались как на самих носелеинях (Ховле-гора, Сары-тепе), так и вдали от пих (Катналисхеви, Мели-геле, Мелаани). Вместе с тем в Двине последнему как будто противоречат три обстоятельства: во-первых, расположение святилниц на различных, удаленных друг от друга участках -- в верхней части ходма и у юго-западного его подпожья; во-вторых, находки наряду с культовой посудой небольшого количества сосудов так называемого кухонного типа; в-третьих, террито-

риальная близость могильников с более или менее обычным инвентарем раннежелезного века, указывающим на то, что здесь хоронили рядовых общинныков. Особенно в этом плане показательны сосуды, которые в отличие от нестандартной ритуальной посуды святилищ, имеют повседневный, чисто утилитарный характер. Они значительно меньших размеров, нежели сосуды из святилищ, продназначавшиеся для коллективной трапезы и возлияний, и лишены каких-либо символических укращеинй. Из металлических вещей здесь обнаружены в разных местах три крупных наконечшика коний с листовидным пером и длинной разрезанной втулкой, ніейная гривна, скромные браслеты и жольца. Анализ этих предметов позволяет говорить о синхронности могильника с мастерокой и святилищами.

Таким образом, есть больше оснований думать, что жилые постройки в Двине находились рде-то совсем рядом, как это было, скажем, в Ховле-гора или Сары-тене. В связи с этим на намять приходит нолностью раскрытое поселение Чатал-Гуюк, где святилища располагались между домами. Топография и количество святилищ позволили в свое время Дж. Мелларту прийти к заключению, что примерно на 2—6 домов в этом поселении приходилось одно святилище. Исходя из того, что наждый дом принадлежая парной семье, им было сделано следующее предположение-в одних и тех же святилищах совершали обряды несколько семей, связанных какими-то хозяйственными либо родственными узами и объединенных таким образом в более крупные социальные ячейки,

Мы уже знаем, что мастерская и святилища. Двина существовали одновременно и что

<sup>1</sup> I. Mellart. Catal Huyük, London, 1967.

гранднозный пожар, возникший на холме, одповременно уничтожил все постройки. При просмотре строительных остатков всего ансамбля в целом, даже беглый взгляд на расположение мастерской, как бы зажатой междвумя святилищами, наталкивает на мысль о существовании внутренией, функциональной связи между этими различными в своей социальной основе общественными постройками. Наблюдения в поле показали, что такое совмещение не могло быть случайным. Скорее всего, это был хорошо продуманный проект, в основе которого лежало мировоззреине древних общинников. К сожалению, добытые во время раскопок материалы не позволяют однозначно ответить на вопрос, каков был характер связи этих двух комилексов. Возможно, дальнейшие расконки свет на эту проблему. Нам же остается лишь осторожно высказать некоторые соображения.

К сожалению, прежде всего остается неизвестным, какую социальную окраску посили древине двинские культовые комплексы-предназначались ли они для совершения семейных, родовых или общинных обрядов или являлись подобием древневосточных храмов, во главе которых стояли жрецы и храмовая администрация. О существовании на Южном Кавказе в VIII-VII вв. до н. э. жреческой прослойки говорят отдельные погребальные намятники, отмеченные некоторыми специфическими особенностями. В Армении это прежде всего Лори-бердский могильник2, где принадлежность покойников к жречеокой касте дожументируется положением в могилы большой серии драгоценных изделий ювелирного некусства и особой категории посуды, несущих на себе столь характерную для намятииков Двина и других культовых комплексов Кавказа «небеспую» символику. Здесь мы встречаемся с огромной серней зменноголовых браслетов (в погребении № 4 было 58 браслетов), выполненных в золоте, серебре и броизе, золотыми диадемами с фантастическими зооморфиыми фигурами, золотыми подвесками с головками каких-то идольчиков, наконец. с обилием ритуальной посуды (в погребении № 2 было 45 сосудов), с фигурками баранов, колосьев интенццы и знакомых нам символов солица, небесной воды, древа жизни.

В плане сказанного представляется весьма заманчивым предположить, что в Двине

открыты своеобразные храмы с прихрамовой мастерской, в которой наряду с изделиями, предназначенными для совершения ритуала («солнечные» и «луппые» подвески, ожерелья из раковии и драгоценных камией и др.), изготовлялось оружие и предметы быта, постунавшие в распоряжение храмовой организации. Такого рода мастерские в древности быви хорошо известны на Переднем Востоке, в Эгейе; они работали при храмах в городах Шумера<sup>3</sup>. В качестве одного из примеров можно привести, скажем, литейную мастерскую по изготовлению вотивных предметов в святилние Олимини—одном из крупнейших религиозных центров Греции. Мастерские были и в других, более скромных культовых местах, например, в храме Аполлона в местечке Бааса, в Аркадии. В таких культовых центрах и святилищах сканаивалось огромное количество припошений, среди которых большое место занимали металлические изделия. Педавно две прихрамовые мастерекие, где изготовлялись предметы культа, были открыты в древнем Пенджикенте<sup>5</sup>.

Аналогичную картипу мы наблюдаем и в некоторых южнокавказских святилищах. Напомиим, что в Мелаапи только пожертвованное оружие составляло 234 экземиляра, тогда как в Мели-Геле I общее число пожертвован-

ных предметов достигало 86000.

Как было показано выше, металлургические культы отправлялись на Кавказе с древнейших времен, причем на протяжении многих столетий различные церемонии происходили в первую очередь в святилицах. На это прямо указывают такие находки, как миниатюрные модели топоров, льячиков, тиглей в святилищах Арича и Катналисхеви, а также воздвигнутая на алтарь глиняная модель секиры и лежавшие у подножия алтаря формы для отливки искоторых изделий в святилище Нагаргора. Очевидно освящение всех этих предметов было необходимо для успешного выполнения жаких-то производственных процессов.

Логично думать, что определенные церемонии, связанные с производственной деятельностью, выполнялись и двинскими ремесленниками. Эти церемонии могли происходить в соседних святилищах. А если так, то можно

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> С. Г. Лепеджин. Золотые и серебряные украшения из второго погребения Лори-Берда, ИФЖ, 1971. № 1. с. 271; ее же, Лори-бердский могильник, СА, 1974, № 2, с. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> K. B. Maxwell-Hystop, The Ur Jewellery, Iraq. VXXII, 1960.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Р. В. Шмидт. Очерки по истории горного дела и металлообрабатывающего производства, Д., 1935.

<sup>5</sup> В. И. Располова. Новые данные о мастерских Поиджикента. Тезисы докладов на археологическом иленуме, посвященном открытиям 1974 г. Киев, 1975.

предположить, что наряду с отправлением культа илодородия, порожденного аграрноскотоводческим и охотничьим укладами хозяйства, в святилищах Двина отправлялись различные «металлургические» культы.

Может быть стоит вспоминть, что с культом была связана привилегированная часть ремесленников на Переднем Востоке. Уже в старовавилонское время они входили в категорию так называемых стіb-biti («входящий в храм»), которые наряду с жрецами и администрацией допускались во все части храма в обладали правом на совершение храмового ритуала<sup>6</sup>. Ремесленинки были также в числе стіb-biti и в селевкидской Вавилонии<sup>7</sup>. Срединих документы упоминают, в частности, медников и ювелиров.

В заключение нам остается сказать несколько слов о дате двинского комплекса. Его стратиграфическое положение между поселением так называемой журо-аракской культуры и археологическими остатками раннеармянского периода не вызывает сомпений. Монументальность каменных построек, а также двухметровая толща культурных наслоений являются показателями длительной жизии намятника. Мы этот промежуток времени определяем по крайней мере двумя-двумя с половиной столетиями. Абсолютная дата нашего комплекса устанавливается, главным образом, по металлическим формам, ибо подавляющая часть посуды Двина, предназначенная для религиозных церемоний, носит специфический характер и трудно соотпосится с посудой окружающих жомилексов Армении. тем, общий облик этой керамики, на которой уже полностью отсутствуют узоры нанесенные дощением или состоящие из врезных треугольных шевронов, прямо указывает на болес позднюю ее дату, нежели, скажем, комплексы Артика, Лчашена, Кармир-берда, Кулиджана и др. (XIII --XII вв. до и. э.) $^8$ . Наибольшее сходство с двинской керамикой в Армении проявляет посуда из «слоя со следами ножаров» Мецамора, особенно крунные культовые сосуды для ритуального зерна, украшенные рельефными изображениями змей, а

6 The assyrtan dictionnary, 1958, Chicago, v. E. p. 290, s. v. "erib-biii." также нелощеные горшки с зигзагообразными и семечковидными поясками<sup>9</sup>. Этот слой суммарно датируется X—VIII вв. до н. э. Апалогии мецаморским сосудам Э. В. Ханзадян паходит в поселениях Араратской равшицы (доурартский Кармир-блур, Муханнат-тана), в намятниках Кировабад-Ханларской грунны и Казахского района Азербайджана (Сары-тене и др.), в Юго-Осетии (Нацаргора), в Триалети (Цишкаро).

Двинский металл и некоторые украшения полностью соответствуют названной дате. Особенно характерны в этом отношении найденные в мастерской обломки мечей, кинжал и всалий. Датировка их ограничивается первыми веками I тыс. до п. э., причем позже VIII в. до п. э. подобные формы в Закавказье

не встречаются.

Как уноминалось выше, мастерская и святилища подверглись грандпозному пожару, который дочен до нас в виде монцюго угольного слоя, перекрывшего все материальные остатки. На внезанность катастрофы указывают разбросанные повсюду вещи. Жизны на несколько веков после жатастрофы прекратилась.

Итак, исхоля из археологических находок, гибель всего двинского комплекса должна быть прпурочена к VIII в. до п. э. Анализ угля, взятого из пенелища (на глубине 6,2—6,5 м), привел примерно к тем же показателям. Возраст намятника в лаборатории ЛО ПА АН СССР определен в 2670±70 лет, т. е. 720±70 лет до н. э.

Открытая в Двине картина не является для Закавказья неожиданной. Расконки ряда спихронных поселений Араратской равшины и прилегающих к ней районов показали, что воселения эти были уничтожены гранднозными пожарами. Повсюду мощный слой золы и угля лежал на материальных остатках предурартского времени. Это упоминавшееся уже поселение Кармир-блура<sup>10</sup>, Муханиат-тапа, Мецамор<sup>11</sup>. Разрушения обнаружены также

<sup>7 «</sup>Входящие в храм» отличались от остальной массы трудицихся в храмовом холяйстве имущественным положением и квалификацией и обладали в связи с этим определениями привидетиями, которые не имели прочие, в частности, правом участия в ригуалах («иходящие в храм»). См.: Г. Х. Саркисли, Город седевкидской Вавиловии, ВДИ, 1952, № 1, с. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Т. С. Хачатрян. Материальная культура древнего Артика, табл. 9—23; А. А. Мартиросян. Армения в эпоху брональ... с. 81—160; Г. Е. Аргиян. Материаль из раскопок Кармирбердского могильника в Музее Грузии, Вестиик Ереванского Упиверситета, 1970, № 1, рис. 1; его же. Освоение железа в Армении и на Южном Кавказе, ИФЖ, 1972. № 2, с. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Э. В. Ханладян и др., указ., соч., рис. 120—128, табл. XI, 1—3; XXXV, 4; XXXVIII, I—4.

 <sup>11</sup> А. А. Мартиросян. Армения в эпоху броизы...
 11 Б. — 173. 189; его же. Город Тейшебании, с. 63.
 11 Э. В. Ханзадян и др., указ. соч., с. 189.

в Шпраке (Ленинаканское поселение) <sup>12</sup> и в долине реки Агстев (Сары-тепе<sup>13</sup>, Баба-дервиш<sup>14</sup>).

О политических событиях, происходивших в первой половине VIII в. до и. э. в южных районах Закавказья, повествует знаменитая Хорхорская летопись, высеченная на Ванской скале, а также камин клинописной стелы, заложенные в стены церкви Сурб-Саркие в Ване<sup>15</sup>. Здесь рассказывается о военных ноходах и мириых деяниях урартского царя Аргишти I, сына Менуа, время правления которого падает на 786—764 гг. Среди его северных кампаний значится нокорение ряда страи, локализующихся в областях Араратской равшины, Ширака, в приурмийских и присеванских районах. Большинство исследователей зафиксированные расконками следы пожа

рищ связывает с опустошительными урартскими походами нервой половины VIII в. до н. э. Иной трактовки эти события в литературе не получили. Логично предположить, что расположенные в сердце Араратской равнины святилища и мастерская древнего Двина подверглись той же участи.

О том, как происходил штурм холма, мы не знаем. По-видимому, в атаке участвовали урартские лучинки, железные нажонечники стрел которых, точь-в-точь такие же, как на Кармир-блуре<sup>16</sup>, были обнаружены автором бо время расчистки пола первого святилища. Одна из стрелок, ударившаяся о больной сосуд, стоявший в этом святилище, от веныхнувшего пожара слегка расплавилась и намертво прикрешилась к степке сосуда (рис. 32, табл. XVIII). Местный сосуд с «приварившейся» к нему урартской стрелжой, храняцийся в Историческом музее Армении, является археологическим документом, повествующим о гибели построек на Двинском холме.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> А. А. Калантар. Открытие дохалдского поселения близ Ленинакана, ППДО, 1934, № 9—10, с. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> *Н. Г. Нариманов.* Археологические раскопки в Сары-тепе. Тр. ИАН Азерб. ССР, Баку, 1963, XVI, с. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> В. Алиев. Археологические раскопки в урочище Баба-дервии, СА, 1971, № 2, с. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Б. Б. Пиотровский. Ванское царство. М., 1959, с. 66.

<sup>16</sup> Урартские железные наконечники стрел, имеющие крупные размеры и миндалевидную форму, резко отличаются от броизовых наконечников закавказского типа. См.: Б. Б. Пиотровский. Қармир-блур І. Ереван. 1950, рис. 22.

#### СПИСОК СОКРАЩЕНИИ

АО — Археологические открытия.

БКНАИ — Бюллетень Кавказского историко-археологического института в Тифлисе.

ВАН — Вестинк Академин наук,

ВГМГ — Вестинк Гос. музея Грузии.

ВИМК — Вестинк истории мировой культуры.

ВОН- Вестинк общественных наук АН Арм. ССР.

ГАИМК — Государственная Академия истории материальной культуры.

ЗКВ - Записки коллегии востоковедов.

ЗКОРГО — Записки Кавказского отделения Русского географического общества.

ЭКОИРЭО—Записки Кавказского отделения императорского Русского этнографического общества.

ИАН — Известия Академии наук.

ИАзГНИИ — Известия Азербайджанского государственного научно-исследовательского института.

НИИЛ АрмФАН ССР—Известия Института истории и литературы Армянского филиала Академии наук СССР.

ИФЖ — Историко-филологический журнал,

КСИА - Краткие сообщения Института археологии.

КСИИМҚ — Краткие сообщения Института истории материальной культуры.

КЭС - Кавказский этпографический сборник.

МАК - Материалы по археологии Кавказа,

МКАЭН — Международный конгресс антропологических и этнографических наук.

МКА — Материальная культура Азербайджава.

ПСЭИДО — Проблемы социально-экономической истории древних обществ.

СМОМПК — Сборник материалов для описания местностей и племен Кавказа.

СА — Советская археология.

СЭ — Советская этнография.

ТГИМ — Труды Государственного исторического музея.

ТГИМА — Труды Государственного исторического музея Армении.

ТИЭ — Труды Института этнографии.

ТЮТАКЭ—Труды южно--туркменской археологической комплексной экспедиции.

УЗАПИ — Ученые записки Азербайджанского политехнического института.

AJA - American lournal Archaeology.

AS - Anatolian Studies

ESA - Eurasia septentrional Antiqua

TTK - Turk Tarich Kurumu

#### СПИСОК ТАБЛИЦ

- 1 1. Вид с востока на Двинский холм.
  - 2. Южный участок раскона.
- И 1. Южный участок раскона.
- 2. Южный участок раскона (виереди канитальная степа).
- III 1. Қапатальная стена.
  - 2. Южный обрез раскопа.
- IV 1. Южный участок капитальной степы.
  - 2. Часть помещения первого святилица,
- V 1. Остатки металлургического горна.
- 2. Алтарное возвышение первого святилища.
- VI Фундаменты стен мастерской.
- VII Алтарная стела второго святилища.
- VIII Ритуальный глиняный кубок,
- IX XI Ритуальные карасы.
  - Х11 Алтариая стела третьего святилища,
  - XIII 1. Глиняный идольчик и алтарь третьего святилища.
  - XIV 1-2. Крупные кувинны с высоким горлом.
  - XV 1--2. Круппые кувшины с высоким горлом.
- XVI 1-5. Крупные сосуды е раструбным горлом.
- XVII 1—3. Крупные «бычьеголевые» сосуды.
- XVIII 1. Крупный сосуд биконической формы с низким горлом.
  - 2. Деталь сосуда.
- XIX 1—2. Крупные сосуды биконической и круглой формы.
- XX 1—2. Крупные двуручные сосуды яйцевидной формы.
- ХХІ І. Плоская орнаментированная миска.
  - 2. Ритуальный сосуд.
- XXII Предметы, связанные с металлопроизводством.

- 1. 2 глиняные сонла; 3 болванка; 4, 6 куски металла; 5 круглый слиток.
- ХХИ Литейные формы.
  - 2 формы для отливки украшений; 3 форма для отливки илоского топорика; 4 — форма для отливки наконечинков стрел.
- XXIV 1—2. Форма для отливки паконечинков стрел. XXV Предметы из мастерской.
  - броизовый кинжал; 2—4 броизовые наконечники стрел; 5, 11 железные наконечник стрелы и топор; 6 броизовое украшение; 7 броизовый нож; 8, 9 броизовые браслет и колечко; 10 броизовый бубенчик; 12 серебряная ручка от сосуда; 13 броизовый пеалий; 14 костяная рукоятка.
- XXVI Предметы из мастерской (1—2, 6—7) и находки из могильников (3—5).
  - 2 броизовые массивные кольца; 3—5 броизовые наконечинки копий, обнаруженные в Двинском оросительном канале и на Двинском поле; 6 — каменный штами; 7 — наковалыя.
- XXVII Предметы из мастерской.
  - 1. Раковины каури заготовки бус.
  - 2. Пастовый бисер.
- XXVIII Алтарные стельь
  - Случайная находка.
  - 2. Алтарная стела четвертого святилища.
- XXIX 1—5. Сосуды из могильников около Двинского холма.
- ХХХ Сосуд для хранения сели. Анаранский район.



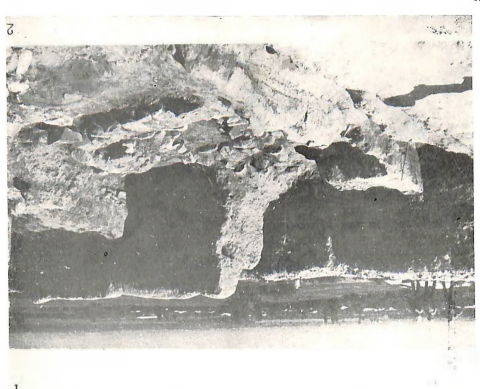
# ТАБЛИЦЫ ԱՂՅՈՒՍԱԿՆԵՐ





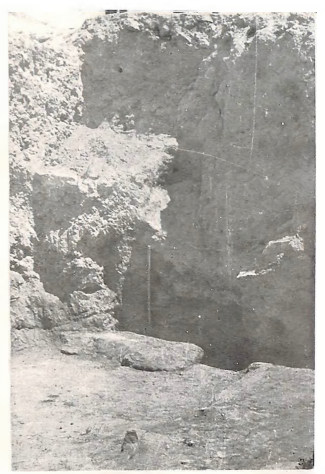












Ξ





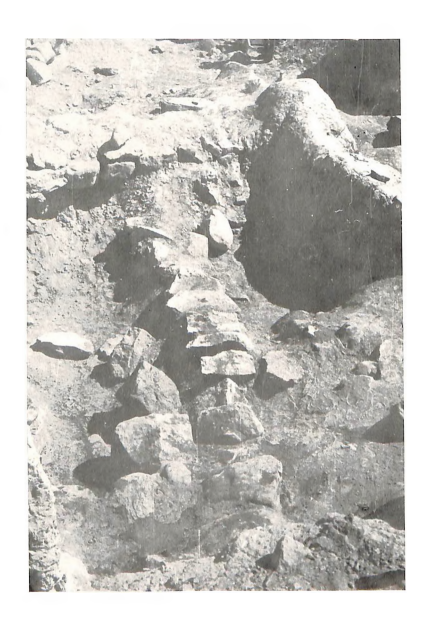
0



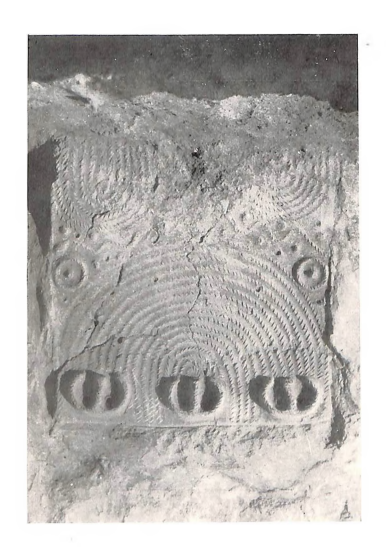


1



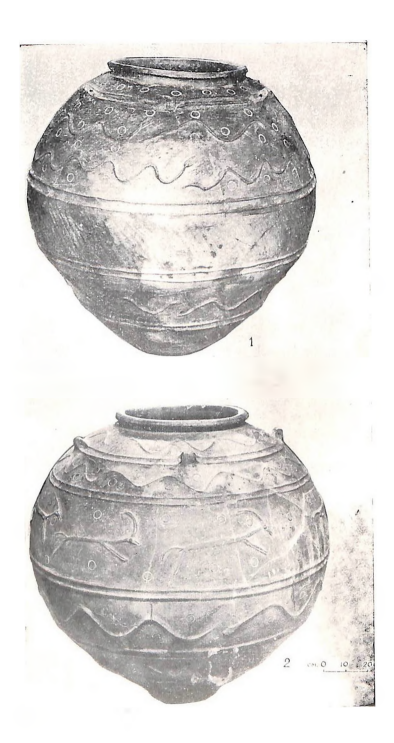


- 10





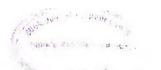




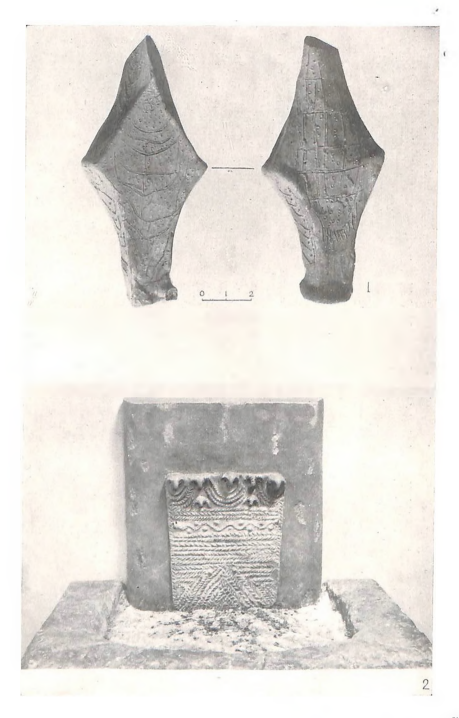






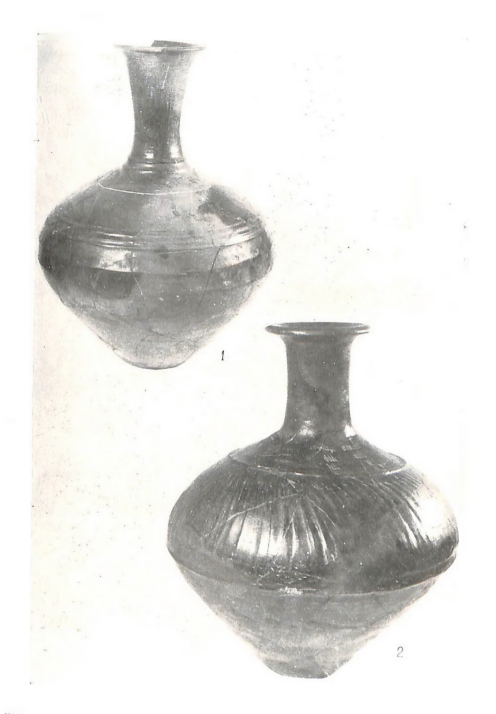








хШ



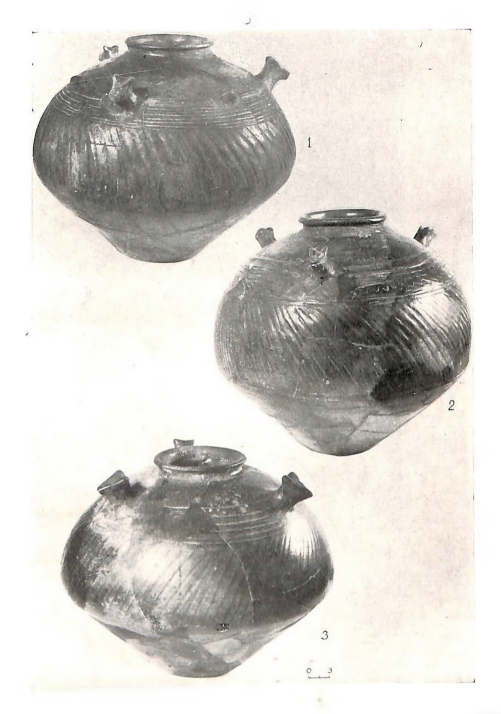
XIV



xv

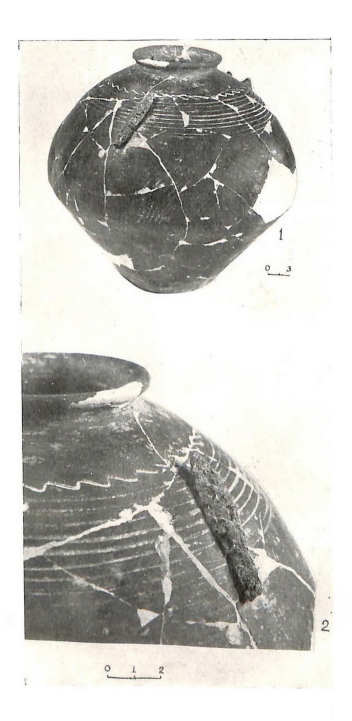






## XVII



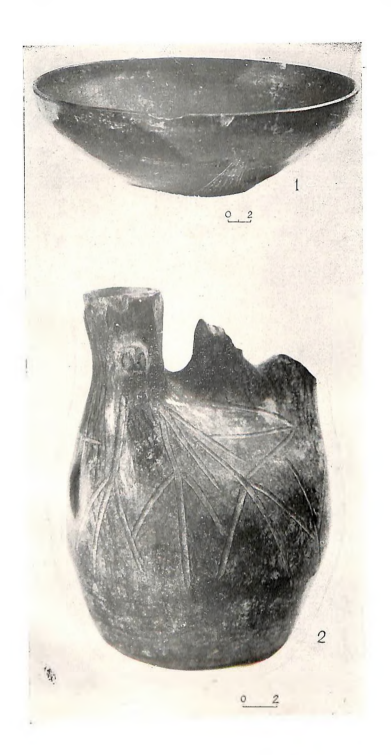




XIX



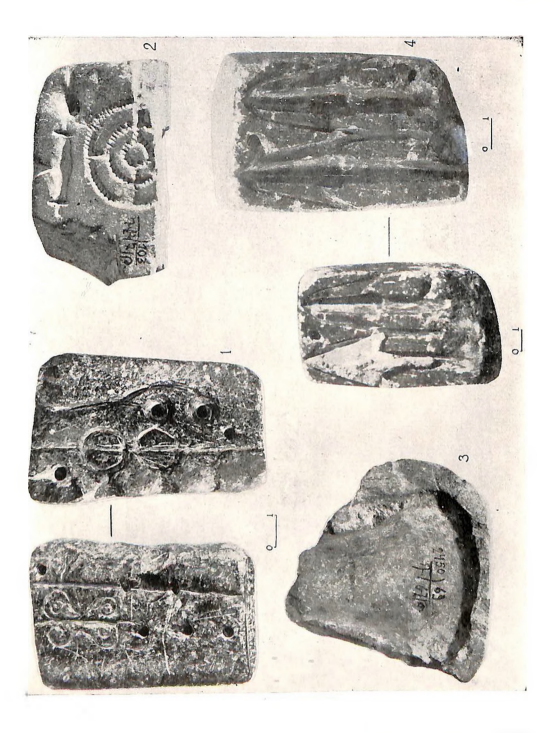




XXI



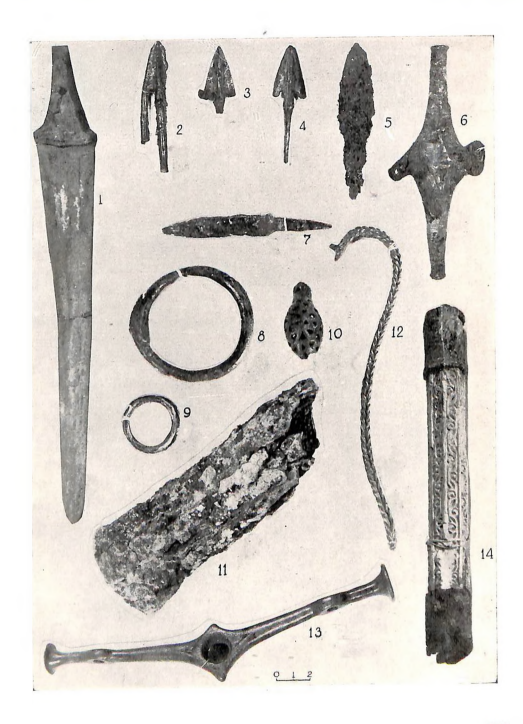




## XXIII





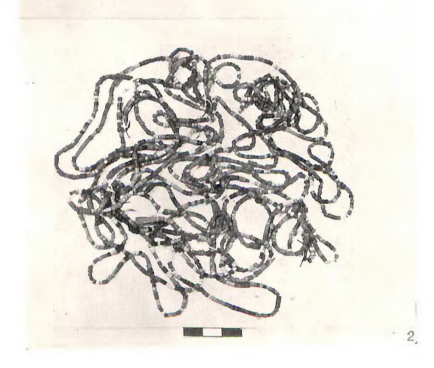






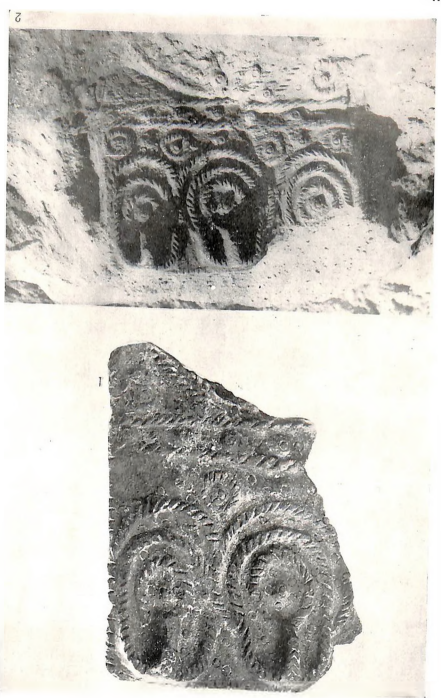
XXVI

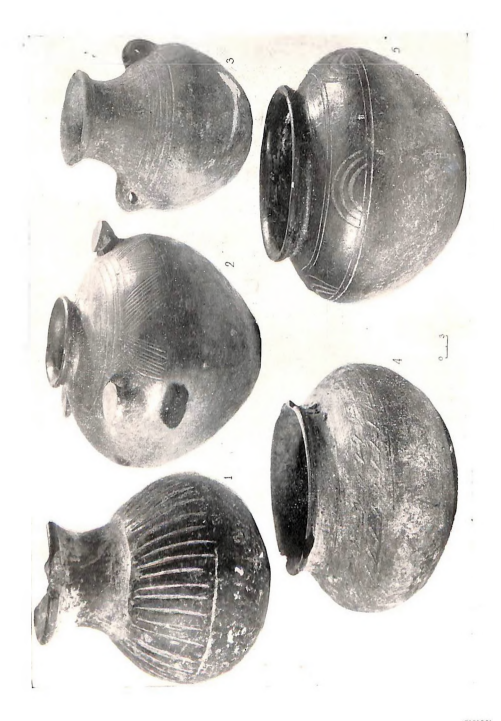




XXVII







XXIX







### оглавление

| Глава I. Ра                 | екопки др               | х шийэни <b>э</b> | комп   | лексов |     |
|-----------------------------|-------------------------|-------------------|--------|--------|-----|
| Двина.                      |                         |                   |        |        | 5   |
| Глава II. Др                |                         |                   |        |        |     |
| нагорья 1                   | і некоторы              | е их апа:         | тоги.  |        | 40  |
| Глава III. Ку<br>графически | льты древ<br>не паралле |                   |        |        | -19 |
| Глава IV. Д                 | винская м               | еталлообра        | абатыв | ающая  |     |
| мастерская                  | я и культ               | металла.          |        |        | 80  |
| Заключение                  |                         |                   |        |        | 105 |
| Таблицы                     |                         |                   |        |        | 111 |
| Список таба                 |                         |                   |        |        |     |

## кушнарева каринэ христофоровна Древнейшие памятники двина

Нечатается по решению ученого совета Института археологии и этнографии АН Армянской ССР

Редактор издательства Р. А. БАГДАСАРЯН Художник К. К. КАФАДАРЯН Худож. редактор Г. Н. ГОРЦАКАЛЯП Технич. редактор С. К. ЗАКАРЯН Корректор С. Г. ПИРОЕВА

ВФ 06609

Пзд. 4402

Заказ 866

Тираж 1000

Сдано в набор 30/V1 1976 г. Подписано к нечати 22/XII 1977 г. Неч. 7,0 л.  $\pm$  30 таблин. Усл. неч. л. 18. изд. 14,7 л. Бумага № 1,  $60 \times 90^4/_8$ . Цена 2 р. 65 коп.

> Пздательство Академии наук Армянской ССР. 375019 Ереван, Барекамутян, 24-г. Типография Издательства АН Армянской ССР





ԳԱՍ Դիմնարար Գիտ. Գրադ. FL0398855

