

## ՇԵՔՍՊԻՐԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՀԱՅԿԱԿԱՆ ԿԵՆՏՐՈՆ

# CLEUMPLULUL

Խմբագրությամբ ՌՈՒԲԵՆ ԶԱՐՅԱՆԻ

7

2ԱՅԿԱԿԱՆ ՍՍՀ ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԱԿԱԳԵՄԻԱՅԻ ՀՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆ ՖՐԵՎԱՆ 1985 Տպագովում է Հայկական ՍՍՀ ԳԱ աովեստի ինստիտուտի գիտական խորնոդի որոշմամբ

Գիոքը նռատառակության հնչհռաջխավորել առվեստագիտության թեկնածու Ս. ԲԱՅԱՆԴՈՒՐԸ և բանասիրտկան գիտությունների թեկնածու Ռ. Վ. ՄԱՐԳՈՒՆԻՆ

**č** 537

Շեքսպիսական (2002 ԳԱ, արվեստի ինտ., Շեջսպիրագիտ. Տայկ. կենտրոն; խմբ. Ռ. Զարյանի.— Եր.։ 2002 ԳԱ.

[9hpp] 7. 1985. 292 59:

Գրթում ներկայացված նյուները նվիրված են Շեջսպիրի և նրա առանձին գործերի գաղափարական և ոճական հարցերին, համաշիարհային գրականունյան և տեսական մտքի մեջ նրա անդրադարձներին, շեջսպիրյան դրամաների նարգմանունյան և նատերական վերստեղծումների հետ կապված խնդիրներին։

Գիրջը նախատեսված է մասնագետների և ընթերցող լայն հասարակայնության համար։

907 83. 34UP

Z

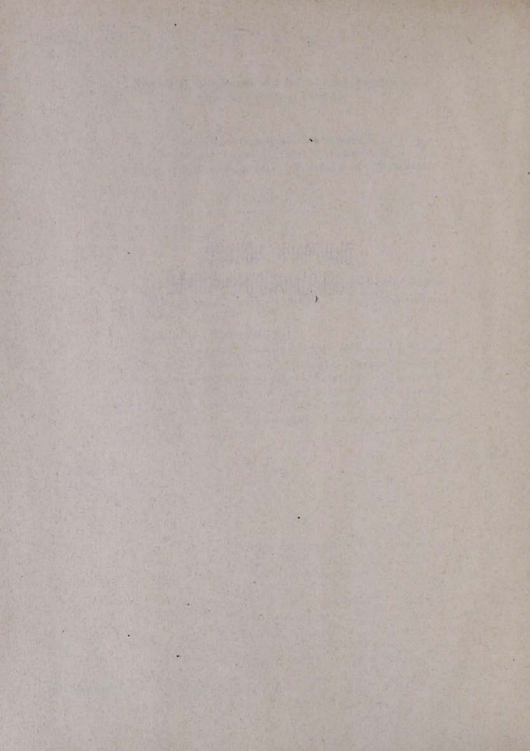
4907000000

C----84-85 703 (02)-85

> Академия наук Армянской ССР Институт искусств Армянский центр шекспироведения Ш Е К С П И Р А К А Н под редакцией РУБЕНА ЗАРЯНА Книга седьмая (на армянском языке) Издательство АН Армянской ССР Ереван—1985

C 2mjumut UU2 94 Grumwruhynipinit, 1985

ՇԵՔՍՊԻՐԻ ԿՑԱՆՔԸ ԵՎ ՍՏԵՂԾԱԳՈՐԾՈՒԹՑՈՒՆԸ



#### նշևն ՄՈՒՐԱԴՏԱՆ

# ՆՈՐԻՑ ՀԱՄԼԵՏԻ ԱՌԵՂԾՎԱԾԻ ՄԱՍԻՆ

«Համլետը» Շեքսպիրի ստեղծագործունյան բարձրակետն է ոչ միայն դրամատիկական արվեստի տեսակետից, այլև գաղափարական հարստության։ Հումանիզմը համահվրոպական առումով ապրում էր իր ծաղկումը ու ճգնամամը միամամանակ։ Անգլիական պատմության նկատմամբ ամենահոռի հայացը ունեցող Շերսպիրը սփոփիչ քիչ բան էր տեսնում ժամանակակից հասարակական ու քաղաքական կյանքում։ «Ռոմեո և Ջուլիհտը» նույնպես ողրերդունյուն է, բայց լավատհսական ողբերգունյուն. արևի առաջին ճառագայններով է ողողված այն։ Դրան հակառակ, «Համլետի» հերոսներն ապրում են մի տեսակ անբնական խավարում, մի միջավայրում, որը նեխած ու քայքայված է վերից մինչև վար։ Օբյեկտիվորեն այն խտացած պատկերն է ողջ երկրում տիրող նհիսվածության, քայքայվածության, փտումի, այն համընդհանուր shiniquish, nph dapop qifuudan sapave minuha ti ih maubaus Undaumuգետ Շեջսպիրը գաղափարների հարստությամբ անհամեմատ ավելի է բարձր, քան ժամանակի մտածողներից շատերը։ Եվ դա՝ երևույթների խորքը թափանցելու կախարդական ձիրքի շնորհիվ։ Իրական կլանքում Շեքսպիր-քաղաքացին կարող էր լուսավորված միապետի կողմնակից լինել կամ չլինել, կարող էր օրինակելի բողոքական լինել կամ չլինել, բայց մտածողությամբ շատ բարձր էր իր ժամանակից։ Ի դեպ, այդպիսին են եղել բոլոր մեծ արվեստագետները բոլոր ժամանակներում. Նարեկացի, Դանթե, Լեոնարդո դա Վինչի, Գյոթե, Rujquuly, Snjumnj ...

Այնպես, ինչպես Դանթեն կանգնած էր խոր միջնադարի և նոր ժամանակների Համփաբաժանում, այդպես էլ երկու դարաշրջանների միջև էր կանգնած և Շեջսպիրը, այն տարբերությամբ, որ եթե Դանթեն կանգնած էր այդ հեղաբեկման սկզրում, Շեջսպիրը գտնվում էր վերջում. իտալական հանձարը սկսում էր այն, ինչ պիտի ավարտի հասցներ բրիտանականը. մեկն ավետում էր Վերածնության արևածագը, մյուսը՝ նրա մայրամուտը։ Համլետի խարակտերի քննունյունը հավանորեն պետք է սկսել այն հարցի մեկնաբանունյունից, նե ի՛նչ է եղել նա մինչև ողրերգությունը, Վիտենբերդից վերադառնալուց հետո մինչև էլսինորի աստիճաններով բարձրանալը։

Համլետի հասուն լինելը, նրա տարիքը մակաբերվում է ողբերգության հետևյալ տվյալներից.

Գերեղմանատան տեսարանում գերհղմանափորը մի նոր գանգ է Հանում Հողից։ «ԱՀա՛ քեղ մի գանգ,— ասում է նա։— էս գանգը ամբողջ քսաներեք տարի Հողի տակն է մնացել»։

Պարզվում է, որ գանգը Ցորիկինն է, թագավորի խեղկատակինը։ Համլեաը հիշում է նրան. «...հաղար անդամ ինձ դրել է ուսերին ու ման ածել»։ Եթե խոսքը վերաբերում է 6—7 տարհկան հասակին, ապա նա այժմ երեսուն տարեկան պետք է լինի։

Հարկ կա<sup>®</sup> արդյոք ասելու, Թե ինչու է այս տեսարանում հեղինակը նրան 30 տարեկան դարձրել։ Շեքսպիրի համար էականը հոգեբանական հավաստիուԹյունն է։ ԵԹե գերեղմանափորի հետ խոսելիս անհրաժեշտ է, որ նա հասուն լինի, դարձնում է հասուն. չէ<sup>®</sup> որ իր ապրած տառապանքով նա վաղուց արդեն պատանի չէ։ ԵԹե նրան պետք է, որ խարված լինելու պատճառները Թվելիս ՕԹելլոն հիշի իր տարիքը, ուրեմն նա պիտի իրեն ծեր համարի.

#### Унгув щштбште шзи է, пр дар bd...

Կարևորադույն այս միտքը անպայման պետք է հիմնավորել, և ես ահա վկայակոչում եմ մեծն Գյոխեին։ Էջերմանին հասկանալի դարձնելու համար արվեստի այս առանձնահատկությունը, Գյոթեն ասում է.

«Հեռու գնալու կարիք չկա... Ես կարող եմ տասնյակ օրինակներ ցույց տալ Շեքսպիրի ստեղծագործություններում։ Վերցնենք միայն «Մակբեթե»։ Երբ լեդի Մակբեթն իր ամուսնուն ոճիրի է մղում, ասում է.

#### bpbfumbbp to ubbi ha upsand ...

Ճի՞շտ է արդյոք սա, Թե՞ ոչ,— ոչ մի նշանակուԹյուն չունի, բայց լեդին այդ ասում է և պիտի ասեր՝ իր խոսքը տպավորիչ դարձնելու համար։ Պիեսի պործողուԹյան հետագա ղարգացման ընԹացքում, երբ Մակդուֆն ստանում է իր ընտանիքի կործանման բոԹը, վայրի կատաղուԹյամբ գոռում է՝

Նա երեխաներ չունի ...

Մակդուֆի այս խոսքը հակասում է լեդիի ասածին, սակայն Շեքսպիրին ղա չի անհանգստացնում։ Նա միայն մտածել է տվյալ պահին ասված խոսջերի ուժեղ տպավորության մասին, և ինչպես լեդին՝ իր խոսքին ուժ տայու Համար, պարտավոր է ասել. «Երեխաներ եմ սնել իմ կրծքով», այդ նույն նպատակով էլ Մակղուֆն ասում է. «Նա երեխաներ չունի՞»։

Չի կարելի,— շարունակում է Գյոթեն,— նկարչի յուրաքանչյուր վրձնահարվածի կամ բանաստեղծի յուրաքանչյուր բառի արտահայտած իմաստն ամենուրեք խիստ ճշտորեն և տառացիորեն հասկանալ։ Համարձակ ու աղատ ոգու կողմից ստեղծված գեղարվեստական ստեղծագործությունն ավելի շուտ պիտի դիտել ու հիանալ, որքան հնարավոր է, նույնքան աղատ ոգով։ Եվ նույն ձևով հիմարություն կլիներ, եթե մենք Մակբեթի

bud Sudap ungulup dupp ...

բառերից այն հետևությունը հանհնք, թե լեդին այնքան երիտասարդ է, որ դեռ ծնունդ չի ունեցել։ Նմանապես անմտություն կլիներ, եթե մարդ պահանջեր, որ լեդին որպես երիտասարդ կին ներկայացվի բեմի վրա։

Շեջսպիրը երբեջ չէր ստիպի Մակբենին ասել այդ բառերը, որպեսզի դրանով ցույց տար լեդիի երիտասարդ լինելը։ Մակբենի բառերը, ինչպես նաև լեդիի և Մակդուֆի վերևում հիշատակված արտահայտունյունները ասվում են միայն հռետորական նպատակով և դրանով միայն մի խնդիր են հետապնդում, բանաստեղծն ստիպում է իր հերոսներին տվյալ տեղում ասել այն, ինչ պահանջվում է ասված խոսջը տպավորիչ և լավ հնչելու համար, առանց մտահոգվելու և հաշվի առնելու, որ այդ խոսջը կարող է հակասել մի այլ տեղում ասված խոսջին» (1827 նվականի ապրիլի 18-ի գրառումը)։

Չի մոռացվում նաև այն խոսքը, որ սուսերամարտի տեսարանում Համլետի մասին ասում է մայրը.

Hes fat, and scand of breath.

Այս iat-ը բոլոր Թարգմանիչները բոլոր լեղուներով կարդում են ճարպ, Ճարպոտ և այլ կերպ էլ կարդալ չեն կարող, մինչդեռ պարզ տրամաբանու-Թյամբ խոսքը վերաբերում է ոչ Թե ճարպոտ, այլ քրանած լինելուն, քանի որ դրան անմիջապես հետևում է.

Here, Hamlet, take my napkin, rub thy brows.

Վերջապես Թագուհին չէր կարող Թաշկինակ պարզել որդուն, եթե այդ պահին նրա ճակատին բրտինը չնկատեր։

Ուստի և միանդամայն տրամաբանական պիտի համարել այն ենթադրությունը, թե այս բառը՝ iat, Շեջսպիրի ժամանակ նշանակել է նաև բրտնած։ Եթե ո՛լ մի ապացույց էլ չլիներ, Շեջսպիրի վկայությունը բավական պիտի լիներ դրա համար։

Համլետի տարիքի հարցը քննելիս վկայակոչվում է այն հանդամանքը, որ նրա դատողությունները շատ են խոր ու բարդ, շատ են փիլիսոփայական մի

9

երիտասարդի համար։ Սա առաջին հայացքից կարող է իսկապես համողիչ լինել, բայց միայն առաջին հայացքից։ Այս դեպքում անտեսվում է արվեստի այն օրենքը, ըստ որի բոլոր կերպարները հիպերբոլիկ են. դա վերաբերում է ինչպես գեղանկարչությանը, քանդակագործությանը, նույնպես և գրականությանը։ Այդպիսիք են Ռաֆայելի Աստվածամայրը, Միքելանջելոյի Դավիթը, Մովսեսը, Սերվանտեսի Դոն Քիշոտը, Գյոթեի Ֆաուստը, Դոստոևսկու Իվան Կարամաղովը, – բոլորն անխտիր։ Մի անգամ էլ հիշենք Գորկու խոսքը. «...Արվեստը նպատակ է դնում չափաղանցնել լավը, որպեսղի այն ավելի լավ դառնա, չափաղանցնել մարդուն Թշնամի, նրան այլանդակող վատը, որպեսղի այն արթնացնի զղվանք. բորբոքի կյանքի ամոթալի նողկալիությունները ոչնչացնելու կամք...»։

Կա մի ոչ պակաս էական Հանգամանք ևս. մեր կյանքի ո՞ր Հասակում ենք մենք ավելի փիլիսոփայում, եթե ոչ Հենց երիտասարդ։ Հենց այն պատճառով, որ երիտասարդը չի ճանաչում իրական կյանքը, Հասու չի նրա խորախոր Հակասություններին ու բարդություններին,— մղում է նրան գիմելու Հայեցողական մտածողության, դնելու պրոբլեմներ, որոնք եթե տիեղերական էլ չեն, ապա Հակված են այդպիսիք դառնալու։

2

### Եվ այսպես, Համլետի տարիքի մասին։

Շեջսպիրի հերոսներից և ոչ մեկի տարիջը, եթե, իհարկե, վեճի առարկա է, չի կարելի որոշել՝ ելնելով մեր այսօրվա պատկերացումից մարդու տարիջի մասին։ Մեր ժամանակում ջաղաջակիրն երկրներում մարդու միջին տարիջը շուրջ յոնանասուն է։ Հարյուր տարի առաջ այդջան չէր, նրանից հարյուր տարի առաջ՝ ավելի ջիչ էր։ Մեկ հաղարամյակ առաջ այդ միջինը եղել է 21։ Պետջ է մտածել այս նվի մասին։ Տիցիանն ու Միջելանջելոն իրոջ արտակարգ երկարակյացներ են եղել, մեր այսօրվա հաշվումներով՝ մոտ երկու հարյուր տարեկան։ Շեջսպիրն ինջը ապրել է իր ժամանակի միջինից երկու անդամ ավելի։ Եվ, ընդհակառակը, մենջ չգիտենջ, նե որջան կլինի այդ միջինը երրորդ հադարայակի վերջում։ Ասել է նե՝ երիտասարդ, հասուն և ծեր պատկերացումները հարաբերական հասկացունյուններ են, երբ գործ ունենջ պատմունյան հետ։

Մեղ մնում է միայն հաշտվել այստեղից բխող հետևության հետ. Համլետը չի կարող միջին տարիջն ունենալ. ավելի տրամաբանական է, որ նա լինի դրանից երիտասարդ. ասենջ 18 կամ 17 տարեկան։

U.S.m.Shunke

Համլետն իր մոր միակ ղավակն է։ Եթե Գերտրուդին ամուսնացրած լինեն 16 տարեկան հասակում և եթե նա որդուն ունեցած լինի մեկ տարի հետո,

10

ապա մայրը որդուց մեծ պիտի լինի 17 տարով։ Ենե Համլետին 30 տարեկան տանք, ապա նա այժմ, իր տագրի կինը դառնալուց առաջ, 47 տարեկան է։ Ինքնին հասկանալի է, որ ցանկասեր Կլավդիոսն այդ տարիքի կնոջ հետ չէր ամուսնանա, որքան էլ գայնակղիչ լիներ նագուհի կին ունենալու գաղափարը։ Նույն պատճառարանունյամբ էլ Համլետը չէր կարող լինել ո՛լ 30, ո՛լ էլ 25 տարեկան։

#### Jungini.

Այժմ Եվրոպայում Հանրակրթական ուսման տևողությունը շուրջ տասը տարի է։ Միջնադարյան Անգլիայում եղել է 7։ Եվ 7 տարեկանից էլ սկսվել է ուսուցումը։ Շեքսպիրն ինքը սովորել է 7 տարի և դպրոցն ավարտել է 14 տարեկան Հասակում։ Րայց նա ոչ Թե Թերի կրթություն ունի մեր այսօրվա պատկերացմամբ, այլ միջնակարգ, քանի որ Հաջորդ աստիճանը՝ Համալսարանն է։ Քեմբրիջի և Օքսֆորդի Համալսարաններում ուսման տևողությունը 3 տարի է եղել (դրանից հետո ուսանողներին շնորհվել է բակալավրի աստիճան)։ Շեքսպիրի պատկերացմամբ նույնը պետք է եղած լինի և Վիտենբերգի Համալսարանում։ Եթե Համլետը Էլսինոր կանչվելիս սովորելիս լինի վերջին կուրսում, ուրեմն նա 17 տարեկան մի պատանի է։ Հենց այդպես էլ նրան կոլում է Հայրը.

#### Fulg an haughe, wahhad ummubh ...

Այսպիսով, առողջ տոամաբանությամբ, Համլետը 17 տարեկան է և ավելին լինել հազիվ թե կարող է։

#### 3

Համլնաի բնութագրությունը, նրա խառնվածքի հարցը այս ուսումնասիրության հիմքերի հիմքն է։

Ողբերդունյան անվուդական հատվածներից է Հորացիոյի հետ տեղի ունեցած փոքր ղրույցը, նրան տրված բնունադրունյունը։ Դա աղնիվ մարդուն ուղղված մի հիացական դովք է, մի խոսք, որ ասվում է հուղված, բորբոքված պահի, բայց իրոք արդյունք է երկարատև մտածումի։ Ուշադրավն այն է, որ Համլետը տալիս է իր բարեկամի ո՛լ նե քաղաքական, ո՛լ նե բարոյական, այլ հենց հոդեբանական նկարադիրը, հենց այն, ինլ որ համեմատաբար կայուն է մարդու մեջ։

> Օրքնյա՜լ են նրանը, որոնց մեջ արլունն ու դատողությունն Այնպես համաչափ զուդախառնված են, Որ լոկ շվի չեն բախտի մատներին, Որ ինչպես ուղե, վըրան նվագե։ Տուր ինձ այն մարդը, որ իր կրբերի գերին չլինի Եվ ես սրտիս մեջ տեղ կտամ նրան, սրտիս սրտի մեջ, Ինչպես այժմ բեղ (III, 2):

Սա իդեալական մարդու պատկերն է, և Հորացիոն իդեալ է Համլետի համար։ Բայց, ահա, բնութադրելով իր բարեկամին, Համլետն անուղղակի կերպով իրեն է բնութադրում։ Նա երաղում է այն մարդու մասին, որն իր կրջերի, հույղերի ու ապրումների գերին չէ. ունի այդպիսիք, այլապես նա կենդանի արարած չի կարող համարվել, բայց չի հանձնվում դրանց, հարկ եղած դեպքում (թերևս բոլոր դեպքերում) հանդես է բերում այն, ինչ նրան պոկում է կենդանուց, դարձնում է բանական արարած՝ այս բառի կատարյալ իմաստով։ Այնուհետև.

Սուսերամարտը միջնադարում սպորտի ձև չի եղել, ինչպես մեր օրերում է. այն հանդիսացել է կենսական անհրաժեշտություն, հարձակվելու կամ պաշտպանվելու, կյանքը պահպանելու միջոց, ուրեմն և՝ անհրաժեշտ բոլորի, մասնավորապես ազնվական երիտասարդների համար։ Սուսերամարտի վարժություններով է զբաղվում նաև Համլետը, պարապում է գիտությամբ՝ հոդու և մարմնի ներդաշնակ ղարգացումն ապահովելու համար։ Բայց ահա պարգվում է, որ լավագույն սուսերամարտիկներից է և վաերտը։

Ուշագրավ է հետևյալ մանրամասնը.

Մտահղանալով Համլետի սպանությունը Լահրտի ձեռքով, սրախաղի ժամանակ, Կլավդիոսն իր խոսքը սկսում է հեռվից.

> Այն օրից ի վեր, ինչ դու մեկնել ես, Շատ անգամ խոսքը քո վրա է ընկել Համլետի առաջ, Եվ այն՝ մի հատուկ շնորհքիդ համար, Որի մեջ, ասում են, դերաղանցում ես, Բոլոր ձիրքերիդ համադումարը Այնպես չէր շարժում նրա նախանձը, ինչպես այդ մեկը։

Խոսջն այստեղ վերաբերում է սրամարտության, որի մեջ Լաերտը, ընդ-Հանուրի կարծիջով, անմրցելի է։ Եվ որպեսզի գրգռի Լաերտի փառասիրությունը, թագավորը հիշեցնում է նորմանդացի մի շատ փառավորված ասպետի՝ Լամոնդին.

> Նա էլ քեղ հիշեց և այնպիսի մեծ գովեստներ տվավ Քո ճարտարությանը և հմտությանը զինամարտի մեջ, Մասնավորապես սրամարտի մեջ, Որ միշտ ասում էր. ի՞նչ սքանչելի պատկեր կլիներ Թե մարդ կարենար քո զույգը գտնել։

ԱՏա այս զրույցին ներկա է լինում և Համլետը։ Թագավորը շարունակում է.

> υρω ωια μαυρը Համլնտի նախանձն այնպես դրգռեց, Πρ այնուհետև նա միշտ աղաչում և պաղատում էր, Πρ անմիջապես ջեղ այստեղ բերենջ, որ հետը չափվի (IV, 7)։

Ի՞նչ կարելի է «հանցնել դրամայից քաղված այս տողերից։ Այն, որ Լաերտի անունը որպես զինամարտիկի, «այտնի է եղել նաև «արևան Ֆրանսիայում։ Ասել է Թե, ինչպես Լամոնդն ու Լաերտը, նույնպես և Համլետը պետք է որ եղած լինեն իրենց ժամանակի լավադույն սուսերամարտիկները, այլ կերպ ասած՝ նրանք զենքի այդ տեսակը պետք է որ բարձրացրած լինեն արվեստի աստիճանի։

Սպոստային հոգերանությունն այժմ հաստատում է, ու բասձ կասգի վասպետնեսի մոտ եսրեք չեն հանդիպում մելանխոլիկնես. ֆիզիկական կատասյալ առողջությունն ու ուժը ինքնին բացառում են հոգևու թառամությունը, նկունությունը, ընկնվածությունը։ Բոլորը չէ, որ կարող են սուսերամարտով զբաղվել և ո՛լ էլ բոլոր սուսերամարտիկներն են կարողանում բարձր արդյունջների հասնել։ Դրա համար պահանջվում են ֆիզիկական հատուկ տվյալներ։ Բոնցջամարտիկի, Թենիսիստի, ֆուտբոլիստ-դարպասապահի նման սուսերամարտիկը ևս ունենում է ռեակցիայի արտակարգ արագուԹյուն և տարածուԹյան զգացում։

Խառնվածքի հիմնական տիպերը՝ խոլերիկ, սանգվինիկ, ֆլեգմատիկ և մելանխոլիկ, — հենվում են ֆիզիոլոգիական կայուն հիմքի վրա և բնութագրվում են հիմնական նյարդային պրոցեսների բնածին առանձնահատկություններով։ Իմպուլսային ակտիվությունը նյարդաբջիջների (նրանց աջսոնների, մարմնի և մասամբ դենդրիտների) գործունեության հիմնական ձևն է, այդ գործունեության էլեկտրական դրսևորումը։ Այս իմպուլսիվությունը ցայտուն կերպով արտահայտվում է մարդու խոսքի, քայլվածքի, դիմախաղերի, ժեստերի և այլ միջոցներով։ Մյուսների մոտ գրգռումից արգելակման կամ արգելակումից գրգռման արագությունը թույլ է լինում։ Եթե, ասենջ, անձը ուժեղ է, չհավասարակշոված, շուտ բորբողվող, եթե նա համարձակ է իր դատողություններում, սակայն երբեմն շրջահայաց չէ արարքների մեջ, –ուրեմն խոլերիկ է։ Եթե նա հավասարակշոված է իր գործողությունների մեջ, օժտված է ինջնաղսպվածությամբ, –սանգվինիկ է։ Առաջինի տիպին է պատկանում անշուշտ Համլետը, երկրորդին՝ Հորացիոն։ Չմոռանանջ, որ երկու տիպերն էլ ակտիվ են, կամային, ուժեղ։

Այսպիսով, դարեր շարունակ Համլետին մելանխոլիկ համարողները պարզապես ԹյուրիմացուԹյան մեջ են եղել. դա գրականուԹյան մեջ հարատևած ամենամեծ ԹյուրիմացուԹյունն է։

Եվ ահա մեր առջև կանգնած է հոգով և մարմնով միանգամայն առողջ մի երիտասարդ, որ իր մտքի կորովից, երևույնների վրա նետված հայացքից, Հոխ երևակայունյունից և հեշտունյամբ ամենախոր ընդհանրացումների դիմելու բնատուր հակվածունյունից դատելով՝ Վիտենբերգի հռլակավոր համալսարանի փայլուն ուսանողներից մեկը պետք է որ եղած լինի։ Իր փառաբանված հորն արժանի լինելու համար պարտադիր է համարում անտիկ պատմության, փիլիսոփայության, կուլտուրայի և բարջերի խոր ուսումնասիրությունը։ Առանձնապես գիտե դրականություն, թատրոն, արվեստ, ինջն էլ առիթիցառիթ ոտանավորներ է դրում։

Այս ամենից հետո կարելի՞ է արդյոք չափազանցություն համարել Օֆելիայի խոսքը.

> Դրանիկի աչքը, գիտունի լեզուն, զինվորի սուրը, Այս պերճ պետության հույսը և վարդը, Տարազի հայելին, ձևի կաղապարը, Բոլոր դիտողների դիտման առարկան... (III, 1)։

> > 4

Այժմ տեսնենք մեր Հերոսին գործողության մեջ, ողբերգության շրջանակներում, տեսնենք երկն ըստ էության։

Օտարությունից տուն դառնալով, նա ոչ միայն իր կյանքի ծաղկումն ապրող հորն է դանում մահացած, այլև մորը՝ ամուսնացած և ամուսնացած իր տագրի հետ։ Հերոսի համար սա՝ մոր կողմից խույլ տրված կրկնակի հանցանք է, այն ժամանակվա սովորություններով՝ սրբապղծության հավասար մի բանս Հեղինակը չի թաքցնում, բայց առանձնապես չի էլ ցուցադրում երրորդ հանդամանքը՝ Համլետին դահի օրինավոր ժառանդությունից ղրկելու հարցը։ Մխ տեղ միայն նա այդ մասին հիշում է ի միջի այլոց.

> Ωδ'υ կարծում հիմա, որ պարուք կա վրաս... 'սա, ով սպանեց իմ βագավորիս, 'սա, որ ներս խոթնվեց իմ ընտրությանս և հույսերիս մեջ (∀, 2):

Այս կապակցունյամբ չպետը է մոռանալ աճա նե ինչ. Համլետը խոսում է ընտրունյան մասին, քանի որ նոր նագավորին պետական խորճուրդը ձևականորեն ընտրում էր, նեև, de jure առաջնունյունը տրվում էր ավագ որդուն։

Այսպիսով, իր վրևժի մասին խոսելիս Համլետը միջտ հիշում է հոր բռնի մահը և մոր անպատշան ամուսնությունը իր հորեղբոր հետ։ Միջնադարում սրանցից ամեն մեկն առանձին-առանձին կարող էին վրեժի հիմը ծառայել, իսկ բոլորը միասին կարող էին ցնցել և իրոք ցնցում են երիտասարդ Համյետին։

Ի դեպ, Տոր կորուստը Համլիտի վրա աղդում է արտասովոր ծանր և սա մի կողմնակի վկայություն է նրա երիտասարդ լինելուն։ Վիշտը նա ընդունում է ամբողջ խորությամբ, որպես մաշվան գոյության առաջին վկայություն։ Մոր այն խոսքը, Թե ծնողի մաշը բնական մի երևույթ է, Տետևաբար չպետք է անսովոր թվա, Ճնշող տպավորություն է գործում Համլետի վրա։ Վիշտը ցուցադրելը մի բան է, ասում է նա, այն ապրելը բոլորովին այլ բան. ինչ որ կատարվել, իր էության շետ է կատարվել։ Իշարկե, նա անմիջապես կոա-14 Յում է, որ Տոր մահը բնական մահ չէ։ Առողջ դատողության տեր մարդը դա չէր կարող չկապել հետագա իրտդարձություններին։ Սովորական պայմաններում Համլետին ետ կկանչեին համալսարանից և կառաջարկեին նրա թեկնածությունը թափուր գահի համար։ Դրա փոխարհն՝ գահի վրա նա բազմած է տեսնում իր հորեղրորը։ Եթե սրան ավելացնենջ և մոր ամուսնությունը նրա հետ, ամեն ինչ հասկանալի կդառնա, և Համլետն այդպես էլ հասկանում է։

5

Համլնտի առնղծվածը չի կարհլի լուծհլ, չպատասխանհլով այն հարցին, Եհ ինչ է իրենից ներկայացնում նրա հոր ուրվականը, ո՞րն է նրա ֆունկցիան դրամատիկական դործողության մեջ։ Այդ առավել անհրաժեշտ է այն նկատառոամով, որ բոլոր հետաղոտողներն անխտիր նրան վճռական մի դեր են վերադրում։

Ես վՀռականապես չեմ բաժանում այն կարծիքը, նե գերբնական ուժերի առկայունյունը Շեջսպիրի մոտ՝ փաստ է, որ այն ունի ո՛չ բանաստեղծական պայմանականունյան նշանակունյուն։ Հնարավոր է, որ նրա ժամանակի որոշ առաջավոր մարդիկ, հակառակ քրիստոնեական դոգմաների, հավատում էին ուրվականների օբյեկտիվ գոյունյանը, բայց Շեջսպիրն ինքը չէր հավատում էին «Հեր հավատում Շեջսպիր-արվեստագետը, ինչպես որ իր նկարագրած Դժոխքին չէր հավատում և Դաննեն։ Երկու դեպքում էլ բանաստեղծի փիլիսոփայական աշխարհը վեհ ու վես է առօրյա մտածողունյան աշխարհրց։

Բայց ուրվականին չի հավատում և մտածող Համլետը, նա, որ քննում է իր լինել-չլինելու հարցը։

2hzbup, Fb um huz 5 munul.

Ո՞վ կճանդուրժեր այսքան բեռ կըրել, Հեծծել ու քրանել տաղտուկ կյանքի տակ, Եթե երկյուղը մի ինչ-որ բանի մաճվանից ճետո, Այն անճայա երկրի, որի սաճմանից Ոչ մի ուղևոր չի վերադառնում, Չձգեր կամքը երկբայունյան մեջ և մեղ չստիպեր Տանել ավելի այն չարիքները, որ այստեղ ունինք. Քան Թե սավառնել դեպի նոր ցավեր, որոնց անգետ ենք (III, 1):

Ուրվականին կարող էր հավատալ և հավատում է Քիդի Համլետը, քանի որ դա նրա համար օբյեկտիվ ռեալություն է։ Շեքսպիրի Համլետը հարկ չունի հավատ ընծայելու իր իսկ երևակայության պտուղին։

Ավելի էականը ինձ համար ուրվականի ֆունկցիայի հարցն է։

Բոլոր նրանք, ովքեր խորճել են այս դրամայի սյուժեի վրա, նկատած Ալինեն, որ ողբերդական դեպքերի շղթայում Ուրվականի վկայությունը Համ-

15

լետը փաստոբեն նաշվի չի առնում։ Պետք է ճիշտ Հասկանալ ինձ։ Ուրվականի Հայտնությունը սովորական, առօրյա մի երևույթ չէ, որ նրա ասածն ու Հաղորդածը ընդունենք կամ չընդունենք իրրև ճշմարտություն, կցենք կամ չկըցենք այլ փաստարկներին։ Նրա երևան գալը կամ պիտի ընդունել, կամ չընդունել իսպառ։ Ընդ որում սա վերաբերում է բոլոր ուրվականներին անխարիր. նաև Հուլիոս Կեսարի ուրվականին, նաև Բանքոյի ուրվականին, նաև բոլոր և ամեն տեսակի վՀուկներին ու ոգիներին։ Ուրվականի օրյեկտիվ գոյությունը ընդունելու դեպքում նրա Հաղորդած տեղեկությունը պետք է նկատվի կասկածից ու տարակույսից, ամեն երկմտությունից վեր։ Այդ դեպքում պալատ Հասնելուն պես Համլետը պիտի սրախողխող աներ Կլավդիոսին։ Դրանից Հետո նույնիսկ արդարանալու Հարկ չէր լինի. կային Համլետ-ավագի դավադրական սպանության մասնակիցները, կային Ուրվականին իրենց աչքով տեսած գինվորները։

υράδαισ δσ, այս գործում ևս ուրվականը ճերոսի երևակայության արդյունք է, ուրիշ ոչինչ։ Այստեղ ևս դա գեղարվեստական ճնարանք է, բանաստեղծական մետաֆոր, և դրա զորավոր, անձերքելի ապացույցն այն է, որ դա ոչ մի դեր չի խաղում գործողության ընթացքում։ Ինչպես և առաջ, Համլետը թողնված է իր բախտին։ Նա ինքը պետք է բաց անի գաղանիքը և բաց է անում։ Չեղանար նա ներկայացման գաղափարը, դեռ երկար կթափառեր անորոշության բավիղներում։ Ե՛վ ոնքի ճայտարերումը, և' ոնրագործների ճետ ճաշվենարդար տեսնելը նա կատարում է՝ ապավինելով իր գործող մաքին և գորավոր բազուկներին։

Մեր հենց նոր ընդունած մտադրույթն այն մասին, թե Համլետի հոր Ուրվականը ուրվական չէ իրոք, այլ լոկ բանաստեղծական մետաֆոր, արմատապես փոխում է մեր պատկերացումը այդ կերպարի մասին։ Մենք այժմ ունենք մի այլ Համլետ, բոլորովին տարբեր նախորդից, ընդ որում ա՜յս մեկն է Շեքսպիրինը և ոչ թե մեր մինչև հիմա պատկերացրածը։

6

Այն տեսակետը, Թե Համլետը բարոյական իր նկարագրով Հայեցող է, նկուն, վերջին Հաշվով՝ Թույլ և անգործունյա,—այնքան է Հոլովվել, որ անկարելի է զանց առնել։ Եվ որպեսզի իմ փաստարկները չլուծվեն շարադրանքի և դատողուԹյունների մեջ, դրանք կներկայացնեմ Թվարկման կարգով, դրանցից մեկ-երկուսին նորից անդրադառնալու պայմանով։

Այժմ տեսնենը, Թե իսկապես Թույլ ու անվճռակա՞ն է Համլետը։

Երբ ընկերները թույլ չեն տալիս, որ դնա Ուրվականի ետևից, նա բացականչում է.

16

Ρημ<sup>6</sup>ε, պարոննδ΄ρ, Երկինεը վկա, ուրու կղարձնեմ ինձ արդելողին (1, 4)։

Համլնտը իրեն կոպիտ, գրգոիչ, ի վերջո անվախ է պահում Թագավորի, Պոլոնիուսի, Օֆելիայի, նույնիսկ մոր հետ։ Բոլոր դեպքերում դա ԹուլուԹյան վկայուԹյուն չի կարող համարվել։

Фыцпиц шуш циппри:

Երբ Կլավդիոսը ցանկանում է Համլնտին Անգլիա ուղարկնլ, վերջինս տալիս է իր համաձայնությունը, ավելացնելով.

> – Մնաթ թարով, սիրելի մայր։ – Ես ջո սիրող հայրդ հմ, Համլետ, – Մա՜յրս եջ։ Հայր ու մայր այր ու կին հն, այր ու կին մեկ մարմին հն, ուրեմն մայրս եջ (IV, 3)։

Տեսնենը այժմ նրա արարքները, որ մեղ համար ավելի էական են։ Սպանում է արրասի ետևում Թաքնված Պոլոնիուսին «Այս ի՞նչ է, մո՞ւկ է» բացականչուԹյամբ։

Ծովահենների հետ կովելիս առաջինն է անցնում հելուզականավը։ Ցատկում է Օֆելիայի դերեղմանի մեջ և կովում է Լաերտի հետ։ Սրախաղի ժամանակ հինդ հարվածից չորսը հասցնում է Համլետը։ Հարձակվում է Թագավորի վրա, վիրավորում է նրան, ապա Թունոտ բաժակը մտցնում է նրա ատամների մեջ։

Արդեն մահամերձ՝ Հորացիոյի ձեռջից առնում է թունալից բաժակը՝ արդելելով ինջնասպանություն գործել։

Այս արարջներից ամեն մեկը՝ առանձին-առանձին, բավական է, որպեսզի մարդս խիղախ, կարիճ, նույնիսկ դաժան մի արարած համարվի։ Եվ մտածել, որ այս ամենը կատարում է հենց այն երիտասարդը, որին Գյոնեն հայտարարեց զգացումների գերի, զուրկ վճռականունյունից. «Համլետն ավելի զգացումով է օժտված, ջան նե ուժեղ բնավորունյամբ։ Դեպջերն են նրան առաջ մղում»։

Մոտիկից դիտարկենք այս արարքներից երեքը։

Ընթերցողն անշուշտ հիշում է Մարցիոսին «Կորիոլան» տիտղոսով մեծարելու պատմությունը։ Կորիոլ քաղաքի տակ այդ ռազմիկը առաջինն է նետվում դարպասի վրա։ Քաղաքացիք այն բաց են անում, և Մարցիոսն իրեն գտնում է դարպասից ներս։ Դարպասն արդեն փակված է, բայց նա շարունակում է մարտնչել։ Այն ժամանակ, երբ բանակում նրան սպանված են համարում, հայտնվում է արյունաշաղախ Մարցիոսը։ Նրա անօրինակ քաջությամբ հիացած՝ հռոմեացիները նրան մեծարում են «Կորիոլան» մականունով։

Համանման մի սխրանք է կատարում և Համլետը։ Անգլիա ուղևորվելիս ծովում նրանց նավի վրա է հարձակվում մի հելուզականավ։ Կովին մասնակցում է և Վիտենբերդի համալսարանի նախկին ուսանողը. ընդհարման ժամանակ Համլետը ցատկում է նրանց նավը։ Հենց այդ ժամանակ ծովահենները հեռացնում են իրենց նավը, և Համլետը մենակ դերի է ընկնում։ Տեսնելով նրա արտակարդ քաջությունը, այլև, հավանորեն, թադավորաղն լինելը, ծովա-Հենները նրան նորից դանիական ափ են հանում։

Ujunisbunk.

Չկարողանալով Հանդուրժել Լաերտի Հոխորտանջը ջրոջ նկատմամբ տածած սիրո մասին, Համլետն ինջն էլ ցատկում է դերեզմանի մեջ և կովում է Լաերտի հետ։ Սա նշանակում է, որ նա արարջը չի ջննում կատարելուց առաջ, ինչպես Հատուկ է բոլոր մելանխոլիկներին։ Նրա Համար մտահղանալը և գործելը նույնն են, նույն պրոցեսի երկու, միմյանցից անբաժան փույերը։

Ցնցող, անհավատալի է նրա վերջին արարքը.

ζωδριση δε λανό է, δως ωδερά է և ήδεη, ֆիզիկապես զգում է δως ήωδ 2πώχη, μωյη ηωραμι δή βεβά ήραδήω.

> Բայց մահը, դաժան այն ոստիկանը, խիստ անողորմ է, Երբ կալանում է...

Եվ խնդրում է մահրիմ ընկերոջն ապրել աշխարհում և պատմել իր դաողը և դլխի անցջը անտեղյակներին։

՝ Հորացիոն սնափվում է, և նույն ակննարնում նույնի բաժակը նրա ձևոջում է.

> Ես շատ ավելի մի հնադարյան հռովմեացի եմ, Քան մի դանիացի. մի գիլ էլ դեռ կա այս ըմպելիգից։

Համլետը հասկանում է նրա մտադրությունը.

Ph watchel Swpa bu, fitte warp quelufe ...

Սա խնդիրը է։ Հորացիոն, հավանորհն, փախցնում է ձևռըը։ Հաջորդ խոսըն արդեն շարժման արձանագրությունն է.

h ubp wumdn, puig Bng, mn'ip hus wig ...

Եվ առնում է նրա ձեռջից Թույնի գավաթը։ Վայրկյաններ հետո մեռնողն ուժ է գտնում իր մեջ առողջ մարդու ձեռջից խլելու գավաթը։

Ինչպե՞ս որակել այս. դիվական ջաջունյո՞մ, ղորավոր կա՞մջ, ու՞ծ։ Այդ գեպքում՝ ոդու անօրինակ ուժ։ Այդ դեպքում ինչու՞ չասել, որ սա զարմիկն է Մակբենքի, Կորիոլանի, Օնելլոյի, սերված է այն հսկաներից, որոնց հարվածներից պիտի խորտակվեր միջնադարը։

Եվ իսկապնս, Համլետն իր նկարագրով ակտիվ է, կամային, ուժեղ, լիո-

18

վին պատրաստ առաջադրված խնդիրը լուծելու։ Այդ դեպքում որտեղի՞ց է գալիս մեր աննպաստ տպավորությունը նրա մասին։ Չէ՞ որ ողբերդության մեջ կան նաև հատվածներ, որոնք ճիշտ հակառակն են մատնանշում, հենց նրա թուլությունը, նրա անվճռականությունը, այն, ինչ նրա անունով էլ կոչվում է՝ «համլետիղմ»։

Այդ տարակույսը կվերանա, եթե մենջ ճիշտ իմանանջ, թե ինչ հիմնական խնդիր է դրված նրա առաջ։ Եթե հոր սպանության վրեժը, ապա այստեղ երկմտելու ոչինչ չկա. մինչև բեմական ներկայացման վերջը նա կասկածում է, թե սպանություն է կատարված և մարդասպանն էլ իր հորեղբայրն է. ներկայացումից հետո նա համողվում է դրանում։

Հապա ինչո՞ւ անմիջապես չի սպանում ոճրագործին։ Չի՞ ցանկանում։ Ցանկանում է, բայց չի կարողանում։

Բեմական ներկայացումից Հետո փոխվում են տեղերը։ Եթե մինչ այդ Համլետն էր Հետապնդում թագավորին, ապա դրանից Հետո Կլավդիոսն է Համլետին Հետապնդում։ Մինչ այդ էլ նա իշխանին շրջապատել էր մատնիչներով ու Հսկիչներով. այժմ արդեն Համլետն ինքն է ամուր ցանցի մեջ։ Եվ որպեսղի վերջ տա այդ վիճակին, Կլավղիոսը մտաՀղանում է նրա սպանությունը՝ Դանիային Հարկատու Անգլիայում իրագործելու գաղափարը։

ի վնաս այս տեսակետի միայն մի տեսարան կա։

Մոր մոտ շտապելիս Համլետը նկատում է աղոնքի համար ծնկի եկած Կլավդիոսին և... չի սպանում։

ինչո՞ւ։ Ի՞նչ պատճառաբանությամբ։

Այդ սպանունյունը կՏակասեր դրամայի ոգուն և կաղարտեր գլխավոր Տերոսի ողըերդական նկարագիրը, գաղափարական վրիժառուից նա կփոխվեր սոսկական մարդասպանի։ Ավագ Համլետի սպանունյունը կատարված էր համարյա հրապարակով, պալատի աչքի առաջ։ Ասպետական մորալը նելադրում էր վրեժը նույնպես հրապարակով լուծել։

Կար ոչ պակաս կարևոր մի պատճառաբանություն ևս. Համենայն դեպս իր դարի համար կարևոր։

Կլավդիոսն այդ պահին աղոթում էր, իսկ աղոթողին սպանել չէր կարելի.

Ա՜լ, կարող էի նիշտ հիմա անհլ, աղոթեր է անում։ Եվ հիմա կանհմ, և նա այդ կերպով երկինը կգնա, Բայց արդյոր այդպես վրեժս կհանգի՞։ Պետբ է լավ կշոել (III, 3) և այլն։

Ավելացնե՞լ արդյոք, որ աղոթող Կլավդիոսի կողջից անցնելով, Համլետը բարոյապես բարձրանում է մեր աչքում և ո՛լ թե նսեմանում։

Եթե այս պատճառաբանությունը հիմքից զուրկ չէ, ապա մենք պիտի վերադառնանք մեր հարցին. ո՞րն է գլխավոր հերոսի առջև դրած նպատակը։ Հեղելը դանում է, որ «Համլետը տարակուսում է ոչ Թե այն բանում, Թե ինչ պիտի անի, այլ այն բանում, Թե ինչպես այդ կատարի»։ Բայց ամբողջ բարդուԹյունն էլ այն է, որ այս ողբերդուԹյան մեջ ոչ Թե մեկ խնդիր կա, այլ երկու, ընդ որում գեբխնդիբը հենց երկրորդն է։

Որջան էլ տարօրինակ թվա, իր սյուժետային կառուցվածքով դրաման դեռևս ամբողջական մի պատկերացում չի տալիս գաղափարական այն հարըստության մասին, որ ամբարված է այդ երկում։ Իմ խորին համոզմամը, «Համլետի» կաղապարը կազմող երկը գալիս է նրա սկզբնաղբյուրից, որ վերագրվում է Թոմաս Քիդին։ Այժմ արդեն մեր իմացածը «Համլետին» նախորգած, նրա համար գրական հիմք հանդիսացող դրամայի մասին բավականաչափ որոշակի է։

Նախ և առաջ՝ այդ երկը բացառապես վրեժի դրամա է եղել։ Այնուհետև այդ գործում գլխավոր հերոսը զգալապես թույլ է եղել և անվճռական։ Ուրվականի գոյությանը հավատալը նրան պահում է նվաղ ակտիվության սահմաններում. այն, որ ներկայացումը պետք է ճասաատի ճու խոսքը և ոչ թե ճայաճագուծություն ճանդիսանա, — իր կնիջն է դնում նրա վարքի վրա։

Շեջսպիրի «Համլետը» այդ հենջի վրա բարձրացած մտջի դրամա է, բացարձակապես նոր երևույթ դրամայի պատմության մեջ։ Ընդ որում անհամեմատելի հարուստ և՛ դեղարվեստականությամբ։ Այդպես նոր ջրիստոնեություն ընդունած մեր նախնիներն էին հեթանոսական սրբատեղի հիմջի վրա նոր տաճար կառուցում։ Ուրվականը այս նոր պիեսում ոչ թե վրեժի է կոլում իր հերոսին, այլ հիշեցնում է նրա պարտջը հանրության հանդեպ։

Այն, որ նա չի հավատում Ուրվականի գոյությանը՝ արմատապես փոխում է իրադրությունը («Մարգարե՜ հոգիս՝ հորեղրայրս»). գերբնական ուժերից օգնություն ստանալու հարկ չկա. այժմ նա իր մեջ պետք է որոնի այդ ուժերը։ Պարտքի մեծությանն էլ համապատասխան՝ Շեջսպիրն իր հերոսին դարձրել է 20 μωρόρ, վδռական, նույնիսկ դաժան, ավելացրել է նրա խիզախունյունը հավաստող տեսարաններ, ինչպես գործողունյան մեջ, այնպես էլ պիեսից դուրս (ծովահենների հետ ընդհարվելու տեսարանը), բայց քանի որ մեծապես լըրջացել, համամարդկային բնույն է ստացել և գերխնդիրը, իսկ անձնական վրեժի հարցը համենայն դեպս չի հանվել, – մնացել է երկընտրանքի պատրանքը, իսկ ավելի ճիշտ՝ երկընտրանքը հասցեագրվել է և հասցեագրվում է հենց վրեժին և ոչ նե գործողունյան ըննացքում առաջացած նրա բարոյական պարտջին մարդկունյան նկատմամբ։ Այս նոր դրաման ոչ նե հաջորդում է առաջինին, այլ ծածկում է նրան, նրանք զարդանում են գիրկընդխառն, ընդ որում իշխողը միշտ երկրորդն է։

Այդ խնդիրը ոչ Թե Կլավդիոսից վրեժ լուծելն է, այլ ավելի մեծ մի բան, որ ողբերդության մեջ չի ձևակերպված։ Դա այն է, ինչ մղում է Համլետին դնելու ապրելու կամ չապրելու, լինելու կամ չլինելու հարցը։ Ի՞նչն է մղում նրան ինջնասպանության գաղափարին։ Անշուշտ խոր հիասթափությունը կյանջից, առաջին հերթին, իհարկե, հասարակական կյանջից։ Հիշենջ, որ ողբերդությունն սկսվում է այնպիսի մի ընդհանրացմամբ, որի տեղը, սյուժետային ղարդացման տեսակետից դատելով, պետք է որ լիներ վերջին արարվածում, ինչ-որ տեղ մենամարտի տեսարանից առաջ։ Եվ ահա, միանդամայն անսպասելի վրեժի թեմայի համար, ողջ էությունը ցնցող հիմնեղանակը.

Նույն հղանակը, ավելի ծավալված, հնչում է մենախոսության մեջ.

Լինե՞լ, Թե՞ չլինել, այս է խնդիրը, Ո՞րն է հոդեպես ավելի ազնիվ, Տանել դոռ բախտի պարսաքարերը և սլաքները, Թե՞ ղենք վերցնել ցավ ու վշտերի մի ծովի ընդդեմ Եվ, դիմադրելով՝ վերջ տալ բոլորին (III, 1):

. Ի՞նչ կապ ունի այս նոր խնդիրը միջնադարի համար այնքան սովորական մի Թեմայի հետ, ինչպես վրեժի Թեման է։ Ոչ մի կապ, իհարկե, կապ չունի նամանավանդ ինքնասպանության հիմնավորումը.

> Թե ոչ, ո՞վ արդյոք կուղեր հանդուրժել Աշխարհի այնքան նախատինըներին և մտրակներին, Հարստահարչի անիրավուԲյան Մեծամրտ մարդու արհամարհանքին, Քամահրած սիրո տվայտանքներին, Օրենքի բոլոր ձգձգումներին Պաշտոնյաների աներեսուԲյան, Այն հարվածներին, որ համրերատար արժանավորը Ստանում է միշտ անարժաններից (III, 1);

Այս էլ մղում է նրան աշխարհը մի բանտ համարելու, մի այնպիսի օրինավոր բանտ, որի մեջ կան զանազան արգելանոցներ, փակարաններ և նկուղներ։ Դանեմարջան դրանցից վատԹարագույնն է։

Իմ այս նոր մեկնաբանությամբ Համլետիզմի Հարցը ոչ թե Հանվում, այլ դրվում է գլորալ առումով։ Այս նյութով զբաղվող Համարյա բոլոր ականավոր մտածողները երեջ Հարյուր տարիների ընթացջում, այդ թվում և Բելինսկին, Համլետի «ոգու ջայջայման» գաղանիջը որոնում են մաջի և գործի ներդաշնակության խախտման հետ։ Բայց այն ժամանակ, երբ Հետազոտողները այն կապում են հերոսին զբաղեցնող մոտակա խնդրի՝ վրեժի հետ, հերոսն ինջն այդ խախտման մասին խոսելիս նկատի է ունենում միշտ գերխընդիրը, միայն գերխնդիրը։ Այս է ահա, որ Շեջսպիրի հերոսի Համար երրորդանգամ Համաշխարհային պոեղիայի մեջ, դառնում է սուբյեկտիվ խնդիր, այնպիսի մի հարց, որից և կախված է իր եսի գոյությունը։ Ասում եմ երրորդ, ջանի որ առաջին և երկրորդ անգամ այն կատարվել է Նարեկացու և Դանթեի ջնարական հերոսների հետ։ Երեջի էլ ողրերգությունների վեհությունը հենց այն բանի մեջ է, որ Մարդու փրկությունը դիտում են իրրև անձնական գործ, ընկալում են ու միայն տեսականորեն, այլև սուբյեկտիվորեն, ու միայն իրրև միտջ, այլև իրրև ապրում։

Այսպես օրինակ, Համլետն անսպասելի կերպով Օֆելիային խորհուրդ է տալիս կուսանոց մտնել։ Առավել անակնկալ է խորհրդի հիմնավորումը.

> Umf'r կπιομύνη, βύχαι" δυ πιχαιδ δδημιζαρύδη ωχήμης ρόρος, δα βύχα φής θά χωσ պարկδχα δωρη δδ, ρωιη ημαζιως βύχα μα δύχα φής θά χωσ պարկδχα δωρη δά, ρωιη τη τη δια μά δύχ αιδιαμίνη κωύδη άδα πάνδαιδ, απ ωξός μα τη δια βύλ δύω χρημική του χωσ δημαρών δδη ματική τη δια μάλο ματική τη τη δια τη δια τη τη δια ματική τη δια τη δια τη δια τη δια τη δια τη δια ματική τη δια τη δια τη δια τη δια τη δια τη δια ματική τη δια ματική τη δια ματική τη δια τη τη δια μητη τη δια τ

Դրանից ուղիղ հինդ դար առաջ նույնն է գրել և Գրիդոր Նարեկացին.

Udbih imd if n, hizubu np 9hppu t mubi umpopne,

Ո՛չ սաղմնավորվել բնավ արդանդում,

N'z alundapilbi abudingih aby,

I's Suntun mathly us lurin mahumus ami

I's Suppluing Films beput andbe,

Ո՛չ հասակ առնել, աճել, զարգանալ,

112 apummmuhp uppart ampamagel,

N'z odmila hunnand, puhuhuhunfimit,

Քան թե ենթարկվել այսքան սասակապույն

П. ишришфыр ишпшщшырыырр,

Ubund uhympm imbelming amluph mudming the imband

Acp stung mhup supstitutere inits (but s):

Նարեկացու քնարական Հերոսի նման՝ Համլետի Հայացքը նույնպես դարձած է դեպի եսը։ Հայնորեն դիտված՝ սա այն ամենամեծ պատկերն է, որին դիմում է նա իր պոետիկայում, Օբյեկտի մեջ է որոնում նա սուբյեկտը, կամ օբյեկտիվ իրականությունը ընդունում է իբրև ռեալություն, որին ձուլված է իր սուբյեկտը։ Ճիշտ այնպես, ինչպես որ Նարեկացին մարդկայինը չի անջատում աստվածայինից, տանում ձուլում է նրա մեջ, այդպես էլ Համլետը մարդուն դիտում է մարդկայինի մեջ, մարդկության ինչ լինելը սկսում է առանձին մարդու ինչ լինելուց։

Նույնը չի՞ ասում արդյոք Նարեկացին

huguh"a Sudupha bu hugu hud aupy, **Սրբ կարգն եմ պասված տմարդիների.** Կամ ինչպե՞ս պիտի բանական կոչվեմ, Upp whewhher ignpy be guptle he showporty way. ինչպե՞ս կարող եմ անվանվել տեսնող, bu, np ha ubpehu inijubpu ba dupti. նվ ինչու՝ պիտի ունենամ համրավ զգայականի, Երը իմացության դոներս են փակված. buin'il hupan bu gaig mul hus anybu what of mhyup, Երբ անձնասպան եմ եղել հոգեպես։ Սույնիսկ շարժուն ու շնչավորական houndaring saruppy hou hou hou hashine Prog Pb Sogloop le qui pubulque, Ubuybungnifinitu whaffubphy ngg, Անարդագույնս որմնաջարերից, Upsusupsdusu quinglusubph sby, Կոչնականներից վատթարս տրուպ (Բան ԻԱ)։

Ընթերցողը թերևս ղարմանա, ողու ընդհանրություն տեսնելով խոր միջնադարի հայ բանաստեղծ Գրիդոր նարեկացու և միջնադարն արդեն թողած անգլիական բանաստեղծ Վիլյամ Շեջսպիրի միջև, բայց այդպես է արդեն հումանիղմի բնույթը. այն հաղորդման ու կապի միջոց է լեղվից էլ առաջ. բավական է միայն, որ բովանդակ տիեղերջում մարդը դտնի իր նմանին... Հաղար, ո՜լ, բյուր անգամ է քննվել, վերաքննվել ու վերլուծվել Համլետի հարաբերությունը խոսքի և գործի, մտքի և արարքի, դատողության և գործունեության նկատմամբ և ճիշտ այդքան անգամ էլ հանվել է այն եզրակացությունը, թե Համլետին գործել խանգարում է հենց խոհականությունը, դատողությունը։

Քննելով հենց խորհրդածությունը որպես այդպիսին, նա հանդում է հե... տևյալին.

> Արդ, անասնական մոռացում լինի, Թե մի Թուլասիրտ խղճամտություն՝ Եղածի վրա շատ ճշգրտորեն խորՏրդածելու, ԽորՏրդածություն, որ չորս մաս արած, Մի մասը միայն խոճեմությունն է, Իսկ մյուս երեքը անարիություն... (IV, 4)։

Ասել է Թե՝ խորհրդածությունը պրոցես է, տարբեր փուլերից բաղկացած. ինչ-որ տեղ, ինչ-որ չափով այն խոհեմություն է, բայց բավական է, որ անցնի չափը՞և նույն խոհը, որ իր բնույթով ակտիվ է, կարող է և ակտիվ լինել, կփոխվի իր հակադրության՝ անարիության, որ արդեն պասսիվ է։

Գյոթեի Ֆաուստը սաստիկ զարմանում է, կարդալով Աստվածաշնչի առաջին իսկ ֆրազը. «Ի սկզբանե էր Բանը»։ Նրան այս միտքը առեղծվածային է Եվում։ Ինչպե՞ս կարող է առաջնային լինել բանը, որ այս դեպքում ըմբռնվում է իբրև խոսք, շունչ, ոգի։ Ինքը երբեք խոսքը չի համարել գոյի հիմքը։ Դրափոխարեն նա նախասկիզբ է առաջարկում Միտքը, ապա՝ Ուժը, վերջապետ հանգում է միակ բանական լուծմանը՝

h uhupunt to Aubon

Այս հղրակացությունը Գյոթեի փիլիսոփայության պսակն է, նրա ռացիոնալիզմի հիմջը։

Ուշադիր զննումը ցույց է տալիս, որ այս հետևության է հանդում նաև հայեցողության տիպար հորջորջված Համլետը։

Երկու ամիս է նա անցկացնում էլսինորում, երկու այնպիսի ամիսներ, երբ նրա միտքը (և ղդացումն, իճարկե) լարված է ծայրաճեղորեն։ Այդ վիճակը հիանալի է բնութագրում Հորացիոն, Ուրվականի ճետևից դնացող Համլետի ճասցեին ասելով թե՝

bp Smph Futting hubingungand t (1, 4):

Այո՜, եթե միտքը սովորաբար դիտվում է շարժման մեջ, ապա Համլետի միտքը այս ամիսների ընթացքում գահավիժման մեջ է։ Եվ գարձյալ նա ուժ 24 է գտնում իրար մոտ բերելու Խո՞ն ու Գործը, տեսնելու նրանց փոխադարձ կապր, նրանց միասնությունը։

> Խոշևմությունն այսպես ամենքիս վախկոտ է դարձնում նվ շենց այս կերպով վճռականության բնածին դույնը Ախտաժետվում է խորջրդածության գունաթափ ցոլքից նվ շատ ձեռնարկներ, մեծ ու կարևոր, Շեղվում են այսպես իրենց Հոսանքից նվ գործ կոչվելու անարժան դառնում (III, 1):

Գործը ծնվում է խոհից. սա է գործի սնուցիչ միջավայրի այն կրակը, որից լույս է ցայտում։ Բայց անա իր հերթին գործն է խոհի պոակը, ինչպես որ գործի պսակը լույսն է։ Խոն ու խոհականությունը նույնական չեն. այս դեպջում խոհականությունը դիտվում է իբրև լրացուցիչ դատողություն, ավելորդ մտմտուջ արդեն հանված վճոի նկատմամբ։ Նույնական չեն վճռականությունն ու գործը։ Վճռականությունը լի է գործով, բայց դեռ գործ չէ։ Այն ժամանակ, երբ խոհն ու գործը տարբեր են, բայց հակադիր չեն, խոհականությունն ու վճռականությունը տարբեր են ու հակադիր միաժամանակ։ Վճռականությունն ունի բնածին, զվարթ գույն, ինչպես գարնան առավոտը։ Խորհրդածությունն իր բնույթով գունաթափ է, ինչպես ամպը և նրա նետած անուրախ ցոլջից ախտաժետվում, հիվանդանում է ամեն կենդանի բան, այդ թվում և վճռականուցյունը։

Սրանով Շեջսպիրի հերոսը արդեն գտել էր գործի առաջնայնությունը խոհի նկատմամբ։ Սա էր դեպի գերագույն նպատակը տանող այն ուղին, որի մասին խոսում է Հեգելը։ Ի վերջո, գործը պիտի հասցներ գերխնդրի լուծմանը. ո՛լ թե այս գործը, այլ գործն իր հավերժական հոլովումի մեջ, այն, որի սկիզբը միայն կարելի է թերևս մատնանշել, քանի որ իրապես դա ավարտ կամ վախճան չունի։

#### 10

Մշտապես մտածումների ջրապտույտում գտնվող Համլետը անսպասելի հավասարակշռություն է ձեռջ բերում ծովահենների ձեռջից աղատվելուց հետու Նրա նամակը Հորացիոյին գրված է թվում մի մարդու կողմից, որ պատանեկությունը փոխել է ոչ թե հրիտասարդության, այլ հենց առնական հասունության հետ։ Ներաշխարհում կատարվող այս հասունացումը նկատի ունի հեղինակը, գերեղմանափորի տեսարանում իր հերոսին երեսուն տարեկան դարձնելով։ Եվ այնուամենայնիվ այստեղ նա հուղմունջով է անդրադառնում այն մտջին, թե մահից հետո նույն բախտին պիտի արժանացած լինեն Ալեջսանդր Մակեդոնացին, Հուլիոս Կեսարը։ Այստեղ, մահվան այս թագավորության մեջ մենք հաստատ գիտենը, որ այս Համլետը երբեջ ինջնասպանություն

25

չի գործի։ Կերպարի հասունացումն ավարտված է, իրար լափող հակադիր ուժերը գնում են դեպի համադրություն։ Ստեղծվում է մի ներդաշնակություն, որ Բելինսկին կոչում է առնական և գիտակցական։ Իր ներսը փոթորկող հակասությունները լուծվում են սեփական ջանջերով, բայց ո՛լ երբեք արտաքին դրդումով։ Այն փարուն պատրանքը, թե մահից հետո կարող է մի նոր նինջ կամ երաղանք թագավորել, —հօդս է ցնդել արդեն։ Երկրային մահը սովորական մի վախճան է և դարձյալ նա անթեք հայացքով է նայում այդ մահի աչքերին։ Սա է, որ օգնում է համեմատարար կարճ միջոցում հաշավելու Օֆելիայի կորըստի հետ։

Համլնտի ամննավերջին խոսքը՝ «Մնացորդը... լռությո՞ւն», — ցույց է տալիս, որ նա մեռնում է իրրև ազատախոհ փիլիսոփա։ Այն, որ Շեքսպիրը իր կենդանության օրոք կատարված հրատարակության մեջ (1604) հանում է «Տե՞ր, ընդունիր իմ հոդին» արտահայտությունը, — շատ ավելի է մեծացնում նրա արժեքը։ Անդլիական եկեղեցու խոնարհ որդին իր ձեռքն է մեկնում դեռևս չծնված լուսավորիչներին, բանականության դարի այդ գավակներին։

Բանականության դեմ մղվող պայքարը Վերածնության դարաշրջանում չէր կապվում հասարակական որնէ խավի հետ. դա մարդու համար մղվող պայքարի դրսևորումներից մեկն էր։ Ողբերդության մեջ դրված հարցերից ամենակարևորը՝ մարդու հարցն է։ Պարզվում է, որ անօրինակ տանջանքի ու տառապանքի դատապարտված այս երիտասարդը մի օր արջնանում է՝ իր ուսերին ղղալով բոլոր տառապանքների բեռը։ Այդ բեռը դեն նետել նա չի ուղում, տանել՝ չի կարող։

Ρωις ωιυσδηής υίνωι կլիύδη հետևցնել, βե «Համլետը» հոռետեսական դրամա է և նրա գլխավոր հերոսն էլ մարդուց հիասβափված, մարդու նկատմամբ ատելունյամբ ու արհամարհանքով լցված մի երիտասարդ է։ Ընդհակառակը, Վերածնունյան դարաշրջանում ստեղծված գրական կոնողներից և ո՛ չ մեկի մեջ այնքան ցավ ու գորով չկա մարդու նկատմամբ, որքան կա «Համլետի» մեջ։ Այս տեսակետից ևս Շեքսպիրը հիշեցնում է Գրիգոր Նարեկացուն։

Մարդկանց մեղջերի ու արատների թվարկումը Համլետի մոտ նույնջան մեծ է, որջան մեծ ու ղորավոր է ինջը։ Նույնն է և Նարեկացու ջնարական Հերոսի պարագայում։ Բայց այս Հանգամանջը վկայում է նրանց ծով մարդասիրությունը և ոչ թե ընդՀակառակը։ Թվարկելով մարդկանց մեղջերը, երկոս 26 Տերոսներն էլ ձգտում են բացասել դրանք, մեղք կրողներին արժանի դարձնել նախաստեղծ մարդուն։ Նարեկացին ավելի է առաջ դնում. նա հավատում է աստծո Տետ միավորվելու, նրա գութին անվերապահորեն արժանանալու գաղափարին։ Եթե աստված է ստեղծել մարդուն, ապա ստեղծել է ի պատկերի յուրում։

by usu, nhaling thunes Repainnohi, im manus 5.

Գո՞ւ, որ մարմնացար մեղ համար` ըստ մեղ, Շր մեղ դարձնես ըստ քեղ` քեղ համար, Լույս ամենայնի. համակ ողորմած, հղոր, երկնային, Աղաչում եմ բեղ, ջարդված, խորտակված, Լուծված հողանյուն անոնիս նորեն Վերստեղծելով հրաշակերտիր Ինձ, որ պատկերդ եմ, մեղջով հնացած, Քուրաներիդ մեջ ծուլիր վերստին խոսքիդ հրայրքով (Բան ԺԹ)։

Բոլոր դեպքերում, բոլոր պարագաներում մարդ արարածով հիացած է մնում և Համլետը.

«Ինչ Հրաշակերտ է Մարդը, որջա՜ն աղնիվ է նրա դատողությունը, որչա՜փ անսահման են նրա ընդունակությունները, կաղմվածջը և շարժումը որջա՜ն բարեձև և հիանալի. կաց ու նիստով կարծես մի հրեշտակ, խոհականությամբ կարծես մի աստված» (II, 2):

Շեջսպիրյան ողբերգությունների մեջ առավել ծանրը «Համլետն» է, ծանր ոլ միայն ցնցող տեսարանների իմաստով, այլև գլխավոր հերոսի նկատմամբ մեր ունեցած աճող համակրանքի և նրա կորստից հետո առաջացած ցավի։ Loghumhh palan Shanuhaphy' Opblinghy, thahy, Abaabanumihy, Anaphihmihy, Ջույինտից, մենք ափսոսանքով ենք բաժանվում, բայց Համլետից մենք լենք կարողանում բաժանվել ո՛լ ներկայացումից հետո, ո՛լ էլ մեր ամբողջ կյանքում։ կլավդիոսը մեկ սպանություն է կատարում, և նրան մենք համարում ենք չարագործ։ Համլետը մի քանի մարդու է կյանքից զրկում և մեր մաջով անգամ չի անցնում նրան մարդասպան համարել։ Դրա պատճառը նրա անձնական նկարագիրն է, վեհ, վեհայնող, ազնիվ նպատակի համար վարած նրա անհավասար գոտհմարտը։ Որքան էլ ծանր ու մռայլ ողբերգությունը երեք գլխավոր հերոս ունի՝ Համլետն ինքը, նրա հայր Համլետը և Հորացիոն։ Այդ վերջինները՝ հերոսի իդեալն են, երեքը միասին՝ նաև հեղինակի իդեալը։ Դրանը այն մարդկանցից են, որոնը բարձրանում են եսից՝ հասարակությանը հուղող հարցերն իրենց անձնականը համարելու չափ, այն մարդկանցից, որոնք իրենց տառապանքը խյացնում են հանրության տառապանքով, վերջապես նրանցից, որոնք իրենց մեջ Հայտաբերելով մարդկայինը, նրա Հարատևումը գալոց ժամանակների համար իրենց իսկ մասնավոր գործն են համարում։ Մարդկությունն այլևս այն չէ, ինչ եղել է Նարեկացու, Դանթեի կամ Շեջսպիրի ժամանակ։ Նա ոչ βե հաղարապատիկ վատն է կամ հաղարապատիկ լավը, այլ պարղապես այլ է։ Բոլորովին այլ կլինի և հաջորդ հաղարամյակի վերջում։ Եվ միշտ էլ այս կամ այն կերպ նրա առաջ դրվելու է նույն «Լինե՞լ, βե՞ չլինելու» խնդիրը, ինչպես որ այժմ մեր առջև է դրված։ Եվ միշտ նա այդ խնդիրը կարող է լուծել՝ ապավինելով Մարդուն։ Ոչ βե սոսկ իրեն, այլ իր մեջ նստած Մարդկայինին, որ նույն Աստվածայինն է։

2 2 14

1 ......

te : 11 :

. . .

#### 2ԱԿՈԲ ԾՈՒԼԻԿՅԱՆ

## ԲՆԱՎՈՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ ԿԵՐՏԵԼՈՒ ՇԵՔՍՊԻՐԻ ՍԿԶԲՈՒՆՔՆԵՐԸ

Շեջսպիրն ունի երկու տասնյակի հասնող գրական տիպեր և հնգապատիկ ավելի խարակտերներ կամ բնավորություններ։ Ընդհանրապես՝ նրա երեսունյոթ պիհսներում հանդես են բերված 700 անձ։ Բնական է միանգամայն, որ ղրանց ճնշող մեծամասնությունը երրորդական անձնավորություններ են, մյուսներից էլ ոչ բոլորն են օժտված որոշակի բնավորությամբ, ինչպես և ոչ բոլոր բնավորություններն են բարձրանում գրական տիպ դառնալու աստիճանին, բայց ահա նրա բոլոր տիպերը անպայման օժտված են որոշակի բնավոլությամբ, այլ կերպ ասած՝ գրանք տիպական բնավորություններ են։

Տիպական բնավորունյունները եննադրում են ներաշխարհի այնպիսի հարստունյուն, որ հնարավոր դառնա հոգեբանական բարդունյունը, այն նոր երևույնը, երբ հակադրունյուն է ստեղծված ոչ միայն անձի ու շրջապատի, սուբյեկտի և օբյեկտի միջև, այլև հենց անձի միջև՝ որպես այդպիսին, այլ խոսքով, երբ բնավորունյունը հեղք է տալիս, դառնում է միկրոնատերաբեմ իրարից տարբեր, միմյանց ժխտող, երբեմն նաև իրար բացասող հակասունյունների։

Հարկավոր է անմիջապես նշել, որ բնավորությունը անպայմանորեն գործողության մեջ պետք է փնտրել։ Գործողությունեց դուրս չկա և չի կարող լինել բնավորություն։ Չէ՞ որ տարբեր գործողություների, ղանաղան իրադարձությունների մեջ է բացահայտվում, իր ճշմարիտ դրսևորումը գտնում բնավորությունն ընդհանրապես, երևան է գալիս բնավորության ոչ թե այս կամ այն առանձին գիծը, այլ ամբողջական՝ տիպական բնավորությունը։ Տվյալ, կոնկրետ բնավորության մասին ճշմարիտ պատկերացում կաղմելու համար պետք է հետևել նրան ստեղծագործության սկղբից մինչև վերջ, հետևել ոչ միայն նրա գործողություններին, այլ նաև նրա խոսքերին, ուրիշների ներկայությամբ և առանձին ասված խոսքերին, համեմատել ոչ միայն նրա խոսքերն ու գործը, այլ նաև նրա խոսքերն ու ներքին էությունը։ Միտնգամայն ճիշտ է Հեգելը նշում, Թե «գործողուԹյունը հանդիսանում է ինչպես մարդու մտադրուԹյան, այնպես էլ նրա նպատակների ամենից պարդ ու արտահայտիչ բացահայտումը։ Այն, ինչ իրենից ներկայացնում է մարդը իր ամենախոր հիմքով, առաջին անգամ ինքն իրեն դրսևորում է գործողու-Թյան մեջ»<sup>1</sup>։

Իսկ ի՞նչ է գործողությունը, ինչպե՞ս էր Հասկանում գրա էությունը Հեգելը։ Իր «Փիլիսոփայության պատմության» մեջ նա գրում է. «Պետք է իմանալ, Բե ինչ է գործողությունը։ Գործողությունը սուբյեկտի գործունեությունն է Հանուն Հատուկ նպատակի»։ Այս ձևակերպումն այնքան է գրավել Լենինի ուշադրությունը, որ նա թարգմանել է իր Համար<sup>2</sup>։

նվ այսպես, մարդն է գործողություն կատարում, այն մարդը, որ գիտակցական նպատակ ունի։ Բայց այդպիսին կարող է լինել միայն բնավորություն ունեցող մարդը, ընդ որում՝ հաստատուն բնավորություն։ Բնավորությունը ուրեմն բնորոշ է անհատին, բայց հասարտկության անդամ անհատին։ Անհատին՝ որպես այդ հասարակության մեջ որոշակի գործունեություն ունեցողի, այդ գործողությունը զարգացնողի և միաժամանակ այդ գործողության ընթացքում զարգացողի։

«Բնավորությունը մի այնպիսի բան է, – դարձյալ նշում է Հեգելը, – որ մարդկանց տարբերում է իրարից։ Միայն բնավորության մեջ է, որ մարդը ձեռջ է բերում մշտական որոշակիություն։ Բնավորությանն է վերաբերում ամենից առաջ եռանդի այն արտաջին կողմը, որով մարդը թույլ չտալով իրեն շեղել ընտրած ուղուց, հետապնդում է իր նպատակներն ու շահերը, բոլոր դործողությունների մեջ հավատարիմ մնալով ինջն իրեն։ Առանց բնավորության մարդը չի կարող դուրս գալ անորոշությունից, կամ էլ մի ուղղությունից կընկնի մի այլ ընթացջի մեջ, որը հակադիր է առաջինին։ Այդ պատճառով էլ անհրաժեշտ է ամեն մարդու բնավորություն ունենալու պահանջ ներկայացնել»<sup>3</sup>։

Իսկ ինչպե՞ս է Շեջսպիրը ստեղծում իր տիպական բնավորությունները։ Ներկա հոդվածում փորձ է արվում մատնանշել այն առանձնահատկությունները, որոնջ հիմջ են ծառայել հանհարեղ անդլիացուն կերտելու իր պիեսների բնավորությունները։ Քանի որ մեր հետադա ուսումնասիրությունների թեման «Մակբեթն» է, սույն աշխատության մեջ բերված օրինակները հիմնականում այդ ողբերդությունից են, չնայած նշված առանձնահատկությունները ընդհանուր են և միևնույն հաջողությամբ կարող են վերաբերել Շեջսպիրի յուրաջանչյուր գործի։

Իր հերոսներին Շեջսպիրը վերցնում է այն պահերին, երբ նրանց կյանսում կարուկ շրջադարձ է կատարվում, երբ անսպասելի դրվում է նրանց լինել-չլինելու հարցը։ Այս էլ պահանջում է հոգևոր ուժերի գերագույն լարում։ Հերոսների կյանջի այն հատվածը, որ արտացոլվում է դրամատիկական եր-30

կում, վերջում կամ անձանաչելիորեն փոխում է նրանց, կամ էլ դառնում է նրանց կյանքի ավարտը։ Դրաման մեծ մասամբ սկսվում է ոչ թե տվյալ դրըվադի սկզրից, այլ մի ինչ-որ տպավորվող արարքից հետու Օրինակ, «Համլեաում» դործողությունն սկսվում է թագավորի սպանությունից հետո, «Օթելլո-Inuls' Umilph & Abanhanungh manuunifinihy Somn, «Umupbonuls' nunմադաշտում մղված անեղ պատերազմից նետու Բայց նաև նախքան պիեսի ициыр Сширьвер և Цьяр Сширьвер арус ьдшо ринициянования сыта Цр կերպ ասած՝ դործողունյունը ընթացքի մեջ է։ Դրաման ընդգրկում է գործողու-Binn mabuutuhun amup, upm apenches Sepanaheh puhunh abe mbah aubող շրջադարձր միշտ որպես օրենք կատարվում է դրամայի բարձրակետում։ Գործողունյան զարգայումը տեղի է ունենում արտակարգ կերպով պատճառաբանված արարքներով, ոչ միայն տրամաբանորեն, այլև Հոդեբանորեն պատճառաբանված։ Ու չնայած դրան՝ գործողությունն առաջ է շարժվում սրըն-Bug, Shugh np Suubnul & Show unundny, pugg h Show whomably undupար։ Այս առաջին առանձնանատկությունն ուրեմն, տիպական ընավորություն սահղծելու հիմը է ընդունում դործողությունը։

Երկրորդ ասանձնանատկություն.

Տիպական բնավորության դեմ կանդնում է նույնպես տիպական մի բնավորություն կամ իրադրությունների այնսլիսի լեռնացում, որ փոխարինում է տիպական երկրորդ բնավորությանը։ Հերոսը մարտնչում է ոգին ի բռին, այրելով նամանջի բոլոր կամուրջները։

Խիղախ ու կարիճ, բայց միաժամանակ և «մարդկության բարության կանով լի», անընդճատ տատանումների մեջ եղող Մակբենի դեմ ճառնում է Լեդի Մակբենի վճռական և անսասան բնավորունյունը։ Այդ նա է, որ քաջատեղյակ լինելով իր ամուսնու անխարդախ բնավորունյանը, բայց նաև փառասիրունյանը, կանչում է Մակբենին իր մոտ, որ «կարողանա ներս նափել ոդին նրա ականջի մեջ, և պախարակել լեղվի քաջունյամբ ամեն բան, որ նրան հտ է պահում այն ոսկի նագից»։ Դեռ ավելին, դիմելով ոդիներին նա խնդրում է

> Անսեռեցեք ինձ, լցրեք ինձ այստեղ, գանդից գարշապար, Ամեննավայրադ անողորմունքյամբ։ Թանձրացրեք արյունտ Փակեցեք իմ մեջ ամեն անցք ու մուտը դեպի գնքունյուն, Որպեսդի խղ՞նի ոչ մի վերադարձ Չիսակատի իմ ժանտ մտադրունյունը, Եվ գործադրունյան, և նրա միջև պատվար չդառնա։ (Ա. 1, Տես. 5, տող 47—52)

Այս հրկու բնավորությունները դեռ բախվում են իրար նաև այն առումով, որ Լեդի Մակբենի մտածողությունը ավելի կոնկրետ է, գործնական, ավելի արագ և զուրկ պատկերայնությունից։ Մինչդեռ Մակբենի մտածողությունը (h է bրևակայուԹյուններով, պատկերներով։ Այնքան Հարուստ է նրա երևակայուԹյունը, որ ապշեցնող պատկերներ է Հորինում։ Եվ դա է պատճառը, գուցե, որ եթե մի կողմից նա ներջին, Հոգեկան անասելի ապրումներ է ունենում, տանջվում է ու տառապում, մյուս կողմից մտապատկերներ Հորինելու այդ կարողուԲյան շնորհիվ մի տեսակ լիցքաթափվում է խղճի խայթեց, նոր եռանդ ու նոր թափ է ստանում և շարունակում է ապրել, պայքարել։ Մինչդեռ Լեդի Մակբեթը զուրկ լինելով երևակայելու այդ կարողությունը, կուտակված լարվածության Հետանանջով խելագարության է Հասնում։ Պիեսի սկզրում, միայն ու միայն ամուսնուն թագավոր տեսնելու փափագն է, որ նրան մղում է զանազան Հորդորանջներով Մակբեթին դեպի ոճրագործություն առաջնորդել։ Նա այդ ժամանակ բոլորովին էլ չի կարողանում պատկերացնել այդ արարջի հետաևանջները։ Չի կարողանում պատկերացնել, որ առաջին սպանությունը գործելուց հետո, Մակբեթը խրվելու է ուրիշ, ավելի ահավոր սպանությունների մեջ, որոնջ նա կատարելու է առանց նույնիսկ իր հետ խորհրդակցելու։

Սորորդ առանձնանատկություն

Շեջսպիրի հերոսները ապրում են որոշակի ղարգացում։ Ոչ մի բնավորություն (խարակտեր) պիեսի սկզբից մինչև վերջ չի մնում նույնը։ Եվ զարգացումը ամբողջական է, դա որակական փոփոխություն է։ А-ն զարգանալով ոչ թե լոկ անհամար A-երի գումարն է դառնում (A+A+A), այլ A-ն փոխվում է B-ի։ Նա ձեռջ է բերում բնավորության նոր, մինչ այդ անհայտ գծեր, ընդ որում փոփոխությունը կատարվում է երեջ աստիճանով. դրություն-հակադրություն-համադրություն։

Մակբենը բռնակալ է ու ռճրագործ։ Բայց այդպիսին նա դառնում է իր մի շարջ բացասական հատկունյունների պատճառով։ Իր բնավորունյամբ նա բնավ էլ չարագործ չէ։ Նա ջաջ ռազմիկ է, հավատարիմ հպատակ։ Ռազմադաշտում վճռական հաղնանակ տանելով ապստամբների դեմ և արժանանալով անհամար գովասանջների ու փառջի, նա զգում է, որ իր մեջ գլուխ է բարձրացնում մինչ այդ չձևակերպված փառասիրունյունը։ Ժամանակն ու վայրը լայն հնարավորունյուններ են ընձեռում դրա համար։ Իսկ փառասիրունյունից ոհրագործունյուն մի ջայլ է։ Նա կատարում է այդ ջայլը։ Ռոսը պիեսում շատ դիպուկ ասում է.

> Ով դու խիստ շռայլ փառասիրություն, Որ բո սեփական կյանքի միջոցներն ինքդ լափում ես։ (Ա. 2, Տես. 4, տող 37—38)

Լեդի Մակբեթի առնական դիրջորոշումը և բուռն հարձակումները Մակբեթի գաղափարների վրա՝ վերջնականապես արթնացնում են նրա մեջ բուն գրած գաղանին։ Բայց հոգեկան վերափոխությունը միանգամից չի կատարվում։ Դրությանը հաջորդում է հակադրությունը։ Նա սպանում է Դունկանին, իսկ թագավոր դառնալուց հետո նրա սկզբնական շրջանի տատանումներից Նշույլ անգամ չի մնում։ Իր թագավորությունը ապահով ու աներեր դարձնելու միտումով սպանել է տալիս ոչ միայն Բանջոյին և Մակդուֆի կնոջը, այլև չի խնայում անգամ նրա երեխաներին։ Համադրությունը արտահայտվում է Լեդի Մակբենի մահվան լուրն առնելուց հետո արձակած ճիչի մեջ.

> Հանդիր դու, կարճ մոմ։ Կյանքը մի քայլող ստվեր է միայն, Մի խեղճ դերատան, որ բեմի վրա իր ժամին փջվում Եվ բորբորվում է, և այնուշետև ձայնը չի լսվում. Մի շերիան է նա, շիմարի պատմած, Լցված շառաչով և կատաղունյամբ, առանց իմաստի։ (Ա. 5, Տես. 5, տող 29—33)

#### Չուրորդ առանձնահատկություն.

Շեջսպիրի ողբերդունյուններում Տերոսները մեծ մասամբ ապրում են երկատում, Տոդեկան տրոճում։ Նրանջ տեսնում, Տետևում են իրենց դրսից, վերլուծում են իրենց իսկ գործած արարջները։ Զարգացման, փոփոխման աղբյուրը դրսից տեղափոխվում է ներս, ընդ որում էականը դառնում է Տենց այդ ինքնազարգացումը։

Սա Շնջսպիրի պոնտիկայում ամննաբարդ պրոբլնմն է։ Մարդկային Հոգնկան կյանջը, անճատի ննրջին ողբերդունյունը առաջնային դեր ունի նրա կյանջում և ամննից շատ է հետաջրջրում նրան։ Դրանով էլ մի նոր էջ է բացվում ողբերդականի բնադավառում։ Նա իր ստեղծած բնավորունյունների րուն էունյան մեջ է մտնում, տեսնում է, զգում և այնջան սջանչելի տեսարաններով ու չափաղանց ճարուստ ու չգերաղանցված լեղվով մատուցում մեղ, որ անճնար է չապրել նրանց հետ, չհուզվել, չտառապել, չզդալ նրանց հետ։ Այստեղից էլ այն համակրանջը, որ մենջ տածում ենջ Շեջսպիրի հերոսների նկատմամբ, նույնիսկ նրանց նկատմամբ, որոնջ չարագործունյուններ են կատարում, սպանունյուններ դործում։ Նրանջ ամննից առաջ հուղական կերպարներ են, տիպական նուզական կեւպաշնեւ, որոնջ իրենց դարաշրջանի բնորոշ հատկունյուններով են օժտված։

Չարը մարմնավորող բոլոր բնավորություններն էլ ունեն մարդկային գծեր։ Նրանց մեջ այդ մարդկային հատկությունը ղարթնում է, որպեսզի ընդգծի բարոյական սկզբունջներից զուրկ նրանց գոյության ապարդյունությունը, անիմաստությունը։

Մակբենիը դիտակցելով իր կատարած սխալներն ու գործած մեղջերը, պատրաստ է պատասխանատվունյուն կրելու իր արարջների համար։ «Գիտակցման» դրվագին հատուկ է խոր գաղափարահոգեբանական բովանդակուիյուն։ Դա կարևոր է, որովհետև կենդանացնում, պայծառացնում և իմաստավորում է հերոսի ամբողջ կյանքը։ Հաստատում է մարդկային հոգու մեծու– թյունը և կյանքի բարոյական սկղբունքների կարևորությունը։ Այստեղ է հենց։ Շեքսաիրը հասնում բնավորություններ կերտելու կատարելությանը։ Նրա բնավորությունները հոդեբանական բնավորություններ են։ Նրա տիպական բնավորությունների արարջներն ստանում են հոգերանական հիմնավորում։

bi, վերջապես, Շեջսպիրի գլխավոր Տերոսի մտածմունջներն ու զգացմունջները սովորաբար իրենը չեն միայն, այլ նրա աշխարհինը։ Նրա ստեղծած բնավորությունները ամբողջովին նյարդերից կազմված, խիստ հուզական, մտատանջվող, իրենց և ուրիշների համար ապրող, սեփական և ընդհանուրի շահերի համար պայքարող իրական դեմջեր են։ Հասարակական կյանթում տեղի ունեցող հակասությունները իրենց արձագանջն են գտնում հասարակական մարդու գիտակցություն մեջ, բեկվում են նրա կության մեջ, ձևավորում են նրա հոդեկան կաղմը։ Հասարակության հետ կապված անհատը այժմ արդեն պատասխանատվություն է զգում նաև իրենից դուրս կատարվածի համար։ «Սանիր ղջեղ» պատվիրանը դառնում է միջոց շրջապատը Ճանաչելու, ապա և շրջապատող աշխարհը ճանաչելու համար։ Փլվում, ծվեն-ծվեն են լինում դասային ճախապաշարումները։

υπούιαί այդ դարաշրջանի մարդկանց յուրահատկությունների մասին, Ֆ. Էնգելոը գրում է. «Ինչ որ հատկապես բնորոշ է նրանց համար, այդ այն է, որ նրանք գրենն բոլորը ապրում են իրենց ժամանակի բոլոր շահերով, մասնակցում են պրակտիկ պայքարին, կանգնում են այս կամ այն պարտիայի կողմը և մաքառում են՝ որը խոսքով ու գրչով, որը սրով, որն էլ թե՛ մեկով և թե՛ մյուսով։ Այստեղից էլ բնավորության այն լիակատարությունն ու ուժը, որը նրանց ամբողջական մարդիկ է դարձնում»<sup>4</sup>։

Որպես օրենջ, Շեջսպիրը պասսիվ Հերոս չունի, չունի այնպիսի մի բնավորունյուն, որ անտարբեր մնա ծավալվող իրադարձունյունների նկատմամբ։ Սա էլ ահա նրա նինգերորդ առանձնանաակությունը` երբ կերպարը, բնավորունյունը փոխադարձ կապի մեջ է մտնում իրեն շրջապատող մեջավայրի հետ։ Նրա ուրվագծած մարդկային անհատականունյունները, անկրկնելի, հարուստ ներաշխարհով անձնավորունյուններ են, որոնջ ունենալով ու պահպանելով իրենց «հս»-ը, որոշակի դեր են կատարում հասարակունյան մեջ, հետապընդում են որոշակի նպատակներ կամ շահեր, և ճիշտ է, չնայած ապրում են անորոշունյան իրենց րաժինը կյանջում, սակայն կարողանում են, ի վերջո, լուծել իրենց առաջ ծառացած խնդիրը ճիշտ կամ սխալ ձևով, լավ կամ վատ արդյունջով։

Ճիշտ է միանգամայն, որ շատ հաճախ խտացած գույներով է Շեջոպիրը ներկայացնում իր բնավորություններին, բայց հենց այդ փաստն էլ նրանց հատկանշական է դարձնում, տարբերում է նրանց ուրիշներից և դարձնում՝ 34 արկաական բնավորունյուններ։ Պարդ է, որ նրանք միանդամից այդպիսին չեն ստեղծվել։ Չէին կարող ստեղծվել։ Առաջին շրջանի, հատկապես պատմական բրոնիկների հետ համեմատած իր երկրորդ շրջանի ստեղծադործունյուններում նա համեմատարար ավելի բարդ ու կենսունակ բնավորունյուններ է ստեղծում։

Այդ բնավորությունները վերոշիշյալ շինդ առանձնաշատկություններով էլ տարբերվում են իրենց նախորդներից՝ դերբնական այն տիպերից, որոնք ընդշանրապես ներկայացված էին լինում բնավորության այս կամ այն որոշակի գիծը խոշոր պլանով արտաշայտող կերպարներով։ Նույնիսկ իր ժամանակակցի՝ Բեն Ջոնսոնի ստեղծած «բնավորությունները շաձախ կենդանի մարդու տպավորություն չեն թողնում, նրանք այս կամ այն կրքի, շատկության, տրամադրության մարմնացումն են միայն, բայց ոչ կենդանի, կոնկրետ մարդկային պանաղան դծերով օժտված անշատականություններ»<sup>5</sup>։

Մառլոն մի բայլ առաջ անցավ ստեղծելով իր «Թամերլանին»։ Ուժի մարմնացում լինելով հանդերձ, Թամերլանը օժտված է նաև միանգամայն համակրելի բնավորունյան գծերով։ նա ստրկունյան հակառակորդ է, կրոնամոլունյան դեմ է և ամենակարևորը՝ դիտի սիրել անսահմանորեն։ Այս գծերով էլ Մառլոն կարողանում է ստեղծել մի բարդ բնավորունյուն, սակայն կարևորագույն մի հատկանիշ դեռ պակասում է նրան ամբողջական դարձնելու համար։ Այն հետագայում Շեջսպիրը կատարելագործելու էր, դնելով որոշակի տիպական ճանգամանների մեջ։

«Իմ կարծիքով, – գրում է էնգելսը Մարգարիտա Հարկնեսին, – ռեալիզմը ենթադրում է բացի մանրամասնությունների ճշմարտացիությունից, տիպական բնավորությունները տիպական հանգամանջների մեջ վերարտադրելու Հշմարտացիություն»<sup>6</sup>։

Միայն որոշակի տիպական հանդամանջներում, իրադարձունյուններում, արարջներում է, որ ամբողջովին բացահայտվում է բնավորունյունը։ Առանց արարջի չկա բնավորունյուն և ընդհակառակը, բոլոր նրանջ, ովջեր վճռական մի արարջով մասնակցում են դործողունյանը, առաջ են մղում այն, պարզվում է, որ բնավորունյուն ունեն, ունեն հոգեկան ձևավորված նկարագիր, ունեն հայացը շրջապատի նկատմամբ։

Շնջսպիրն իրոջ որ կարողանում է ստեղծել ուժեղ և գործարար մարդկանց խոշոր և բարդ բնավորունյուններ, մեծ կրջերի, մեծ հույղերի ու անսահման ապրումների տեր մարդկանց, մտածելու ու խորհրդածելու կարողունյամբ օժտված անհատականունյուններ։

Տուրգեննի կանացի կերպարների մասին արտահայտվելով, Լև Տոլստոյն ասել է. «Կարող է պատահել, որ այնպիսիք, որոնց նա նկարագրում է, լեն էլ եղել, բայց երբ նա ստեղծեց, նրանք հանդես եկան։ Դա ճշմարիտ է. ես ինքս էլ այնուհետև տուրգենելան կանանց հանդիպել եմ կյանքում»։ ԸնդՀանրացնելով այս միտքը և տարածելով այն Շեքսպիրի ստեղծած խարակտերների վրա, կարող ենք ասել, որ գուցե այդպիսի բնավորությունների տեր մարդիկ չեն եղել իր ժամանակ, բայց նա, ինչ խոսք, ունեցել է իր իդեալը, իր գաղափարը այն մասին, թե ինչպիսին պետք է լինի մարդը՝ ան-Հատը, կամ ինչպիսին չպետք է լինի։ Եվ ուրեմն իր անղուգական ակտիվ մտածողության շնորհիվ՝ իրական կյանքում տարբեր անհատներից վերցնելով նրանց յուրաքանչյուրին բնորոշ այս կամ այն դրական կամ բացասական դիծը, կերտել է իր կերպարները, տալով նրանց միս և արյուն, դարձնելով նրանց բնավորություններ։ Դրանք բարդ են իրենց ներքինով, իրենց էությամբ, բայց բարդ է նաև իրենց շրջապատող աշխարհը.

«Ռեալիստ Շեջսպիրը ցույց է տվել, թե ֆեոդալական կապանջներից աղատագրված մարդն ինչ Հանապարհով կարող է ընթանալ։ Անհատը կարող էր դառնալ աղնիվ, մաջուր և բարոյապես գեղեցիկ, ինչպես Օթելլոյի հերոսական կերպարը կամ էլ ստոր և բարոյաղուրկ, ինչպես ցինիկ Ցագոն»<sup>7</sup>։

Շեջսպիրի բնավորությունները բացահայտվում են նաև իրենց ոճով ու լեղվով։ Նրա պատկերը ծառայում է նաև բնավորությունները կենդանացնելու ֆունկցիային։ Լև Տոլստոյի այն կարծիջը, Թե Շեջսպիրի մոտ բացակայում են բնավորություններ լոկ այն պատճառաբան~ւթյամբ, որ նրա բոլոր հերոսները խոսում են շեջսպիրյան նույն պաճուճաղարդ, վերամբարձ լեղվով, իրականությանը չի համապատասխանում։ Նախ՝ Տոլստոյը հենց լեղվին է տալիս առաջնությունը, լեղուն է նա համարում ողբերդության մեջ բնավորություններ ստեղծելու կարևորագույն միջոցը։ Մինչդեռ ըստ Արիստոտելի, որին ակնածանջով հետևում է Շեջսպիրը, ողբերդությունը ամբողջացած և իր մեջ իմաստ պարունակող գործողության արտահայտություն կամ նմանողություն է։ Գործողության արտահայտությունը կամ նմանողությունը գործողությունն կ ծավալ, բովանդակություն։ Նրա զլխավոր ճատկությունը գործողությունն է և ոչ խոսքը։

Երկրորդ, անգլիացի դրամատուրդի հերոսները խոսում են ամենից առաջ իրենց դարաշրջանի լեզվով ու ոճով, մի բան, որ անհասկանալի է մնում Տոլստոյի համար։ Տարբեր են ոչ միայն մարդիկ, այլև դարաշրջանները, տարբեր են մանավանդ ստեղծագործական մեթոդները։ Մեկի ռեալիզմը Վերածնության դարաշրջանի վաղ ռեալիզմն է, մյուսինը՝ XIX դարի կամ հասուն ռեալիզմը։ Ոճական առումով, մասնավորապես, տարբերությունը շատ մեծ է, այն անտեսել երբեք չի կարելի.

Բայց իրապես Շեջսպիրի հերոսները երբեջ էլ նույն լեզվով ու ոճով չեն խոսում։ Եթե մի կողմ թողնենջ հասարակ ժողովրդի ներկայացուցիչների և աղնվական դասին պատկանող հերոսների որոշակի տարբերությունները, ապա նույն դասին պատկանող անձինջ էլ խոսում են իրենց բնավորություններին հարաղատ լեղվով։ Այդ տարբերությունը Տոլստոյի նման արվեստագետի հա-36 մար նվաղ նկատելի է առաջին Հերթին այն պատձառով, որ դրանք Շեքսպիրխ մոտ չափածո խոսք են, Հույժ բանաստեղծական խոսք։ Պուշկինը որքան էլ ջանք թափեր իր չափածո վեպում՝ «Եվդենի Օնեդինում» Հերոսների խոսքը անբռնաղրոսիկ դարձնելու, դարձյալ չէր կարող Հասնել այն պարզությանը, որին Հասնում են նրա աղնվական Հերոսները պատմվածքներում և վիպակներում։

Բայց, իհարկե, առավել ակնհայտ է դառնում այն տարբերությունը Շեբրսպիրի մոտ, երբ քննում ենք նրա հերոսների խոսքը պատկերայնության տեսակետից, որպես պատկերավոր արտահայտություն։ Ինչպես ցույց է տվել սովետական ականավոր շեքսպիրագետ Մ. Մ. Մորողովը, Շեքսպիրի տիպական բնավորությունների լեղվական մտածողության մեջ առկա են իրենց արհեստին, դիրքին, հասակին և իրենց ներքին նկարագրին հատուկ պատկերներ և մետաֆորներ։ Օնելլոն ունի իր սիրած համեմատությունների աշխարհը, Յագոն՝ իրը։ Բոլորովին այլ են Մակբենի պատկերները և միանգամայն այլ՝ Համլետինը, Կլեոպատրայինը, Ջուլիետինը և այլն։

նվ վերջապես Շեքսպիրի ամենաուշադրավ ավանդը համաշխարհային գրականության մեջ այն է, որ նա իր գլխավոր հերոսների արարջները հիմնավորում է ոչ միայն արամաբանորեն, այլ նաև հոգեբանորեն։ Արարջներին ղուգահեռ նրանց խոսջն էլ առավելապես ղարգանում է հոգեբանորեն և ոչ թե լոկ արամաբանորեն՝ իրար հաջորդած աստիճաններով։

Գյոթեն մի առիթով գեղարվեստական պայմանականության մասին գյոելով նշել է, որ Շեջսպիրի կերպարները տվյալ հատվածում ասում են այն, ինչ հենց այնտեղ է անհրաժեշտ, հենց այդ մասում է լավ և հենց այդտեղ է տպավորություն թողնում, առանձնապես չմտահոգվելով այն մասին, թե այդ իոսջերը կարող են բացահայտ հակասական լինել մեկ ուրիշ հատվածում արտասանվող խոսջերին։ Մի՞թե սա էլ հենց բնավորություններ կերտելու այն կարևոր հատկանիշներից մեկը չէ, երբ կերպարը հեղինակի խոսափողը լինելուց դադարում է և դառնում է ինջնուրույն, այլապես հեղինակը կմտահոգվեր այն մասին, որ հակասական տողեր չլինեին պիեսում։ «Եվ Գյոթեն միանգամայն հեշտ է։ Շեջսպիրի ողբերգություններից և կոմեդիաներից անհամար օրինակներ կարելի է բերել, որոնջ ակներևորեն ցույց կտան, որ դրանցում բնավորությունները միշտ դինամիկորեն են զարգանում… և որ նրանջ լիովին հատատում են Արիստոտելի կանոնը, որ նշում է, թե ֆաբուլան ողբերգության գլխավոր տարրն է, և կարծես՝ նրա ոգին, իսկ դրան հաջորդում են բնավորությունները»»

Շատերն են գրել, արտաՀայտվել բնավորություններ կերտելու Շեքսպիրի մեծ վարպետության մասին։ Նշենք դրանցից միայն մեկը. խոսելով բնավորությունների բազմակողմանիության մասին Ա. Ս. Պուշկինը գրում է. «Շեքըսպիրի ստեղծած կերպարներն իրենց էությամբ ինչ-որ որոշակի կրքի, արատի 37 «Ճարմնացումներ չեն, ինչպես Մոլիերի մոտ, այլ կենդանի էակներ, բազմաթիվ կրբերով ու արատներով։ Հանգամանքներն են, որ դիտողի առաջ ղարգացնում «են նրանց ղանազան ու բազմակողմանի բնավորությունները»։

Շեջսպիրին Հասկանալու Համար պետք է նախ և առաջ պատրաստ լինի ընթերցողը կամ դիտողը։ նա պետք է Հավատա նախ այնպիսի մարդկանց, որոնք խոսում են պոեզիայի լեզվով, Հետո մարդկանց գործողություններին, որոնք պոետիկական նպատակ են Հետապնդում և, վերջապես, բնության տարօրինակ էֆեկտներին, որոնք ներդաշնակ են մարդկանց և նրանց գործերի Հետ։ Հենց պոեզիան, ավելի քան արձակը, կարող է զգացմունքների զանազանության, բարդության, Հակադրության և զարգացման այս Հնարավորությունր տալ։

Եզրակացնենք շեքսպիրյան մի շարք ուսումնասիրությունների հեղինակ Ուիլսոն Նայթի խոսքերով, որն իրավացիորեն նշում է, թե Շեքսպիրի աշխար-Հը այն աշխարհը չէ, որ մենք սովորաբար աեսնում ենք, այլ այն, որ մենք ապրում ենք։

#### **ԾԱՆՈ₽ԱԳՐՈՒ₽ՅՈՒՆՆԵՐ**

1. Гегель, Сочинения, т. XII, М., 1938, стр. 223.

2. В. И. Ленин, Философские тетради, М., 1934, стр. 285.

3. Гегель, Сочинения, т. III, М., 1956, стр. 84.

38

4. «4. Մարջող և 3. Լuntin արվեստի մասին», 4. 1, 1963, էջ 420:

5. 2. Vadhinajma, Upmanualaubiah apalaubarfint yuminifint, b. 1957, te 592.

6. 3. Lughun U. Luphubuhu 1888 P. umphih uhhapp, brubr, 4. 28, 12 26-29.

7 Г. В. Аникин, Н. П. Михальская, История английской литературы, М., 1975, стр. 73. 8. Л. С. Выготский, Психология искусства, М., стр. 292.

## ቡብኮቧԱՆ ሆԱՐዓብኑՆኮ

## ՇԵ-ՔՍԳԻՐՑԱՆ ԲԱՌԻ ԲՆՈՒՑԹԸ

bet of yus enduditie sheughping anusunter punuit Subabate, ապա սրանք մեղ կներկայանան անսքող մերկությամբ՝ քրոնիկների անողորմ սպանդի տեսարաններով, սահմոկեցուցիչ ողբերդականությամբ, «լկտի, արյունոուշտ, հրեշավոր գործերով», կատակերդությունների սիրապատումի կրկնվող շրջաղարձևրով, անակնկալ, անխոճեմ արարքներով, չնախատեսված հանդամանքներով։ Այս կերպ Շեբսպիրը կսահմանափակվի միջնադարյան միմիկրիկ թատրոնի կամ ժողովրդական հրապարակային ներկայացումների իմպրովիզացիոն արվեստի շրջանակներում։ Ենե նույնիսկ մեկնակետ ընդունենք շերսպիրյան նատերայնունյունը, ապա հարկ է ասել, որ բառը Շերըսպիրի խատրոնի համար անկարևոր աղդակ չէ, առավել ևս Վերածնության դարաշրջանի հումանիստ գիտնականների պրպտումների ու խնդիրների համար, որոնց պատմական առաքելունյունը հղավ նոր ժամանակի՝ ժողովուրդների դարաշրջանից ազգերի դարաշրջանի անցման<sup>1</sup>, ազգային լեզուների կաղմավորման, Բանականության և Լուսավորության դարագլիի նշանավորումը։ Տուր չէ, որ հենց նեոպլատոնիզմը դարձավ Վերածնության դեղադիտության հիմնաքարը, մի բան, որ միանգամայն հիմնավոր վկայում է Լոսևի վերջին ուսումնասիրություններից մեկը՝ «Վերածնության դեղադիտությունը»21

Այստեղ մատնանչվում է Վերածնության դարաշրջանի գիտակցության կարևորագույն առանձնահատկություններից մեկը՝ նրա էսթետիղմը, որը, հեղինակի կարծիջով, ղատորոշվում է ինչպես միջնադարյան, այնպես էլ անտիկ շրջանի գիտակցությունից։ Ինչ խոսջ, էսթետիղմը գեղեցիկի երկրպագությունն է և, բնականաբար, արվեստի ու արվեստագետի պաշտամունջը։ Բայց ոչ միայն այդ։ էսթետիղմը նաև արտագեղարվեստական իրականության յուրատեսակ օտարումն է, խաղարկային վերաբերմունջը նրա նկատմամբ։ Լոսևը գեղագիտական-խաղարկային դիրջորոշմամբ է բացատրում նաև այն փիլիսոփայական էկլեկտիղմը, որը հատկապես Վերածնությանն է բնորոշ։ Այսպես. Պիկո գելլա Միրանդոլան մեկ ամբողջության մեջ է համաձուլում ոչ միայն Քրիս-

39

-տոսի, Պլատոնի, Արիստոտելի, Պլոտինի ուսմոնջները, այլև ավելին. Պիկոյի տեսակետի համաձայն, սրանցից չեն ղանաղանվում պարսկական Զրադաշտի, հին հունական Օրփեոսի, ե**դիպտա**կան Հերմեսի, ինչպես նաև Մովսեսի, Մուհամեդի, Ավիցեննայի և Թովմա Աջվինացու կրոնները։ Այս բոլոր կրոնական հավատալիջների և փիլիսոփայական ուսմոնջների համակցումը «մի միասնական, մշտնջենական ամբողջի մեջ»<sup>3</sup> հնարավոր է սոսկ էսնետիղմի հիման վրա, որի դեպջում այս ուսմոնջներից և ոչ մեկը իրապես լուրջ չի լընկալվում։ Վերածնունյանը բնորոշ ինջնամղացողունյունը՝ «սեր առ բոլոր աստվածները»<sup>4</sup>, անհատի հոդում արննացնում է արտիստիկ վերամարմնավորման հակում, «ամեն ինչ փորձելու, ամեն ինչ ճաշակելու, ամեն ինչին հաղորդակցվելու» անհաղնանական կառնցուն չունեն արդելված նեմաներ և արդելված հոդեվիճակներ։

Դառնալով Շեջսպիրի դրամային՝ իբրև այս նշանակալից դարաշրջանի բարձրագույն խտացմանը, նշենք, որ այն, ըստ էության, բավականին բարդ if anjugnifind t. ow incomsumnit of fundating t' danit two un not day նռում ու եփ է գայիս տարասեռ բաղագրիչների հսկայական մի շաղախ. և հին մորալիտեն, ինչ-որ տեղ նույնիսկ միջնադարյան միստերիան, և ժողովրոդական ֆարսը, և Սենեկային նմանակող սարսափի ու արյան ողբերգությունը, և Պյավտուսի ու Տերենտիուսի փոխակերպման ենթարկված կատակերգությունը, և իտալերենից փոխադրված պաստորալը, և հարազատ անցլայի դրամատիկական ձև ստացած քրոնիկոնը, և իտալական նովելից փոխառնված սյուժեով կիսակենցաղային-կիսառոմանտիկական կատակերգու-Թյունը։ Նույնը կարելի է ասել նաև շեքսպիրյան դրամաների լեզվի մասին։ Լեզվի ընդՏանրական դործածության ամբողջ բառակազմը տեղ է գտել նրա գրամատուրդիայում։ Այստեղ կան այլևայլ դարաշրջանների «լեզուներ» (Հնաբանություններ, նորաբանություններ, լեզվի կեցության կենդանի ավանդներ), մշակույթներ (գիտական պոեզիա և ժողովրդական արվեստի ավանդույթներով դրամա), բանաստեղծական ուղղություններ (էվֆուիզմ, օտարայեզու այլաղան «պատկերներ») և այլն։ Բայց չէ որ այս ամենն ինչ-որ կերպ գտվել, բյուրեղացել է, որի շնորհիվ շեքսպիրյան դրաման ստացել է իր անկրկնելի անհատական պատկերը։ Այդ անկրկնելիության հատկանիշները շեջսպիրագիտությունն ուսումնասիրել է ամենայն մանրամասնությամբ։ Բայց շեքսպիրյան մտածողության կենդանի ընթացքը, որն ամեն անգամ ինքն իրեն իրացնում է անկրկնելի դրամատիկական իրադրության մեջ, համեմատաբար քիչ է ուսումնասիրված։ Իսկ այդ պրոցեսն ընթանում է այնտեղ, որտեղ և պետք է ընթանար՝ բառի մեջ, քանի որ ցանկացած մտավոր աշխատանք ոչ այնքան նախորդում է բառի վրա կատարվող աշխատանքին, որքան կատարվում է վերջինիս զուգընթաց՝ խաչաձևելով անգուշակելի հակասություններ։ Միտքը, առ-40

Տասարակ, ինջնաբացահայտվում է, ինջն իրեն ստուդում է, ինջնահաստատվում է՝ բառի հետ հարաբերակցվելով և վերջինիս հետ չափակցվելով։ Նախբան երկխոսության մեջ զրուցակիցներին միտք հաղորդելը, բառն ինջնին մտքի և մտածողի առաջնագույն տրամախոսական «զրուցակիցն» է։

Ասվածն, առ<sup>c</sup>ասարակ, վերաբերում է մաքին ու բառին, սակայն Շեթըսպիրին դա վերաբերում է առանձնապես։ Հայտնի է, որ նա ստեղծեց մի այնպիսի դրամա, որը սինկրետիկ է նախորդ դարաշրջանի դրամայի և դրամատուրդիական լեղվի համեմատունյամբ, քանի որ, ըստ էունյան, սերում է դասական, միջնադարյան-բանահյուսական, ռեալիստական դեղարվեստա-ոճական ավանդույնի լեղվամտածողունյան պատմականորեն ձևավորված տեսակներից և, միաժամանակ, սիննետիկ է հաջորդ դարաշրջանների համեմատուներից և, միաժամանակ, սիննետիկ է հաջորդ դարաշրջանների համեմատուներից և, միաժամանակ, սիննետիկ է հաջորդ դարաշրջանների համեմատուներից և, միաժամանակ, որններտիս է դեղարվեստական ստեղծադործունյան այն հիմնական տեսակները, որոնք բնորոշ են նոր ժամանակի եվրոպական դրամային (կլասիցիստական, ռոմանտիկական, ռեալիստական)։ Շեքսպիրյան դրաման կոչվում է Վերածնունյան դարաշրջանի ժողովրդական ռեալիստական դրամա և, անշուշտ, ըստ այն տեսակարար կշռի, որ նրա մեջ դրավում է մտածողունյան ռեալիստական եղանակը։

Rug um hp all aby unp uppeh nhulhad to Uju apudub umbadda t պատմական այն պահին, հրբ ամեն ինչ շարժման, բախման մեջ է մտել՝ ձրգտելով պարզունյան և միանշանակունյան։ Բայց այստեղ այդ պարզունյունն ու միանշանակությունը բոլորովին այլ են, քան հետագա դարաշրջաններում։ Սրա հիմբում ընկած է հննց այն գեղագիտական-խաղարկային վերաբերմունբը ամեն ինչի նկատմամբ, որ մատնանշում է Լոսևը։ Ըստ էության, հենց այդ վերաբերմունքն է կանխորոշում բառի կյանքը Շեքսպիրի դրամայում, նրա լեղվի յուրահատուկ «կերպարանքը»։ Այն իրողությունը, որ բառը Շեջսպիրի ղրամայում գաղափարաստեղծ գործոն է՝ գործող անձանց և հանգամանքները պատկերելու, մխնոլորտ ստեղծելու միջոց, բավականաչափ ուսումնասիրված է շեքսպիրյան տեքստերի մեկնաբանների կողմից թե՛ մեզանում և թե՛ արmuuussuuunus Uduhu. Anphpun dujsuuh "Shakespeare und die Tradition des Volkstheaters, ughummafimu uhg, dhoummenun danmihuhuhuh humbnunghwuhph' dwuumunghu "Mankind" -h & "Fulgense and Lucrece, -h օրինակով, ի ցույց է հանվում, թե դրամատուրգիապես որջան նպատակային ևն օգտագործված լեղվական Հնարանքները դեռևս վաղ շրջանի դրամատիղացված սյուժեներում, որոնք խաղարկում էին շրջիկ թատերախմբերը5: Սակայն Շեքսպիրի գործածած ոճերի ու խոսելակերպի այս նպատակամետ իմաստավորումը, նրա դրամաների դեղարվեստական կատարելունյան առհավատչյան լինելով հանդերձ, չի մատնանշում նրա գեղարվեստալեզվական մտածողության յուրօրինակությունը։ Շեջսպիրի բառին (որպես նրա դրամաների լեզվական կառուցվածքի հարաբերականորեն նվազագույն միավոր. ուրիչ մակարդակներում այն կարող է ըմբռնվել իբրև գրելակերպ, ոճ), մեր կարծիքով, բնորոշ է նախ և առաջ այն, որ սա ինքն իրեն պատկերող բառ է, ինբնասահղծ, հրկունքի տառապանքներով ու քաղցրունյամբ աոգորուն բառ Զուր չէ, որ հենց Համլետին է այդպես մտահոդում արտահայտվելու պրոբյեմը։ Իր արտահայտություններում նա նույնքան կարիք ունի հստակության և ճշգրտության, որքան արարքներում։ Եվ նա այդ հստակությանն ու նչգրաությանը հասնում է ամենահաղվագյուտ կույմինացիոն պահերին։ Հիշենք Համլետի գործողունյունների օրգանիկան վերարտադրող նրա պատմունյունը դեպի Անգլիա կատարված բռնի նավարկման մասին։ «Լսիր,would t two Zopughajht, -upuhu aby ah mhowly www.pwp to andnus & Baug ifp mujhu, np pni smuhhi bu hus milajh imm th ganes, pub mudubuhhp ապստամբները շղթաների տակ։ ...Խցիկից ելա՝ ծովի վերարկուս շուրջս փա-Bullud ...... Unu hu unundnut t, Bh fiby t upby. fugubu t funduph she խարխափելով գտել իր դավադիր ուղեկիցներին, հափշտակել գաղտնի ծրարը, կնիջը ջարդելով՝ բացել հանձնադիրը։ Գրելակերպի այս բնականության dby 4. U. Rentindy manufund ; yununhut noh punchughpp, nph umsumunhop, ինչպես գրում է նա, «ամեն մի գրական դարաշրջանում նվանվում է մի տեղում, կարճատև ժամանակով»6։

Մի կարճատև ժամանակով նվաճվել է գրելու ռեալիստական եղանակ, կարճատև ժամանակով, ջանդի, Շեջսպիրը իր գրականության «դասականը չղարձավ այն իմաստով, ինչպես Կոոնելը և Ռասինը Ֆրանսիայում կամ Գյոթեն Գերմանիայում. նա պատրաստի ձև չի տվել, պատրաստի ու ընդհանութ գործածական՝ նախ և առաջ, լեղվի առումով»<sup>7</sup>։ Բայց նա ձգտել և հասել է գրան, թեև, ինչպես իրավացիորեն նշում է Ուոնովը, լոկ հաղվագյուտ պահերի։ Տվյալ դեպջում այս գրելակերպը հիմնավորված է, պայմանավորված այն իրադրությամբ, երբ «խոսջը պատրաստ լինենն է», և ճիշտ վճիոն անսպասելիորեն գտնվում է ու տեղնուտեղն էլ իրականացվում ոչ միայն գործիվ, այլև բանիվ։ Գտնված է անհրաժեշտ, ճշգրիտ, միանշանակ բառը։ Սա այն գրելակերպն է, որն իրոջ հիմջ հանդիսացավ անգլիական ռեալիստական արձակի հետագա պարգացման համար (Դեֆո, Սվիֆթ)։

Նույն Հաջողությամբ, սակայն, Շեջսպիրն իր դրամաներում փորձարկում է դասական ու ռոմանտիկտկան գրականության ոճերը, «լեղուների» պատկերները։ Բավական է մտաբերել Մենենիոս Ագրիպայի, Մարկոս Անտոնիոսի ճառերի Հռետորական պայմանականությունը «Կորիոլանում» և «Հուլիոս Կեսարում», Տիտոս Անդրոնիկոսի ողբաբողոջը, Լիրի մենախոսությունների խելահեդ մոլեգնությունը տափաստանի տեսարանում, որն իսկույն էլ միջարկվում է խեղկատակի պրողաիկ խոսջի զգաստամիտ խոշականությամբ։

Զուր չէ, որ տարբեր գեղարվեստական ուղղությունների, դպրոցների, տարբեր դարաշրջանների ու պատկերացումների տեր թարգմանիչներ, իրենց

աշխատանըներում, Հիմնվելով դրական լեզվի այս կամ այն արդեն կայունաgud nabph dpm, awidwbwhwhilight awumwmat unpilipad, shawumi the շեքսպիրյան բնագրից։ Ինչպես հայտնի է, կլասիցիստները զարգացնում էին լեղվի մաքրունյունը, տրամաբանական հստակությունը և ճշղրտությունը, նրա շարահյուսական կանոնավորությունը, ձայնի հլևէջների պարբերականությունը, յուրաքանչյուր ֆրադի ու նրա հատվածի կառուցվածքային ավարտուunifining upung sudar Theughpe ababahh, puphsain, «2hauh» thaif և ամբողջի համադաշնության կառուցման նյութ էր։ Ռոմանտիկական թարդմանությունը նախ և առաջ Տենվում էր կյանքի ղարդացման ուժն ու դինամիկան և մարդու ներջնաշխարհի համապարփակությունն արտահայտելու ունակ շեքսպիրյան լեզվի, խոսքի արտահայտչականության, բազմակերպության, դեղանկարչական և երաժշտական հնարավորությունների վրա։ Մինչդեռ շեջըսպիրյան լեղուն ընդգրկում էր ոչ թե մեկը կամ մյուսը, այլ լեղվի բոյոր արտահայտչական ու պատկերային հնարավորությունների թանձրույթն էր։ Ավելին, և սա ամենագլիսավորն է, շեքսարիլյան լեզուն ոչ միայն ընդգրկում, այլև փորձում-ստուգում էր ամբողջ նախորդ ու իր ժամանակի դրականության լեղուները, ինչպես նաև կենդանի խոսակցական լեզուն՝ դրանով իսկ մատնանշելով դեղարվեստական խոսքի, լեզվի՝ որպես գրական-դեղարվեստական սահղծադործության նյութի ու միջոցի, բազմազան արտահայտչաձևերի նկատմամբ գրողի ստեղծագործական մոտեցման անհրաժեշտունյունը։ Շեջսպիրյան բնադիրը չունի այն պատկառազդու արվեստականունյան երանդը, որն, անխուսափելիորեն, այս կամ այն չափով, ներմուծվում է թարգմանության միջոցով՝ իբրև ժամանակային խոտորման արդյունը։ Շերսպիրի միարը, նրա «հրոսի՝ Համլետի մաջերի նման, տանջալիորեն դեդերում է բառի տերմինարանական մշտակայունության բացակայության պատճառով (իսկ Համլետի Համար՝ նաև գործողունյան)։ Ո՞րն է ավելի աղնիվ։ Ճարտարանյուս մտավարժանքնե՞րը, սեփական բառերով խաղա՞լը (Համլետի համար մեկ այլ մակարդակում՝ խաղն ինջն իր և մյուսների հետ), թե՞ ինջնաբավ բառի վճիտ պարղունյունը, որը քմայքներ ու մաացիունյուն չի հանդուրժում, դուրս չի Տորդում սեփական սահմաններից։ Ի դեպ, Համլետն ինքն էլ բառ ու բանին, գրչին առնչակից մարդ է, համենայն դեպս, գրառումներ է անում («Տետրակս. պետը է հուշագրեմ այստեղ»), երբեմն-երբեմն էլ ոտանավորներ գրում։ «Ձեռքի տակ» հարկ եղածին չափ միտը չունենալու մասին նա խոսում է բանիմացունյամբ, իսկևիսկ այնպես, ինչպես Տիանում է գերեզմանափորի երկսայրի խոսքերով կամ էլ ծանակում իր շրջապատի երիտասարդների վերամբարձ-դրջային խոսհլաոճը։ Համլհաը՝ հննց ինջը, Տուրդենևի արտահայտու-Bjuulp, «պաճուճարանու Bjnibbbnd» է fununi, ճիշտ այնպես, ինչպես Շեըըսպիրի լեղուն է՝ «մշտապես միևնույն փքուռույց արհեստական լեղուն է», որի մասին պատմականությունից զուրկ դիրջորոշմամբ դատում էր Տոլստոյը

43

և որի աննախադեպ պատմական դարակազմիկ ուժի մասին կարելի է եզրակացության գալ ըստ այն բանի, թե ինչպես ոչ միայն դրամայի ու թատրոնի, այլև անգլիական գրականության և լեզվի կենդանի ղարգացումն ընթացել և ընթանում է, այսպես կոչված, Շեքսպիրի «նշանաբանով»։ Խնդիրն այն է, թե որտեղ են փնտրում շեքսպիրյան այդ «նշանաբանը»։

Նոր դրամայի լեզվի սահղծման պատմականորեն անհրաժեշտ հար**ցադրումը (լեղվաբանական պլանով և աղգային լեղվի ստեղծման առումով,** որ նույնպես մանում էր Վերածնության դարաշրջանի գործիչների խնդիրների ոլորտը) օրինաչափորհն պատճառ էր դառնում զննելու բառը և հետազոտելու նրա հնարավորությունները տարբեր եղանակներով, երբեմն նույնիսկ անառին, այնտեղ, ուր դրա կարիջն առանձնապես չէր զգացվում. ասես սկսելով, անհնար էր կանգ առնել։ Այդ լեզվին հանգեցնող ուղին անցնում էր բառախաղի միջով, բառախաղ՝ առավել լայն իմաստով, բազմանշանակ բառի, պատhanh, chahumphanusph, ham sommabu muundap humunal pandadan undaրական բառի միջով, որն իր ուժով ու գեղեցկությամբ հիացմունը է պատ-**Տառում ընթ**երցողին ու Հուսահատության մատնում թարգմանչին։ Որովհետև, հիրավի, ինչպի՞ս խարգմանես այոպիսի միանգամայն անմեղ, Շեջսպիրի համար սովորական մի փոխաբերույթ. "loop'd and window'd reggedness" «Լիր արջա», III, 4)՝ «աղջատների ծակուտակերով ու լուսամուտներով ծածկված ցնցոտինե՞րը»։ Ինչպե՞ս, նշանակությունից զատ, վերարտադրել լեզվի քերականական նորմերի հետ վարվելու ապշեցուցիչ ազատությունը, բառերի լուրօրինակ շրջադասությունը բոլոր հղանակներով՝ սրանց բառային բոլոր Հնարավորությունները դուրս կորդելու համար։ Այստեղից էլ, ըստ երևուլթին, րառերի հարակրկնությունը՝ նրանը փորձարկությունը զանազան համատեքստերում։ Ինչպե՞ս վարվել շեջսպիրյան հնչյունային համադաշնակության, բառախաղերի, անհիմն անդրադարձությունների՝ բառը մի դասից մեկ այլ դաս abnuthnhubine Shan, huyubu dhnash2juj window'd -p yud boy my greatness («Անտոնիոս և Կլեոպատրա»)՝ «լակոտ դարձնելու», «նսեմացնելու» իմաստով 4md by her art sisters the natural roses («Maphybu», V, Umhapymy), որտեղ sister-ջույր գոյականը վերածվել է բայի։ Ինչպե՞ս վարվել նրա ամենաբազմազան բնույթի բառակազմությունների հետ, օրինակ, enhoop («2րրջապատել» նշանակությամբ), որտեղ գործի է դրվել ածանցումը, կամ թե flower-soft, marble-constant, loose-wived, onion-ey'ed punifith punupupորունկունները (օրինակները քաղված են «Անտոնիոս և Կլեոպատրա»-ից)։ Նա չի երկնչում օգտագործել նաև սովորական բառը վերջինիս չունեցած նշաumuhnifimulp. Umupbfe fununia & «dusty death»-h amuha' uhumh niubumund, wugneym, ny pb dingnm dwig, wil Sud ne guph dhowodan dwige Uinպիսի Թարգմանելի փոխաբերույթներ, ինչպիսին է, օրինակ, Մարոքի իշխանին «շողուն արևի դրացին» անվանելու մետաֆորը («Վենետիկի վաճառա-44

կանը»), սակավադեպ են։ Պողաբեր աշունը նա կոչում է «մանկածին» (childing autumn), գարունը՝ նշանի մատանիների չքնաղ ժամանակ (the pretty ring time, «Ինչպես կուղեջ», IV, 3):

Շեջսպիրի միտքը դարձույնների, հակադրունյունների, ամեն բնույնի բառային և պարղապես հնչյունային խաղերի գրենե ակամա «բանող» գեներատոր է։

> Why, all delights are vain; but that most vain Which, with pain purchas'd, doth inherit pain, As, painfully to pore upon a book, To seek the light of truth; while truth the while Doth falsely blind the eyesight of his look: Light, seeking light, doth light of light beguile. (Love's Labour's Lost, I, 1)

«Էվֆուեսի» աղդեցունյունն է։ Այո։ Բայց մինչդեռ «Էվֆուեսի» հեղինակն ինքը՝ Լիլին, դիմում է բառախաղերի «լրջմիտ դիտավորունյուններով», Շեջսպիրը խաղում է և սոսկ հանուն խաղի։

Տողերն աչքի անցկացնող ժամանակակից ընթերցողը կարող է և չնկատել շատ հնչյունախաղեր, բայց Շեջսպիրը նկատի է ունեցել այլ ընթերցողի՝ դերասանի, որը ոչ Թե ուսումնասիրում է և մատիտը ձեռքին մշակում դրամատիկական տեջստը, այլ արտասանում է դրվածը և որսում վարժունակ ականջով։ Այնպես որ, նրա դերասանների և հանդիսատեսների համար նման բաներն ընկալելի էին։

Վերցնենք Ժակի պատմությունը խեղկատակի հետ հանդիպման տեսարանում («Ինչպես կուղեք», II, 6)։ Նա հիանում է խեղկատակի հետևյալ խոսքերով.

> And so, from hour to hour, we ripe and ripe, And then, from hour to hour, we rot and rot; And thereby hangs a tale...

Ի՞նչ մի առանձնահատուկ բան կա այստեղ։ Ինչո՞ւ է Ժակը, ինչպես ինջն է խոստովանում, մի ամբողջ ժամ անընդհատ ջրջջացել։ Միայն շեջսպիրյան ժամանակի անգլերենի հնչյունաբանությանը անդրադառնալով կարելի է ի հայտ բերել, Թե որն է խեղկատակի խոսջերի սրամտությունը։

Պարզվում է, որ «hour» (ժամ) բառը այն ժամանակվա անդլերենում համահունչ է եղել «whore»-ին (պոոնիկ), «ripe» բառի իմաստները ներառնում էին «հասունանալ», «ձեռը դցել», «խլել» հասկացունյունները, իսկ «tale» «պատմունյուն» բառը մինչև այժմ էլ հնչում է այնպես, ինչպես «tail»-ը՝ «պոչ», որը և հասարակաբանունյուն է՝ «առնանդամ» նշանակունյամբ<sup>8</sup>։

Այժմ արդեն ժակի պատմությունը նոր իմաստ է ստանում։ Ժակին հան-

դիպելով, խեղկատակը, հանձինս նրա, իսկույն ճանաչում է պալատական թեթեաբարո երիտասարդին և վերջնականապես համողվելու համար խայծ է գցում, որը Ժակն անմիջապես կուլ է տալիս։

Բառախաղն այստեղ, ինչպես և ամենուր Շեջսպիրի դրամաներում, հարկավ, դործառական բաղմաղան բեռնվածունյուն է կրում. այն բնունադրում է և՛ Ժակին, և՛ արջունի բարջերը, և՛, միաժամանակ, Շեջսպիրին բնորոշ եղանակով պատշահորեն ջողարկում է անպատշահը։

Ասննջ, որ ինչպիսի բաղմիմաստունյամբ և բաղմաղանունյամբ էլ որ դրսևորվնն շեջսպիրյան բառախաղերը և հնչյունային ղուդակցունյունները, դրանջ բոլորն ամբողջունյան մեջ հիմնավորապես որոշարկում են նրա տեջըստերի նկարագիրը, սրանց դիմադիտական ինջնատիպունյունը։ Բառախաղը (բառերի հետ խաղալը) տարաբնույն մակարդակներում նափանցում է Շեջըսպիրի տեջստերի ամբողջ կազմի համար, չտեղայնանալով, ինչպես Լիլիի ստեղծադործունյուններում, հատուկ դրա համար նախորոշված շեշտյալ տեղերում։

Եվ հենց այստեղ էլ՝ հանուն իր նպատակի, գործի էր դրվում մի շատ հին ավանդույն՝ խրնին, հնարակերտ, ինքնահան բառի կիսով չափ ժողովրդական, կիսով չափ գիտական ավանդույնը։

Հանպատրաստից բառախաղհրի, բառի Հնարավորությունների վերաբերյալ կռահումների անթիվ-անհամար օրինակներ կարելի է բերել, վերջիվերջո, հանդելով շեջսպիրյան տեջստերի մեծամասնությունը պարդապես արտագրելուն։ Սրանց առկայությունը, որ անխուսափելիորեն աղերավում է մտածողունյան սպեցիֆիկ եղանակին, Շեջսպիրի համար նորմա է, բացակայունյունը՝ րացառունյուն։ Թարդմանունյուններն այդ չեն վերարտադրում, մի բան, որ միանգամայն հասկանայի է. մասնավորապես բառախաղը անկարելի է տեղափոխել մեկ ուրիշ լեզվի սահմանները, իսկ շեջսպիրյան ոճով սեփական բառախաղեր հորինելու մտամարզանջները Թեև գայթակղի, զբաղ**մունը** են, բայց և աննույլատրելի, քանի որ սպառնում են բովանդակունյան խեղանյուրման։ Սակայն կապանքաղերծ, կյանք առած, բորբոցուն բառի, երբեմն առանց հարկադիր անհրաժեշտության դյուրաշարժ բառի «առոդանությունը» վերարտադրելն անհրաժեշտ է։ Այլապես թարգմանություններն ըն-Bbpgnnp իրավունը կունենա երկրորդելու Չեսթերթոնի դվարճայի գանգատը, թե լրագրողների խոսքերից ինքը միշտ իմացել է, որ Բեռնարդ Շոուն խոսում է առ պարադոքսն ունեցած հափշտակությամբ, անհարկի ղգացմունքայնությունը ծաղրելով և այլն, բայց լոկ այն ժամանակ, երը Շոուն իր ներկայությամբ բացեց բերանը, Չեսթերթոնին պարղ դարձավ, որ Շոուն խոսում է իռլանդական առողանությամբ։ Առանց շեքսպիրյան բառի յուրահատուկ առոգանությունը հաշվի առնելու, որ պայմանավորված է բառի նկատմամը ունե**ցած ն**րա քննադատական մոտեցմամբ (որպես յուրահատուկ դոգմա-նորմի), 46

«Ճաբանական հնարանջների սովորական նկարագրությունը կարող է հանգեցնել այն հանրահայտ և ոչ իսկ հետաջրջրական հավաստմանը, թե Շեջսպիրը, բնականաբար, իբրև իր ժամանակակիցների նրբաղգա ժամանակակիցը, կրել է իր նախորդների ստեղծած «հերի աղդեցությունը, արձագանջել այդ աղդեցությանը մերթ պարոդիայով, մերթ նմանակելով։ Մինչդեռ Շեջսպիրի արափստիկ անհատականությունը, որ դարձյալ Համլետի շուրթերով դերասաններին հիշեցնում է, թե դերասանը չպետք է բնության «օրամշակը» (Nature's journeyman) դառնա, թե նա պարտավոր է վարպետ լինել, իր գործի տերը՝ սեփական ճաշակդ պետք է լինի ջո ղեկավարը (let your own discretion be your tutor), հենց իրենից պահանջում էր արդեն բաղմիցս փորձարկվածը թանտաստիկ փորձարկություն։ Նույն բանը, բնականաբար, պիտի ակնկալել ողոր նրանցից, ովջեր առնչվում են Շեջսպիրի աշխարհնեւ

## ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

- 1. Н. И. Конрад, Избранные труды, Литература и театр, М., 1978, с. 389.
- 2. А. Ф. Лосев, Эстетика Возрождения, М., 1978.
- 3. U. S. Inuk, uzil. malu., te 345:
- 4. Uniju mbani, 1,2 334:
- 5. Robert Weimann, Shakespeare und die Tradition des Volkstheaters, Berlin, 1967, IV, 1, 2.
- Д. М. Урнов, Естественность как характеристика классического стиля, Типология стилевого развития Нового времени, М., 1976, с. 269.
- 7. Vali mbgald, 52 260:
- 8. Wurth Leopold, Das Wortspiel bei Shakespeare, Wien und Leipzig, 1985.

## ԱԻԴԱ ՖՐՈՒՆՋՑԱՆ

# ԲԱՌԱԽԱՂԸ ՈՐՊԵՍ ՈՃԱՍՏԵՂԾ ՏԱՐՐ «ԲԱԶՈՒՄ ԱՂՄՈՒԿ ՎԱՍՆ ՈՉՆՉԻ» ԿԱՏԱԿԵՐԳՈՒԹՑԱՆ ՄԵՋ

Բառախաղը Եղիսաբեթյան դարաշրջանի նախասիրած ռճական Հնարներից է, որին Շեջսպիրը տիրապետում էր կատարելապես։ Զարմանալի չէ, որ շեջսպիրյան ոչ մի ստեղծադործության մեջ չի անտեսվում այն՝ լինի դա ողբերդություն, պատմական ջրոնիկ, Թե կատակերդություն։ Բառախաղը խոսջային երկիմաստության կրողն է, այդ իսկ պատճառով Թափանցում է նույնիսկ շեջսպիրյան ողբերդությունների և պատմական ջրոնիկների ուժեղ և խոր ապրումներով լի տեսարաններն ու մենախոսությունները։ Ավելացնենջ նաև, որ բառախաղի դործառնությունը իր խոսջային երկիմաստությամբ ավելի լայն կիրառում ունի Շեջսպիրի կատակերդություններում, այն բացաՀայտում է կատակերդականի շեջսպիրյան ընկալման առանձնաՀատկությունները և դառնում է կարևոր ոճաստեղծ տարը։

Բառախաղ ստեղծելիս Շեջսպիրը դիմում է իր ժամանակի անգլերենի լնղվական բոլոր հնարավորություններին։ Պատմական այդ ժամանակաշըըջանում անգլերենի բառապաշարը փոփոխվում է, հարստանում։ Ռոմանական փոխառությունների ներմուծման շնորհիվ բառակազմի զդալի լատինացումը նպաստում է հոմանիշների նոր շարջերի առաջացմանը, որոնջ տարբերակվում էին բուն իմաստային ու ռնական հրանգների ոլորտներում։ Ինչպես նաև, արաասանության և հնչյունակազմության մեջ տեղի ունեցած էական փոփոխությունների հետևանքով անգյերեն լեզուն ձեռք է բերում հսկայական քանակու**թյամբ** նոր նույնանուն բառեր։ Անգլերենի համար բնորոշ է դառնում բազմիմաստությունը և նույնանուն բառերի չափազանց մեծ թիվը, որը հիմը է հանդիսանում իմաստային և նույնանունական բառախաղերի ստեղծմանը։ Այս խնդիրը փայլուն կերպով, փորձարարի համարձակությամբ և բառաստեղծի վարպետունյամբ իրագործում է Շեջսպիրը։ Այդ իսկ պատճառով շեջսպիրյան լեզվի հարստությունը ոչ թե օգտագործված բառերի բազմաքանակության մեջ է, այլ վերջիններիս իմաստային և երանգային բազմաշերտության մեջ։ 48

Հիմը ընդունելով անգլերեն բառի վերը նշված հատկանիշները (բացմիմաստություն և նույնանունություն), առաջին հերթին բառի բազմիմաստությունը, Շեջսպիրը ամեն մի կոնկրետ դեպքում բառախաղ է ստեղծում, նրանտալիս նոր իմաստ՝ ըստ խաղարկու իրադրության և բառային միջավայրի,երբեմն մասնատելով բառը բաղադրյալների, ձևափոխելով դարձվածները, առածներն ու ասացվածքները և նույնիսկ այբուբենի տառերի անվանումները, ստեղծագործության Տերոսների անուններն օգտագործում է այդ նպատակով։ Այսինքն՝ այստեղ առկա են յուրօրինակ փորձարարումը և աղատ բառաստեղծունյունը, որով Շեջսպիրը վարպետորեն ստեղծում է երկու տարբեր աշխարհ՝ իրադարձությունների աշխարհը և բառերի մտահայեցողական աշխարհը, որոնց խաղարկումով միայն դրսևորվում է բառի ճշմարտացի իմաստը, նրա կենսական ուժը, վերջապես բառի մոդականությունը, մի ուժ, որը կարող է բերել իր իսկ իմաստի ինքնաժխտում, ինչպես ասենք, ողբերդություններում բառերը հաճախ կորընում են իրենց նշանակությունը, ձեռք են բերում մեկ այլ րարոյական ծածկագիր, դառնում շեջսպիրյան Թատրոնի խաղարկու տարրեrhg styp:

Մեր քննունյունը կսահմանափակենք միայն «Բազում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերդունյամբ, որտեղ բառախաղը ղվարճունյան և սրախոսունյան աղբյուր չէ լոկ և ոչ էլ ոճական հրապուրիչ պաճուճանք։ Շեքսպիրյան այդ հնարը սերտորեն կապված է ոչ նե կատակերդունյան բովանդակունյան հետ, այլ պարղապես ստեղծում է այդ բովանդակունյունը, դառնում գործող անձանց բնունադրման միջոց։ Միաժամանակ այն վերստեղծում է ընդհանուր ղվարճունյան, տոնախմբունյան, ողու աղատունյան մննոլորտ, արտացոլելով Վերածնունյան դարաշրջանի ողին և մտածելակերպը։

Այս ստեղծագործությունը՝ գրված երկու դարաշրջանների սահմանապծին, համարվում է շեջսպիրյան կատակերգությունների գագաթնակետը՝ «Տասներկուերորդ գիշեր» և «Ինչպես կուղեջ» գործերի հետ մեկտեղ, որոնք Դովեր Ուիլսոնի ձևակերպմամբ միավորվում են «ղվարճալի» կամ «երջանիկ» կատակերգություններ անվանումով։

Մեջենայունյունների ու խարդավանջի ընդհանուր մննոլորտում առաջանում է մի կողմից, Բենեդիկի ու Բեատրիսի սիրո կատակերդունյունը, մյուս կողմից՝ Կլաուդիոյի ու Հերոյի սիրո այսպես կոչված ողբերդունյունը։ Հերոսները շարունակ և պատրաստակամորեն ստանձնում են խաբեբայի և խարվածի դերերը, այսինջն՝ «խաղում» և ստիպում են «խաղալ» մյուսներին։ Այսպիսի մննոլորտում բառը ձեռջ է բերում էական նշանակունյուն։ Այստեղ բառը պարադոջս է, մեծ հրահրիչ։ Հենց բառի մոդականունյունն է ծնունդ տալիս սիրուն, ստիպում հավատալ նվացյալին, կամ դեն նետել այդ նվացումը և աղատվել երկվունյունից ու երկդիմի խաղից, կամ հրահրել հենց երկդիմի խաղ, ստիպել դիմակ կրել։ Կատակերդունյան դործող անձինջ չեն դոհանում

4-204

բառի սովորական նշանակությամբ և իմաստով, այլ վեր են Հանում նրա ներքին, թաբուն շերտերը, ստեղծում բառի անսովոր իմաստների յուրօրինակ փոխներթափանցում։ Տեղի է ունենում արձագանքող շարժում, փոխվում է երկխոսությունների ռիթմը, առաջանում է բառի մեջ սովորականի ու անսովորի փոխադարձ փոխարինման մրցություն։

Բառախաղը համարվում է անխարգմանելի գլուխկոտրուկ Թարգմանչի համար։ Հասկանալի է, Թե ինչպիսի բարդ խնդիր էր դրված «Բաղում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերգուԹյան հայ Թարգմանիչներ Հովհ. Մասեհյանի և Խաչիկ Դաշտենցի առաջ։ Կար երկու հանտպարհ՝ կամ ճշտուԹյամբ, բառացի Թարգմանվող լեզվին փոխանցել բառախաղը, այսինքն՝ պատճենահանել նրա բառային և ձևական պատկերը, կամ էլ պահպանել բառախաղի բովանդակու-Թյունը, իրացնել նրա ֆունկցիոնալ ուժը հայերենին բնորոշ լեղվամտածողու-Թյան միջոցներով։

Πιυπιδύωυμρηηδύρμη χωσυρμ μωρόμερη «Բաղում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերգունյան անվանումն իսկ «Much Ado About Nothing» նույնանունական բառախաղ է պարունակում, որտեղ խաղացվում են Եղիսաբենյան դարաշրջանում միանման [no:tn] արտասանվող noting և nothing բառերը «ականջադրել» և «ոչինչ» իմաստներով։ Հելջ Կոկերիցը առաջարկում է մի ուրիշ բառախաղ, որտեղ to note բայից սերված noting գոյականը համաղոր է «to brand with disgrace, to stigmatize» իմաստներին, այսինջն՝ խայտառակել, պատվաղուրկ անել, որն ուղղակիորեն կապվում է Հերոյի դրպարտուβյան պատմունյան հետ։

Կատակերդունյան անվանման այս երկիմաստունյունը, որն իր մեջ կրում է նաև եկեղեցու խորանում երևակայական ողբերդունյան երջանիկ ու բարե-Հաջող վախճանի ակնարկը, արդյունք է Վերածննդի ժամանակաշրջանի պարադոքս Համարվող nothing բառի նկատմամբ ունեցած վերաբերմունքի, բառ, որն ուներ իմաստների լայն ընդգրկում՝ անվայելից մինչև խոր փիլիսոփայական Հայեցողունյուններ։ Բավական է Հիշել «Լիր արքայի» առաջին տեսարանները, որպեսզի պարզ դառնան nothing բառի բաղմիմաստունյան սաՀմանները։

Երկրորդ գործողության հրրորդ տեսարանում Դոն Պեդրոյի և Բալթաղարի երկխոսության մեջ կա իմաստային ու նույնանունական բառախաղային ամբողջ շղթա, որոնք կարող են դիտվել որպես կատակերդության հիմնական թեմայի բացահայտման բանալի։ Առաջին հայացքից այդ հատվածը թվում է անհեթեն և աննպատակ։ Սրան անմիջապես նախորդում է երկխոսության մի հատված, որը լի է անարգանքի և անարժան անձի սիրահետման ակնարկներով (հանդուցալին բառերն են՝ slander և կրկնվող նույնարմատ woo-wooerwooing և not worthy բառերը)։ Այնուհետև, բնադրի բուն բառախաղանին հատվածում «noting-nothing» բառախաղը իր վրա է առնում «producing 50 musical notes, singing» իմաստը, ներմուծելով այս կատակերգունվան մեջ չափաղանց էական՝ ինջնարտահայտման և ապրումների դրսեորման նեման։ Այս նեմատիկ «nothing—observing—stigmatizing—singing» երիցս բառաիաղը դառնում է հետաղա գործողունյունների շարժիչ ուժ, խնան, միաժամանակ լինելով չընդ ատված դրամատիկական գործողունյունների արդյունջ։ Այս տեսարանում Բալնադարի երգը հաղեցված, նույնիսկ գերհագեցված է հեղնանջով՝ ուղղված և սիրուց «խելակորույս» կլաուդիոյի և «բանական» Բեներիկի դեմ։

Այժմ անցնենը բուն բառախաղային հատվածի վերլուծությանը.

| D. Pedro. | Nay, pray thee, come;<br>Or if thou wilt hold longer argument,<br>Do it in notes.       |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| Balth.    | Note this before my notes;<br>There's not a note of mine that's worth the<br>noting     |
| D. Pedro  | Why these are very crotchets that<br>he speaks;<br>Notes, notes, forsooth, and nothing! |

(11, 3, 55-63)1

Բառախաղերի իսկական Տրավառունյուն է սա, և նույնանունական՝ Տիմնըված քերականական ձևերի միահնչյունունյան (note-բայ, note-դոյական), բառերի համահնչյունունյան վրա (noting-nothing) և իմաստային՝ հիմնված բառի բաղմիմաստունյան վրա (crotchets-նոտա, քմահաճույք, տարօրինակունյուն, Տանդույց, note-նոտա, նոներ, նշան, խայտառակունյուն)։ Փաստորեն, այս հատվածում Շեքսպիրը շահարկում է բառը իր բաղմիմաստունյան մեջ միաժամանակ։

Մասեհյանի թարդմանությամբ այս հատվածը այսպես է հնչում՝

| · .            | Ab jund, uhupp, huh bob nighu undelh dhabi,   |
|----------------|-----------------------------------------------|
|                | Նոտերով վիճիր.                                |
| fulp.          | Fwig ha unmbpp lubla g mame' hunpha nammaphe, |
|                | lip ha hambahy zhu az stuhe,                  |
|                | Пр инширрын шрошир լինի։                      |
| <b>ዓ. ጣ</b> ይ. | Um Smugnigubpnd & Shwit hanned.               |
|                | baun, le hammanht, le abpen azhben            |
|                | (II, 3, 5g 41) <sup>2</sup>                   |

## Դաշտենցը Թարդմանոսն է՝

Эпа Авуга.

a. Դե բավական է, սկսի՛ր խնդրում եմ։ Իսկ Թե ուղում ես երկար Տառ ասել, Ճառի՛ր ձայնագրած, միշտ նոտաներով։ Բալաազար: Նախչան նոտաներս, նկատիր դու այս, որ չի մնացել Եվ ոչ մի նոտա իմ նոտաներում, որ նոքիագրման արժանի լինի։ Գոն Պեղբո. Դա նոտաների մի տեղատարափ է, Նոտաներ, նոքնը, և նոտադրուքյուն, բայց ոչ մի հեչյուն։

Մասենյանը «նոտեր» և «նոտագրել» բառերի պարզ ու չափավոր կրկնու-Թյամբ ստեղծում է բառախաղի տպավորուԹյուն, բայց բառախաղ որպես այդպիսին չկա։ Դաշտենցի մոտ նոտաներ, նոներ, նոնագրում, նոտագրու-Թյուն համաննչյուն բառերի օգտագործման մեջ որոշ չափազանցում կա, նա ստեղծում է իր սեփական բառախաղը և զուգորդումների մի երկար ու ծանրավուն շարք՝ «ձայնագրած-նոտա-նոնագրում-նոտագրունյուն-բայց ոչ մի հնչյուն»։

Եվս մի օրինակ պարզելու համար, Թե ինչ վերաբերմունը ունի շերսպիրյան հերոսը բառի նկատմամբ, ինչպես է նա ստեղծում անսովոր միջավայր խաղարկվող բառի համար, և վերջապես, ինչպես է ստեղծում խոսքի, երկխոսունյան դինամիկան։

| Mess. | And a good soldier too, lady                                                                             |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Beat. | And a good soldier to a lady; but what is he to a lord?                                                  |
| Mess. | A lord to a lord, a man to a man,<br>stuffed with all honourable virtues.                                |
| Beat. | It is so, indeed; he is no less than a<br>stuffed man; but for the stuffing,—well, we are<br>all mortal. |
|       | (I, 1, 54-61)                                                                                            |

Մասեհյան.

| rw.  | Եվ քաց զինվոր է, օրիորդ։                         |
|------|--------------------------------------------------|
| Ъm.  | Pwg ghudan & Sh ophangh wawg. pwg fut & uw       |
|      | th uhujanh stam.                                 |
| rw.  | Սինյորի մոտ սինյոր է, տղամարդու մոտ տղամարդ.     |
|      | խմողված է ամեն պատվարեր հատկություններով։        |
| ·Lu. | խքողվածն ասեք, այո, խքողված է. բոլորովին խքողված |
|      | dwpg t, pwig Ab huin i t hungdud                 |
|      | Մենը բոլորս մահկանացու ենը։                      |
|      |                                                  |

(1, 1, 12 12-13)

## Դաշտենց.

Սուբնանդակ. *Նա և երևելի զինվոր է, տիրուչի։* Բնատբիչե. *Նա երևելի զինվոր է տիկինների հետ, իսկ* պարոնների հետ ի՞նչ է։

<sup>(11, 3, 4, 513)3</sup> 

Unirfindiquių. *Պարոնների հետ պարոն է, տղամարդկանց հետ* տղամարդ և օժտված է լավագույն արժանիջներով։ Բեսաորիչե. Ինչ խոս**ջ, նա օժտված տղամարդ է, իհարկե,** րայց Բե ինչով, այդ արդեն, դե, մենջ բոլորա էլ մահկանացու ենջ։

## (1, 1, 52 492)

Tundaule punh ile, imph ile, infumhbruauling piwapujh anapa and the supph ile sharking bi to a lady, to a lord, to a man, stufed with virtues, a stuffed man, stuffing, mortal.

Οφωաφηρόψωծ է too, lady և to a lady համահնչունությունը, որը Բեաաphuhն հնարավորություն է տալիս «what is he to a lord?» արտահայտությունն անել։ Սուրհանդակն իր խոսքում օգտագործում է «stuffed with honourable virtues», այսինքն՝ պանապան արժանիքներով լցված, որ համապատասխանում է «օժտված է լավագույն արժանիքներով, օժտված տղամարդ է» արտահում է «օժտված է լավագույն արժանիքներով, օժտված տղամարդ է» արտահում է «օժտված է լավագույն արժանիքներով, օժտված տղամարդ է» արտահում է «օժտված է լավագույն արժանիքներով, օժտված տղամարդ է» արտահում է «օժտված է ոստունցի մոտ։ Բայց stuffed ավելի շուտ ղուգորդվում է սնունդի, ախորժակի հետ՝ «stuffed with eating»։ Մասեհյանի մոտ «խճողված» րատի քառակի կրկնումը ավելի ճշմարտացի է արտացոլում բառի, ինտոնացիայի նկատմամբ շեքսպիրյան վերաբերմունքը, այսինքն՝ նրա խաղարկումը իմաստային նշանակությամբ և խաղային սկզրունքով ընդհանրապեմ։

Վերը նշվեց, որ Շեջսպիրը բառախաղ ստեղծելու նպատակով օգտագործում է նույնիսկ այբուբենի տառերի անվանումները, երկի հերոսների անունները, ձևափոխում է դարձվածները և ասացվածջները։ Ասացվածջի նման ձևափոխման օրինակ է հանդիսանում «Բաղում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերգության երրորդ արարվածի հինդերորդ տեսարանում կիրառվածը.

> Dogb. A good old man, sir; he will be talking: as they say, "when the age is in, the wit is out". (JII, 5, 36-37)

Մասկհյան.

Um շատ թարի ծեր մարդ է, սինլոր, հիմա կխոսի ու կխոսի, ինչպես ասում են. «Երբ որ հասակը գալիս է, խելքը գնում է»։ (III, 5, էջ 66)

Դաշտենց

2nû.

Ing.

Այ, լավ ծերուկ, հիմա կսկսի կծիկը բաց անել, ինչպես ասում են։ Երբ ծերությունը մտնում է մարդու գլուխը, խելջն այնտեղից դուրս է գնում։ (III, 5, էջ 530)

Շեջսպիրի բառախաղը հիմնված է age-ale մասնակի համահնչյունու-

53

βιωύ վրա։ Անգլիացի ընβերցողը զուգորդմամբ անպայման կՏիշի ժողովրթդական ասացվածջը՝ «When ale is in, wit is out» (ale-գարեջուր, բառացի՝ «Երբ գարեջուրը ներսում է, խելջը՝ դրսում է»)։ Հայ ընβերցողը, բնականաբար, այդպիսի զուգորդում ունենալ չի կարող։ Այդ նպատակով βարգմանիչները պետջ է վերցնեին Հայկական ժողովրդական համանման մի ասացվածջ և ձևափոխեին այն բառախաղ ստեղծելու միտումով։ Այսպիսի հնար կիրառելուց իրավացիորեն խուսափել են և՛ Մասեհյանը, և՛ Դաշտենցը, ջանի որ բնագրային ասացվածջը որոշակի աղգային պատկանելիունյան հատկանիշ ունի և ստեղծագործությանը որոշակի կոլորիտ է հաղորդում։ Հայացնել այդ ասացվածջը, նշանակում է փոխել նրա աղգային ինջնատիպությունն ու ոճական երանգավորումը։

Բառախաղի յուրահատուկ տարատեսակություն են հանդիսանում այն բառախաղերը, որտեղ նույնանունության հիման վրա խաղացվում են այբուբենի տառի անվանումն ու համահնչյուն բառը։ Բերենք մի օրինակ՝ ապացուցելու, որ նման դեպքում հարկ է լինում բառախաղը վերարտադրել այլ միջոցներով, բնագրի իմաստից շեղվելու, հրաժարվելու գնով։ Եթե նոր ստեղծված բառախաղը գործառնության և տպավորության իմաստով համապատասխանում է բնագրի բառախաղին, ապա թարգմանության համարժերության սկղրունքը կարելի է համարել չխախտված։

> Beat. ...By my troth, I am exceeding ill. Heigh-ho. Marg. For a hawk, a horse, or a husband? Beat. For the letter that begins them all, H. (III, 4, 52-55)

Մասեհյան.

| fibm. | Žnyhu dym, juhum Shdwun bu, w ju |
|-------|----------------------------------|
| Uur.  | ν b uhum" pi                     |
| fibm. | Uphph Sulpumma «Ub»-bppi         |

(111, 4, 52 63)

## Դաշտենց.

| Abumrhzb.  | hpmd np bu hud gum dum ba gand-Us, w, w     |
|------------|---------------------------------------------|
| Umrquarhm. | ford & aby Sunmaby mulhu-upohile, wypnicht, |
|            | ft" munuhupi                                |
| Phumrhzb.  | Ujb mune, nend uhunus bb min patape-U.      |
|            | (111, 4, 52 529)                            |

Շեջսպիրի դարաշրջանում «H» տառը արտասանվում էր «ache» (ցավ) բառի նման։ Այս կատակախոսության արտաքին ձևը ճշտությամբ վերար-

54

տաղրելիս, չթափանցելով նրա էության մեջ, բերում է բառախաղի կորստի, ինչպես դա երևում է Խ. Գաշտենցի թարգմանության մեջ։ Գաշտենցը խնամքով ստեղծել է բնագրին համարժեք ալիտերացիա՝ արծիվ, այրուձի, ամուսին բառերով՝ բառախաղը վոհաբերելով։ Մասեհյանը համարժեքության սկզբունքը խախտելով, աշխատել է նման մի բառախաղ ստեղծել «սիրուն, սիրող, թե սխտոր» բառերը ներմուծելով։ Հատվածը ամփոփող նախադասության մեջ բններցողի համար ակնառու է «Սե»-երը ձևի զուգորդվածությունը «սեր» բառի հետ։ Բեմից, թերևս, այս բառախաղը հնարավոր է վերստեղծել ինտոնացիոն միջոցներով։

Շեջսպիրին հատուկ է նաև հերոսներին խոսուն անուններ տալը։ Այսպես, օրինակ՝ Բորաչիո (իսպ. boracha-բառից, դինու կաշվե շիշ իմաստով, որ ակնարկում է Բորաչիոյի հարբեցողունյունը), Բենեդիկ (Benedick>Benedict, հմմտ. լատ. benedictus-օրհնյալ, օրհնված, ամուսնունյան օրհնունյուն ստացած, նաև լավ խոսող), Հերո (դիցաբանական)։ Ենե Բենեդիկ անունը խաղացվում է մեծ համատեջստով, ամբողջ կատակերգունյան մեջ, ապա Հերո անունով երկու անդամ բառախաղ է կազմում կլաուդիոն չորրորդ արարվածի՝ եկեդեցու մեջ դրպարտունյան տեսարանում։

| Claud. | To make you answer truly to your name                                              |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------|
| Hero.  | Is it not Hero? Who can blot that name<br>With any just reproach?                  |
| Claud. | Marry, that can Hero:<br>Hero itself can blot out Hero's virtue.<br>(IV, 1, 81-83) |
| Claud. | O Hero. what a Hero hadst thou been<br>(IV, 1, 101)                                |

Մասեհյան.

| 4juni.  | Որ ձեր իսկական անունը տան ձեզ։               |
|---------|----------------------------------------------|
| 2brn.   | Հերո չէ" անունս. և ո՞վ է կարող նրան սևացնել, |
|         | Որևէ արդար հանդիմանությամբ։                  |
| կլաու.  | Zhpaŭ & hmpan.                               |
|         | Հերոն է կարող Հերոյի անունն արատավորել։      |
|         | (IV, 1, \$2 71)                              |
| tijumi. | 26pm, fuz Shpnu thubhp upunh                 |
|         | (IV, 1, 5, 71)                               |

Twymbug.

| ղավդիո. | Luphunghline aby, np unununfumbbe abp huh whathat          |
|---------|------------------------------------------------------------|
| brn.    | Հերո չէ՞ մինե իմ իսկ անունը։ Ո՞վ կարող է այն<br>արատավորել |
|         | Սև նախատինքով։                                             |

4judghn.

Nº4, Shug unit Zupati Pupe Jupan 5 Upumudaphi hp hay abduuyan mamphanginitin (IV, 1, 52 535). o", 26pn, udun, huzuhuh" sepnu upubhp an....

կլավդիո.

(IV, 1, 59 535).

Առաջին դեպքում Մասենյանը ստեղծում է համարժեք թարգմանություն, պահպանելով բնագրային կրկնությունը Hero բառի, մեկ որպես կատակերգության, մեկ որպես դիցարանական ՀերոսուՏու անուն։ Դաշտենցի մոտ, ինչպես տեսնում ենք, այդպիսի համեմատությունը բացակայում է։ Դաշահնցը չի կարևորում այն։ Սակայն հրկրորդ դհպքում հրկու հայ Թարդմանիչներն էլ դիցաբանական Հերոյի անունը փոխարինում են համահնչյուն հերոս գոյականով։ Սա, իհարկե, պատահական երևույթ չէ։

Կատակերդականը Շեջսպիրի մոտ ընորոշվում է կառնավալային աշխարհղգացությամբ։ Այս յուրօրինակ աշխարհղգացությունը շեջսպիրյան կատակերգությունում ստեղծում է աշխարհի և մարդկային փոխհարաբերությունների մեկ ուրիշ կողմ՝ կատակերգության հերոսները կարծես գտնվում են միածամանակ և իդհայականի, և ռհայի ոլորտներում, նրանց կոմիկական բախման հանդույցում (հանդուցատեղում)։ Ժողովրդական տոնախմբությունների մրթնոլորտի հետ կապը բացահայտվում է հերոսների անվայել, անպարկեշտ սրախոսություններում և բառախաղերում։ Ոգու ազատության ընդհանուր մրթնոլորտում իրենց անվայել երկիմաստություններով փայլում են հերոսուհիները, առանձնապես Բեատրիսը և Մարգարիտը «Բազում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերդության մեջ։ Բառախաղերի դիմելու նրանց հակումը, անշուշտ, կարելի է բացատրել նրանով, որ բառային խաղը կարծես էմոցիոնալ լարման քողարկում է բերում, հնարավորություն է տալիս արտահայտելու այն, ինչ սովորաբար խաքընում են, զսպում, գաղանի պահում։ Բառախաղը զգացմունըներին ելջ տալու, միաժամանակ նաև զսպելու միջոց է, ուղղակիորեն արտացոլում է բնության և բնականի խաղը, մարդկային խառնվածքի փոփոխական խաղը։ Այսպիսով, իդհալականի և ռեայի կատակերգական համակցումը ստեղծում է լեղվային յուրօրինակ ոճ, մշակում է կառնավայային յուրահատուկ լեզու, որի համար բնորոշ են իմաստային աղճատումներն ու իջեցումները։

Թարգմանության ընթացքում այսպիսի իմաստային բառախաղերը կամ անհետ կորչում են, երբեմն երկխոսության մեջ անտրամաբանական անցում առաջացնելով, կամ էլ ակնհայտ ձևով հասկացվում՝ անկախ բնագրի և թարդմանվող լեզուներում կիրառված միջոցների՝ այդ լեզուներում գոյություն ունեցող իմաստային ընդհանրությունների կամ բառի փոխաբերական h unt իմաստների ընկալման լրիվ համընկման շնորհիվ։ Այսպես, օրինակ.

> Beat. 1 am stuffed, cousin, I cannot smell.

Marg. A maid, and stuffed! there's goodly catching of cold. (III, 4, 63-65)

Մասեհյան.

fibm. Umr. hu հարթուխ եմ, Հերո, հոտ չեմ առնում։ Աղջիկ և հարթուխ. պետք է շատ Թունդ ցուրտ առած լինեց։ (III, 4, էջ 63)։

Pugubbg.

Рышагիչь. Հարթուխից թիքս բռնված է, հոտ չեմ առնում։ Մաrգաгիա. Աղջիկ և թիքը բռնվա՞ծ, երևի ցուրտը շատ սաստիկ է եղել։ (III, 4, է, 530)

Բնագրային to be stuffed արտահայտությունը ունի «լցված, խճողված լինել» իմաստները։ Տվյալ դեպքում Բեատրիսը պարղապես ուղում է ասել, թե ինքը հարրուխով հիվանդ է, քիթը բռնված է և այդ պատճառով հոտ չի առնում։ Սակայն ժողովրդական լեղվամտածողության համար «I am stuffed» նշանակում է նաև հղի լինել, այդ պատճառով Մարդարիտը, կատակերգության ամենավառ ժողովրդական կերպարը, իր պատասխան ռեպլիկում ասում է. «A maid, and stuffed!» (բառացի «Աղջիկ և հղի»)։ Հատվածի հայերեն երկու թարդմանությունների մեջ էլ բառախաղը վերարտադրված չէ, տարօրինակ է թվում, միայն առերևույթ է Մարդարիտի անհասկանակը հեղնանքը։ Եվս մի օրինակ՝

| D. Pedro. | Will you have me, lady?                                       |
|-----------|---------------------------------------------------------------|
| Beat.     | No, my lord, unless I might have another                      |
|           | for working days: your Grace is too costly to wear every day. |
|           | (11, 1, 341-344)                                              |

Մասեհյան.

| 4. Ab. | Ophnpy, fild ynigh g:                                                                                 |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ռհա.   | Ոչ, տեր իմ, այլապես պետք է մի ուրիշն էլ ունենամ<br>լի օրերի համար։ Ձեր մեծությունը այնքան թանկագին է, |
|        | որ ամեն օրվա հագնելու բան չէ։                                                                         |

(11, 1, 52 35)

## Դաշտենց.

<sup>4</sup>Υκδι Պեդբո. *Ուղո<sup>\*</sup>ւմ եջ ինձ որպես ամուսի*ն, օրիորդ։ <sup>1</sup>Աատբիչն. *Ոչ, իշխան, այն ժամանակ լի օրերի համար մի* ուրիշ ամուսին պետք է ունենայի. ձերդ պայծառափայլությունը շատ թանկ կնստեր ամեն օրվա համար։

(11, 1, 52 508):

57

4md #6'

| Do Pedro. | You have put him down, lady, you               |
|-----------|------------------------------------------------|
|           | have put him down.                             |
| Beat.     | So I would not he should do me, my             |
|           | lord, lest I should prove the mother of fools. |
|           | (11, 1, 294-297)                               |

Մասեհյան.

| ч. П. | Դուբ նրան դետին եր ղարկել, օրիորդ, դետին եր ղարկել։                               |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| fbu.  | Չէի կաժհնա, որ նա ինձ գետին զարկեր, տեր իմ.<br>թե ոչ հիմարների մայր պիտի դառնայի։ |
|       | (II, 1, 52 34)                                                                    |

Դաշտենց.

| 906 Abyrn. | Ince how abase aparated milter ophonen,                      |
|------------|--------------------------------------------------------------|
| filumrþið. | գետնով տվիր։<br>Վայն էր եկել, եթե նա ինձ դետնով տար, այլապես |
|            | ապուջ երեկանների մայր կարող էի դառնալ։<br>(II, 1, է, 507)։   |

Վերջին երկու օրինակը ապացուցում են, որ բառախաղերը այստեղ անմիջականորեն են ընկալվում, ջանի որ և անդլերենում, և Հայերենում to wear բայը միաժամանակ Հագնելու ու կրելու իմաստային ընդՀանրությունն ունի, իսկ «to put somebody down» կապակցությունը փոխաբերական՝ պարտության մատնել և բուն՝ դետին տապալել (Հմմտ. ռուսերենի «уложить на обе лопатки») իմաստներով ընկալվում է Հավասարապես թե՛ անդլիացի, թե՛ Հայ ընթերցողի կողմից։

Բերված օրինակների հիման վրա կարելի է համողվածությամբ ասել, որ «Բաղում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերդության հայ թարդմանիչներ Հովհ, Մասեհյանը և Խ. Դաշտենցը, չնայած վերլուծված օրինակներում վեր հանված ստեղծադործական բնույթի տարբերություններին, սկղբունքորեն ճիշտ դիրքորոշում ունեին բառախաղի՝ որպես «Բաղում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերդության ոճաստեղծ տարրի դնահատմանը և հայերենի լեղվական նյութի հնարավորությունների սահմաններում աշխատել են վերստեղծել շեքսպիրյան կատակերդության յուրօրինակ ոճական կառուցվածքը։

### **ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՑՈՒՆՆԵՐ**

2. ԲՆադրից արված րոլոր մեջրերումՆերը՝ William Shakespeare. Much Ado About Nothing, ed. by Tucker Brooke, Yale University Press, New Haven, 1961 Bհրատարակունքյունից են։ Այստեղ և հետադայում հոոմեական Bվանշանով նշված է արարվածը, արաբական Bվանշանով տեսարանը, և անհրաժեշտ տողերը։

2. Sh'u Gbfaupr, Fugned undach dunb nzuzh, Abinnif, 1967:

2. Sh'a Apyand Thfumpr, Chumpp bpybp, S. 2, b., 1953;

## UPPU DUPUSSOUU

# ՀՈՐԱՑԻՈՍԻ «ՀՈՒՇԱՐՁԱՆԻ» ԹԵՄԱՆ ՇԵՔՍՊԻՐԻ ՍՈՆԵՏՆԵՐՈՒՄ

Այս Հոդվածում քննարկվող Հարցը Թեև որոշ իմաստով նեղ է, բայց և կարող է ներմուծվել ՎերածնուԹյան դարաշրջանի Հումանիստական կուլտուրայում անտիկ ժառանդուԹյան օգտագործման ավելի ծավալուն պրոբլեմի մեջ։ Անտիկ աշխարհին դիմելու շեքսպիրյան բազմազան ձևերի ու տարբերակների մեջ Հորացիոսի «Հուշարձանի» Թեման մի մասնավոր, բայց և բավականաչափ կարևոր պահ է՝ շեքսպիրյան ստեղծագործուԹյան ընդհանուր համակարգը գնահատելիս։

Իր ժամանակի պատմունյան և մշակույնի մեջ բանաստեղծի և նրա ստեղծագործունյան գրաված տեղի մասին խորհրդածունյունները բնորոշ են աշխարհի մեծ պոետներին. իբրև կանոն, դրանք մտորումներ են սեփական ինքնունյամբ միջնորդված ժամանակի շուրջը։ Այդ պատճառով էլ դա յուրատեսակ «պոեղիայի փիլիսոփայունյուն» է։ Այդ մասին կարելի է տարբեր կերպ ասել. «Ես կանդնեցրի հուշարձան, ամրակուռ՝ պղնձից առավել բարձրաբերձ, քան բուրդերն արքայական»-ից մինչև «Ես եղել եմ այստեղ և նշանա նողել»։ Սա հինավուրց ավանդույն է։ Բանաստեղծի կողմից իր գործի կարևորունյան գիտակցման մասին վկայող տողեր գտնում ենք դեռևս հին հունական քնարերդունյան բեկորների մեջ։ Մտաբերենք նեկուզ Թեոդնիդեսին, որը բանաստեղծունյան մեջ չի նշել իր նշնամու անունը, որպեսզի դրանով չանմահացնի նրան։ Կարելի է ուրիշ օրինակներ ևս բերել։ Բայց պոեղիայի՝ որպես գրական հուշարձանի ավանդույնը, ստեղծել է քվինտուս Հորացիոս Ֆլակկուսը մի օդայում, որն ընդունված է «Հուշարձան» կոչել (III, 30)։

Օդայում Հորացիոսի տված ինջնադնահատականը հասկանալու համար հարկ է մտաբերել նրա ստեղծադործական կյանջի մի շարջ հանդամանջներ, տեսնել, Թե ինչպես է նրա ստեղծադործուԹյունը դնահատվել նոր ժամանակներում։ Եվրոպական ՎերածնուԹյան համար, օրինակ, այդ ստեղծադործու-Թյունը եղել է նախ՝ բանաստեղծական վարպետուԹյան կատարելատիպ, երկ-60

որդ՝ կյանքի իմաստունյան կատարելատիպ և երրորդ՝ տեսական չափանիշների կատարելատիպ։ Առաջինը կապված է Հորացիոսի բանաստեղծությունների անվիճելի բանաստեղծական կատարելունյան հետ, երկրորդը՝ կյանքի փիլիսոփայունյան հետ, որը մարմնավորվել է նրա բանաստեղծունյուններում և համաշխարհային գրականության մեջ հակասական գնահատություն ստացել՝ Արևմտյան Եվրոպայի գրողների հիացմունքից սկսած, մինչև, օրինակ, ռուս հեղափոխական-դեմոկրատների կարուկ դատապարտումը և, վերջապես, հորորդը կապված է նրա նշանավոր «Նամակ առ Պիսոններն» ուղերձի հետ, որն Արիստոտելի «Պոետիկայի» հետ միասին մտել է գեղագիտության զինանոցը՝ Վերածնության նախակյասիցիստներից և XVIII դարի կյասիցիստներից սկսած մինչև նոր ժամանակները։ Հորացիոսի գործունեու նյան այս երեք կողմերից յուրաքանչյուրը՝ պոեզիա, փիլիսոփայություն, առվեստի տեսություն,կարող էր հանրագումարային ինքնագնահատության առարկա դառնալ նրա «Հուշարձանում»։ Բայց ոչ մեկը չի դարձել։ Նրա գնահատությունը «ուրիշ ժամանակներ, ուրիշ բարքեր» են տվել։ Բանաստեղծը, որպես միակը Պառնասում, մատնացույց է արել հունական քնարերգուներին լատիներենի «փոխաղրելու» իր գործը։ Սրա պատճառները պետք է փնտրել ժամանակի քաղաջական անցջերի և պրորլեմների նկատմամբ Հորացիոսի վերաբերմունջի մեջ։ ի տարբերունյուն իր մեծ ժամանակակիցներ Վիրգիլիոսի և Օվիդիոսի, Հորայիոսը քաղաքականությամբ հետաքրքրվող մարդ էր. քաղաքական թեման կարևոր տեղ էր գրավում նրա պոեզիայում («Հռոմեական օդաները»)։ Վերջինս պայմանավորված էր մի՛ կողմից բանաստեղծի անձնական ճակատագրի հանգամանքներով, մյուս կողմից՝ «Օգոստոսի դարաշրջանի» կոնկրետ քաղաքական իրավիճակով։ Նախկին ստրուկի որդի Հորացիոսի պատանեկությունը համընկավ հռոմհական հանրապետության կողմնակիցների և կեսարիզմի՝ կայսրունյան հետևորդների, վերջին մարտերին։ Այդ պայքարի գագաննակեար Հուլիոս Կեսարի սպանությունն էր հանրապետական դավադիրների կողմից՝ Բրուտոսի գլխավորությամբ։ Հանգամանքների բերումով Հորացիոսթ ներքաշվեց դրան հաջորդած իրադարձունյունների մեջ, դարձավ Բրուտոսի բանակի տրիբունը և զենքը ձեռքին պաշտպանում էր հանրապետական եղեայներն ու ազատությունը։ Բրուտոսի պարտությունը Ֆիլիպպեի ճակատամարտում և քաղաքական նոր վարչաձևի՝ միապետության և ղինվորական դիկտատուրայի հաղթանակը օրենքից դուրս հայտարարեցին Հորացիոսին (11/11 ունեցվածքը բռնագրավվեց, Հռոմ վերադառնալն արդելվեց)։ Ներումից հետո, իբրև քաղաքականապես անբարեհույս անձ, նա հարկադրված էր գրավել գրագրի ավելի քան համեստ պաշտոն։ Եվ հենց այդ ժամանակներից էլ սկսեց բանաստեղծություններ գրել։ «Անպատկառ աղջատությունը,— կասի նա հետագայում, – ստիպեց ինձ ոտանավորներ գրել»։

Վիրգիլիոսը նկատեց Հորացիոսին և նրան ներգրավեց Մեկենասի խրմ-

բակը։ Այնուհետև Վիրդիլիոսից նա մի փոքր կալվածք ստացավ և սկսեց «մասնավոր մարդու» կլանը վարել, զրաղվելով սեփական այգով ու բանջարանոցով՝ մի բան, որ ավելի ուշ հեգնական հնչողություն է ստացել իր հերոսներից մեկին հռոմեացի պոետի հետ նմանեցնելու պուշկինյան համեմատունյան մեց. «կաղամբ է ցանում Հորացիոսի պես»։ Նրա գրածը,- իսկ նա բանաստեղծ էր և չէր կարող չգրել,—պետք է անպայման քաղաքական բովանղակություն ունենար։ Բայց կեսարիզմի պայմաններում հանրապետական գաղափարների համար մահացու պատիժ էր սահմանված, իսկ կեսարիզմը ջաղաքականապես խորթ էր Հորացիոսին։ Նա Տրաժարվում է Հռոմի քաղաքական կյանքին մասնակցելուց, հրաժարվում է Ոգոստոսի քարտուղարի՝ այն ժամանակներում վերին աստիճանի պատվավոր պաշտոնից։ Սվետոնիոսը բերում է Օկտավիանոս Օգոստոսի նամակը, որտեղ վերջինս բողոքում է, Թե Հորացիոսը խուսափում է իր ընկերակցությունից և բանաստեղծություններ չի anunui hubu « ungb impubunui bu, np hua shin en pupbhuinifi juu suun սերունդները անարդանքի սյունի՞ն գամեն քեզ»,-Տարցնում էր կայսրը բանաստեղծին։ Եվ ահա, երևան են դալիս օդաներ, որոնցում տեսնում ենք բանաստեղծի ներքին դրամատիզմով լի պայքարը և նրա ընդհանուր էվոլյուցիան քաղաքական թեմատիկայում՝ հանրապետական գաղափարներից մինչև կեսարիզմի ընդունում, պետության բախտի ընդհանուր խնդիրներից մինչև հրաժարում նախկին մարտական հանրապետականությունից («Առ Պոմպեոս Luphnub» nighpap) h, Shugh huy, wyuhunsubph shin Oqnumnuh quidub sugվեհարդարի արդարացումն ու կայսեր փառաբանումը.

> ...Միայն ջեզ ենք ժենք շտոսվում մեծարել, և կլանջի օրոթ Քո պատվին ղոճասեղան կառուցում, որպեսզի երդվենք ջո անունով, ինչպես աստծո Հավատալով, որ ոչինչ աշխարճ չի գա ջեզ ճավատար և աշխարճ չի եկել... (III, 3)։

Բերված փաստերն անհրաժեշտ են Հորացիոսի «Հուշարձանի» ընդհանուր կոնցեպցիան ըմբռնելու համար, մի ստեղծագործություն, որից նա դուրս էր 62 նետում հենց այն, ինչի վրա հիմնվում է նրա եվրոպական հռչակը՝ «Հռոմեական օդաների» քաղաքական մոտիվները և դրանցով պայմանավորված էթիկական փիլիսոփայությունը։ Նա լավ է իմացել թե մեկի և թե մյուսի իսկական գինը և նման հուշարձանի անկայուն վիճակը։

«Հուշարձան» օդայի կոմպոզիցիան դասական է համարվել շատ դարեր։ Օդան սկսվում է հեղինակի կողմից հուշարձանի ստեղծման փաստի լակոնիկ արձանադրունյամբ՝ «Exegi monumentum», որին հետևում է նրա հատկանիշների բնունադրումը։ Օդայի տասնվեց տողերը կարելի է բաժանել ուն իմաստային հատվածների.

1. Բանաստեղծի ստեղծած հուշարձանը դերաղանցում է բոլոր ամրակուռ մետաղները և աշխարհի տիրակալների վեհերոտ մահարձանները «...aere perennius Regalique situ piramidum altius...»

Ան հրաժ հշտ է ուշադրունյուն դարձնել սկզրի վրա. բանաստեղծը օղան սկսում է արվեստադետի, բանաստեղծի դործերի մեծունյան հավիտենականունյան և այն բանի հակադրունյունից, ինչ մնալու է քաղաքական տիրակալներից՝ շիրմի մահարձաններ, որոնք, ի դեպ, ստեղծվել են նույն արվեստադետների կողմից, մահարձաններ, որոնք զարդարում են տերունյունները։

2. um mumumu & puncfiguin mpsmilhppubph smunhumu' «...non imber edax non Aquilo impotens possit diruere...»

3. Umh dududumhh muphpeh qhd' e ... aut innumerabilis annorum series et fuga temporum ... »

4. bpm qbd mbqnp t bnijbhul Umse, npb h qnpni t nybimgbbi dmpni dmpdbmlumbe, pmgg mbqnp t bpm snqhnp mpmpnifbhph smbqbm' «...Non omnis moriar, multaque pars mei vitabit Libitinam: usque ego postera crescam laude recens...»

5. Ապա իսոսվում է ժամանակի մեջ այդ անման փառջի հարատեռւնյան մասին, այն մասին, նե որջան հրկար պիտի հնչի բանաստեղծի խոսջը (Հորացիոսի օդայում՝ քանի դեռ գոյունյուն ունի Հռոմը) և հենց դա էլ նրա հաջարձանն է՝ «...dum Capitolium scandet cum tacita virgine pontifex...»

6. Օդայի հաջորդ պահը բանաստեղծի գրական ժառանդունյան աշխարհագրական տարածման ոլորտն է, այն վայրերի հիշատակունյունը, ուր նրա փառջն է խևածելու՝ «...Dicar, qua violens obstrepit Aufidus et qua pauper qaquae Daunus agrestium regnavit populorum...», այսինջն իրեն հարապատ վայրերում, հայրենի Ապուլիայում, ուր հոսում է մանկուն ծանոն Աուվֆիդուս գետը և որտեղ խաշնարած ցեղեր են ապրում:

7. Եվ, վերջապես, օդայի գլխավոր պահը բանաստեղծի ստեղծագործական գործունեունյան հանրագումարն է, իր տեղի գիտակցումը հռոմեական պետունյան սոցիալական կառուցվածքում և պոեղիայի ղարգացման ընդհա-63 'Sump upprghumd' «... ex humil: potens Princeps Aeolium carmen ad Italos deduxisse modos...?»

8. Օդան ավարտվում է Մելպոմենեին՝ ավագ մուսային ուղղված խնդրանքով՝ իր գլուխը փառքի ու անմահության խորհրդանիշ դելֆյան դափնիներով պսակելու մասին՝ «... Sume superblam quaesitam meritis et mihi Delphica lauro cinge volens, Melpomene, comam»:

Հաստատունություն՝ տիրակալների համահու փառքի համեմատությամբ, անսասանություն՝ բնության տարերքի, ժամանակի և մահվան դեմ, ետմահու փառջի հարատևության և փառջի տարածման վայրի հիշատակություն, ստեղ-.ծաղործության նշանակության ինքնարանաձևում,—այս ամենի հանրադումարը և մուսային դիմելը ավանդույն է դարձել համաշխարհային պոեզիայում։ Այս կաղապարի նկատմամբ բանաստեղծները կարող են առավել կամ պակաս աղատություն ցուցաբերել, բայց Հորացիոսի օդայի էությունը դրանից չի փոխ-Inch Undapupup whihnhalu bb Shacd одшур шашеры асв шада, рац бшջորդ տողերը ենթարկվում են համապատասխան փոփոխության։ Աուվֆիդուսը կարող է փոխարինվել Սենալով, Ռոնալով, Հռենոսով կամ Թեմղալով, իսկ Հռոմեական կայսրության տիրույթները՝ «Սպիտակ ծովից մինչև Սև ծովն» ընկած լայնարձակ տարածություններով, «համայն մեծ Ռուսիայով» կամ «սահմաններով չքնաղ Ֆրանսիո»... Եվ ամեն մի պոետ իր վաստակի մասին կխոսի իր հասկացածի պես։ Հորացիոսի «Հուշարձանի» ավանդույթը պահպանվում է մինչ այսօր, եթե անգամ բանաստեղծի գործը անտիկ հեղինակի օդա է հիշեցնում ոչ թե ամբողջ կառուցվածքի վերարտադրությամբ, այլ սոսկ ընդհանուր մտքով և «ոչ, չեմ մեռնի ես, լավագույն մասն իմ կփրկվի մահից...» պարտադիր բանաձևով։

Հորացիոսի «Հուշարձանին» արձագանքեցին դեռևս իր ժամանակակիցները, ընդ որում՝ անտիկ շրջանում շեշտը դրվում էր կամ այն բանի վրա, ինչն ընդգծել է Հորացիոսը՝ բանտստեղծական արվեստի հավիտենականունյունը, կամ էլ այն մտքի վրա, որ նա Թենեևակի շոշափելի է, բայց գերադասել է չղարգացնել՝ տիրակալների անցավոր փառքը և պոեզիայի անմահունյունը «(պոեզիա և քաղաքականունյուն, բանաստեղծ և արքա)։ Այսպես է, օրինակ, Օվիդիոսը կերտել իր «Հուշարձանը» և' տասնհինդերորդ էլեգիայի եզրափակիչ մասում (I, 15), և' «Կերպարանափոխունյուն» (XV, 871).

> Անա ավարտվեց իմ աշխատանքը, այն ոչ Ցուպիտերի չարությունը Կոչնչացնի, ոչ սուրը, ոչ նուրը, ոչ էլ ագան ծերությունը։ Թող որ այդ օրը վրա նասնի, օր, որը միայն մարմնի վրա Իշխանություն ունի և ինձ նամար ամփոփի թյուր կյանքիս ընթացքը Իր լավագույն մասով, ես մշտնջենական եմ, դեպի բարձր

> > լուսատուները

64

Վեր կիտյանամ, և իմ անունը անխորտակ կմնա։ Ամենուր, ուր տարածվում է Հռոմի իշխանությունը, ինձ ժողովուրդները կկարդան և հավիտյան փառքով պսակված կմնամ, նթե միայն երգիչների նախաղգացումներին հավատանք.

Պրոպերցիոսն, ընդհակառակը, ավելի է ընդարձակում Հորացիոսի օդայի սկղբնական միտքը.

> Դժվարին ջանջերով մինչև աստղերը խոյացած բուրգը, Փառապանծ Յուպիտերի տամարը, երկնային բարձունջի նմանությունը, Մավղոլի դամբարանը իր պերձ շրեղությամբ, Մի մակատագրի՝ կործանման են դատապարտված. Կամ անձրևների Դեղեղները, կամ հուրը կշրկի նրանց վեհությունից, Կամ իրևնջ տարիների ծանրության տակ խորտակվելով կկործանվեն։ Բայց չի կործանվի դարեղար տաղանդով նվածված անունը. Տաղանդի փառըը և ցոլջը հարատև անմամությամբ են հուրդրո մ։

Ավնլի ուշ, Տուշարձանի Թհմային հանդիպում ննք ոչ միայն Եվրոպայի, այլն Ամերիկայի և Ասիայի բազմաԹիվ բանաստեղծների երկերում, օրինակ, Ֆիրդուսու «Շահնամե» գրքում։ Ահա Թե ինչպես է հնչում այդ հատվածը բառացի, արձակ ԹարգմանուԹյամբ. «Իմ պոեղիայով ես կերտեցի մի բարձրաբերձ ապարանը, որ չեն եղծի ո՛լ քամին, ո՛լ անձրևը։ Տարիներ կանցնեն այս գրքի վրայով, և ամեն մի խելամիտ մարդ կկարդա այն... Ես չեմ մեռնի, կապրեմ, թանդր խոսքի սերմեր եմ ցանել...»։

Արևմտանվրոպական Հումանիշտների պոեզիայում ինքնագնահատությունը ընթանում է գլխավորապես բանաստեղծական ծառայությունների խոստովանության ձևով.

> ես մենրին ուսումնասիրելով, մայտնագործեցի իմ մանապարմը, Դարձվածջներին կարգուկանոն տվեցի, մանդին՝ բաղմաղանություն, Ես պոնդիայի ներդաշնակությունը գտա և մուսաների կամջով, Հռոմնացու և մույնի նման մեծ ֆրանսիացի դարձա (Պ. Ռոնսար)։

Um գրեθն կրկնում է Հորացիոսին, որը Հռոմի համար հայտնագործեց բանաստեղծական Հունաստանը և այդ հիմքի վրա ստեղծեց հռոմեական պոեզիա։ Ռոնսարը, Գրանսիական գրականունյան համար հայտնագործելով Հունաստանն ու Հռոմը, այդ պատվանդանին բարձրացրեց Ֆրանսիայի աղգային պոեզիան, մի բան, որ նա հիմնավորեց ժոաշեն Դյու Բըլեի հետ՝ «Ի պաշտպանունյուն և ի փառս ֆրանսերեն լեզվի» գրական մանիֆեստում։ Իսկ քաղաքականունյան և գրականունյան հակասունյունների նկատմամբ, շատ ավելի զգայուն մաշանակներում, մեկ այլ ֆրանսիացի բանաստեղծ շեշտը կրկին դնում է Հորացիոսի օդայի առաջին տողերի վրա. Հավերժո: Բյան ընծան չջնաղ Չես կարող դու Նվաձել, Այս պերձանջի մեջ անտեղի, Հերյուրանքներում ունայնունյան. Արձանները, սյուները, մեղալները, Որ մի ժամանակ արարել են Հող ու մոխիր կղառնան։ Այն, ինչ մուսան է լոկ փայփայում, Արկաններից կկարողանա խույս տալ Եվ կմնա դարեդար։

(Մալերբ. Օդա Հենրիկոս Մեծ արքային՝ Սեղանյան արշավանքի բարե-Տաջող ավարտի ասնիվ)։

Իսկ ինչպիսի՞ն է Հորացիսսյան Թեմայի բնույթը Շեքսպիրի սոնետների ժողովածուում։ Նախ, կարելի է նշել Թեմայի տարտղնումը՝ Հորացիոսի սխեմա-մոդելի բոլոր բաղադրամասերի տարրալուծումը ամբողջ ժողովածուի մեջ։ Որոշ սոնետներում դրանք մտորումներ են արքայական բուրգերի Հակատագրի մասին, մյուսներում՝ բնության Հողմերի, մարդուն և նրա ստեղծածը կործանել սպառնացող բնության տարերքի մասին։ Այն մերթ ամեն ինչ իր ետևից տանող ժամանակի վաղքի Թեման է, մերթ՝ պոեզիայի անմաՀությանը նվիրված տողեր։

> Ես Հար անմահ կմնամ իմ երգերում պանծալի, Չի սպառնա ինձ երբեր մահվան սուրը չարաշութ։ (107)

Ալս Թեմաները հատվածաբար երևան են դալիս Շեջսպիրի 16, 17, 18, 19, 26, 32, 63, 74, 77, 81, 100, 101, 106 և այլ սոնհաներում։ Այս համահնչունությունը Հորացիոսի օդայի հետ, շեջսպիրյան սոնեաների ամբողջ ժողովածուն դարձնում է մի յուրատեսակ «Հուշարձան»։

Բայց սրա հետ մեկտեղ, իր ողջ մասնատվածությամբ և հատվածայնությամբ հանդերձ, սոնետների հորացիոսյան թեմային բնորոշ է նաև կոնցեպտուալ ամրողջականությունը՝ մասնավորի (անձնականի) և ընդհանուրի միասնականությունը։ Այստեղ գլխավոր թեման սերն է։ Սա առնչվում է մարդկային անհատի հումանիստական ըմբռնման հետ, որի մեջ կարևոր նշանակություն ուներ ոչ միայն մարդուն՝ իբրև երևույթների չափանիշ դիտելու խնդիրը, ներդաշնակ անհատի գաղափարը, այլև սիրո տեսակետը՝ իբրև ներդաշնակություն անհրաժեշտ պայման։ Շեջսպիրի բանաստեղծական ժառանգությունը, հատկապես նրա սոնետները, ինչպես նկատել է Ու. Վորդսվորթը, մի բանալի է, որով բացվում է բանաստեղծի սիրտը։ Սոնետները Շեջսպիրի անձնական ճակատագրի, նրա կենսագրության մի մասն են, այն անհրաժեշտ ճառագայթը, որ լույս է սփռում նրա ստեղծագործության ջնարական բնույթի վրա՝ ներդաշնակորնն մեղմելով, ավելի մարդկային դարձնելով Շեքսպիրի ողբերգուβյունների պատմափիլիսոփայական վիβխարի ընդհանրացումները։ Իհարկե, սոնետների մեջ կարելի է գտնել և' մարդարեական տողեր, և' «խոսքը ժամանակի ու ղնդոցը մետաղի», բայց և այնպես, սոնետները ավելի շուտ խոստովանություններ են, ստեղծագործության սկիղբ, ուստի և հորացիոսյան հանրագումարներն այստեղ անտեղի կլինեին։ Այն ամենն, ինչ ասվում է սոնետներում, հարակցվում է զգացմունքների աշխարհի և շեքսպիրյան է**թիկայի** արտակարգ հմայիչ մի հատկանիշի՝ անձնուրացության ու մեծահոգության հետ։ Շեքսպիրի սոնետներում ինքնահաստատման գաղափար չկա։ Այստեղ հափշտակվածություն կա, բայց ոչ թե իր անձով, այլ մեկ ուրիշով, նրանով, ում ինքը սիրում է. ուրիշի մեջ եղած գեղեցիկով զմայլվելու ընդունակություն, նրան ոչ միայն իր, այլ ուրիշների համար ժամանակի մեջ մնայուն պահելու պահանջ։ Այստեղից էլ՝ «Հուշարձանի» թեմայի յուրակերպությունը։ Հորացիոսին բառափոխելով, կարելի է ասել, որ Շեջսպիրի բանաձևը հետևյալն է՝ «կանդնեցրի ջեղ համար հուշարձան».

> But be contented: when that fell arrest Without all bail shall carry me away, My life hath in this line some interest, Which for memorial still with thee shall stay. (74) ... Nor shall death brag thou wander'st in his shade, When in eternal lines to time thou grow'st; So long as men can breathe, or eyes can see, So long lives this, and this gives life to thee. (18)

... Yet, do thy worst, old Time: despite thy wrong. My love shall in my verse ever live young. (19) ...And, all in war with Time for love of you. As he takes from you, I engraft you new. (15)

Այս թեման ամենից ավելի արտահայտիլ է հնչում 81-րդ սոնետում.

Your monument shall be my gentle verse, Which eyes not yet created shall o'er-read; And tongues to be your being shall rehearse, When all the breathers of this world are dead;

You still shall live,- such virtue hath my pen,-Where breath most breathes, even in the mouths of men-

Հորացիոսի «Հուշարձանի» Թեման համեմատաբար ամբողջական ղարպացում է ստացել 55-րդ սոնետում, որի աղերսները հռոմեացի բանաստեղծի օդայի հետ վաղուց են նկատել ուսումնասիրողները<sup>2</sup>։

> Not marble, nor the gilded monuments Of princes, shall outlive this powerful rhyme;

But you shall shine more bright in these contents Than unswept stone, besmear'd with slutt sh time; When wasteful war shall statues overturn. And broils root out the work of masonry. Nor Mars his sword nor war's quick fire shall burn The living record of your memory.

'Gainst death and all-oblivious enmity Shall you pace forth; your praise shall still find room Even in the eyes of all posterity That wear this world out to the ending doom.

So, till the judgment that yourself arise, You live in this, and dwell in lovers' eyes.

Կոկնելով պոեզիա-նուշարձանի ընդհանուր գաղափարը, շեքսպիրյան սոնևար կարգացնում է Հորացիոսի օդայում սոսկ ուրվագծված պոեզիայի և քաղաքականության հակադրությունը, բանաստեղծի հուշարձանը բարձր է արջայական բուրգերից։ Լ. Պումպյանսկու դիպուկ դիտողունյամը3, Հորապեսսի օդայում արքայունյունը (քաղաքական իշխանունյունը) մարմնավորված է բանաստեղծական մետաֆորի մեջ, որի իմաստը համանշանակ է «քաղաթական գերհղմանին», իսկ եգիպտական բուրգերն արդեն Հորացիոսի ժամանակներում ոչ միայն վիթխարի վեհության, այլ կործանված թագավորությունների խորհրդանիշ էին։ Շեջսպիրի սոնետներում ջաղաջական և բանաստեղծական արժեքների հակադրումը անցնում է ամբողջ տեքստով։ Շեքսպիրյան սոնևաի կառուցվածքը կարող է պարզ դառնալ սոնևաի կառուցվածքի և նրա րանաստեղծական բառապաշարի վերյուծությունից հետո միայն։ Սոնետային կոմպոզիցիայի օրենքների համաձայն, առաջին քառյակում արվում է թեմայի սահմանումը, որը ղարգացում է ստանում հաջորդ երկու քառյակներում, իսկ եզրափակիչ երկտողը ձևակերպում է հետևություն-հանրագումարը, որին հանգեցնում է Տեղինակի բանաստեղծական տրամաբանությունը։ Շեջսպիրյան սոնետի առաջին տողերում Հաստատվում է պոեզիայի գերազանցությունը ջաղաքական փառամոլության նկրտումների հանդեպ։

Not marble, nor the gilded monuments

Or princes, shall outlive this power ul rhyme.

Սոնհաի բառապաշարում հնշաորեն նկատվում են իրար հակադիր պատկերների նրկու շարք, որոնցից առաջինը նշանավորում է մարդու ստեղծագործական գործունեունյունը՝ հրգեր, արձաններ, քարտաշի տքնունյուն, այսինքն՝ ու միայն պոեզիա, այլև քանդակագործունյուն և ճարտարապետունյուն, իսկ երկրորդը՝ քաղաքականունյան հետ կապված երևույններ՝ պատերաղմ, երկպառակունյուններ, նշնամանք։ Այս կոնկրետ հասկացունյունները ներառվում են կյանքի ու մահվան լայն, ընդհանուր փիլիսոփայական սոնետների ժողովածուին և շեքսակորյան ստեղծագործունյանը բնորոշ հասկացունյունների մեց։ Պատկերների առաջին շարջը Հարաբերակցված է արարման, կյանքի, մարդու ստեղծագործ աշխատանքի շարունակման գաղափարին. երգերն անվանված են Հզոր, դրանցում ավելի վառ է շողում մարդու պատկերը, անցած Հարյուրամյակները այն չեն կարող ջնջել, բանաստեղծի երգերը կշարունակեն Հնչել սերունդների Համար։ Նշանակում է՝ Շեքսպիրի ստեղծագործական կոնցեպցիան, ստեղծագործության փիլիսոփայությունը սևեռված է ապագային և ամբողջովին լավատեսական է։ Պատկերների երկրորդ շարքը, ընդՀակառակը, Հենց սկզբից Հարաբերակցված է մաՀվան, կործանման, ավերածության ընդՀանուր գաղափարին։ Մարսի սուրը, պատերազմի սրավաղ կրակները, թշնամանքը ոչնչացնում են մարդու ստեղծագործ աշխատանքով ստեղծվածը։

Ρωηωρωίμων փառասիրությունը ինջն իրեն հաստատում է ավերումների մեջ, և առաջին իսկ տողով ներկայացված այդ ավերմունքի հետևանջները մարմարյա դամբարաններն են դարերի փոշու մեջ կորած։ 55-րդ սոնետի ընդհանուր կոնցեպցիան հասկանալու համար կարևոր է նրա եղրափակիչ երկտողը, ուր ամփոփված է հեղինակի եզրակացությունը և տրված է իմաստի առավելագույն բառային խտացումը։ Կյանջը, պոեզիան, սերը,— ահա թե ինչն է մնայուն ժամանակի մեջ։ Այս եզրակացությունն անսպասելի չէ. այն նախապատրաստված է դեռևս առաջին քառյակով, որտեղ հնչում է պոեզիայի դերի շեջսպիրյան հասկացությանը բնորոշ այն միտքը, թե պոեզիան այն մարդու հուշարձանն է, որին ինչը սիսում է. «...you shall shine more bright in this contents Than unswept stone, besmear'd with sluttish time».

Այսինջն, վերոհիշյալ՝ միմյանց հակադիր բառային շարջերից պատ, սոնետում միջանցիկ է դառնում նաև երրորդ շարջը, որը կապված է սոնետների ժողովածուի համամարդասիրական բովանդակունյան՝ սիրո Թեմայի հետ։ Սոնետի բանաստեղծական բառապաշարի չորրորդ՝ ժամանակի շարջի հարաբերակցունյամբ, սիրո հաղթանակը հնչում է որպես կենսական փիլիսոփայության հաղթական հանրադումար. բանաստեղծի հուշարձանը սիրո հուշարձան է։ Համեմատունյան համար կարելի է վկայակոչել 25-րդ սոնետը.

> Let those who are in favour with their stars Of public honour and proud titles boast, Whilst I, whom fortune of such triumph bars, Unlook'd for joy in that I honour most.

Then happy I, that love and am belov'd. Where I may not remove nor be remov'd.

Թև որջանով է նշանակալից այս Թևման Շևջսպիրի ստեղծագործության և եվրոպական Վերածնության գրականության Համար, մենջ կարող ենջ դատել նրանով, որ Հումանիզմի գաղափարախոսության ելակետներից մեկը Հումանիստական գրականության դիմակայությունն էր ջրիստոնեա-եկեղեցական 69 -պաշտոնական գաղափարախոսությանը, պայքարը՝ ասկետիզմի փիլիսոփայության դեմ։ Պատահական չէ, որ եվրոպական հումանիզմի առաջին հուշարձանը դարձավ Ֆ. Պետրարկայի «Երգերի գիրքը», որի մեջ Լաուրան միայն մարդկային վեհ զգացմունջների պոետական մարմնացումը չէ։ Նրա անունը ղուզորդվում է բանաստեղծական փառքի դափնիների, այսինջն՝ հուշարձանի թեմայի հետ։

Միաժամանակ, նկատելի է, որ Շեջսպիրը յուրովի է շարունակում ոչ միայն հորացիոսյան հուշարձանի ավանդույթը, այլև հումանիստական այն տրադիցիան, որի արձագանջը հավերժորեն հնչելու է դարերում, Ա. Ս. Պուշկինի «Հուշարձանի» խոսջերով ասած՝ ջնարով «բարի ղգացմունջներ արթնացնելու» ավանդույթը։ Դանթեի «Աստվածային կատակերգության» մեջ, որ հղացվել էր որպես Բեսարիչեի նկատմամբ բանաստեղծի սիրո հուշարձան, փիլիսոփայական կոնցեպցիայի գլխավոր խորհրդանիշը սերն էր։ Իսկ մեր ժամանակի բանաստեղծներից մեկը, հայացջը դարձնելով անցյալի հանհարների մեծ ավանդույթներին, գրել է.

> ...Եթե չլիներ Հեղինեն, Տրոյան ծեր ինչի՞ն էր, աջեյական այրեր, ...Եվ ծովը, և Հոմերոսը՝ ամեն ինչ, ռիրով է շարժվում։ (0. Մանդելշտամ)

Այս հուշարձանը ևս՝ սիրո և բարության մի հուշարձան, միակն է քեոպսյան բուրգերի, նապոլեոնյան կոթողների կամ ալեքսանդրյան հուշասյուների մեջ և անսասան է բնության բոլոր արհավիրքների և ճակատագրի անակընկալների առաջ, քանի դեռ կենդանի է մարդու մեջ մարդկայինը պահպանելու պահանջը։

Սոնետները բանաստեղծի կտակը չեն և ոչ էլ վերջաբանը, այլ ստեղծագործության նախերգը։ Դեռ Ն. Ստորոժենկոն գրել է. «Գրական տեսակետից քննելիս, Շեջսպիրի սոնետները պատկանում են նրա դրամաների թվին. սրանջ նկարի էտյուղներ են, ծաղկի սերմնա Հատիկներ, բանաձևի ակնարկ»<sup>4</sup>։ Այս առումով կարելի է խոսել նաև սոնետներում բանաստեղծական հուշարձանի թեմայի ծրագրային հնչեղության մասին։ Եվ եթե Շեջսպիրի իսկական հուշարձանը դարձավ նրա դրամատուրգիան, ապա նրա հուշարձանի պարզորոշ ուրվագծերը նշմարվում են դեռևս սոնետներում։ Օրինակ, վաղուց է հայտնի ոչ միայն 66-րդ սոնետի և Համլետի «Լինե՞լ թե չլինել» մենախոսության նմանությունը, այլև այն փաստը, որ այդ սոնետի յուրաջանչյուր տողի համար կարելի է համապատասխան իրավիճակ գտնել նրա ողբերգությունների մեջ։ Կարելի է զուգահեռներ անցկացնել 146-րդ և 44-րդ սոնետների և Համլետի մենախոսությունների, 121-րդ սոնետի և Ռիչարդ Երրորդի, Մակբեթի և Ցագոյի մենախոսությունների, 0թելլոյի թեմայի և 126-րդ սոնետի, «Միջամառնային գիշերվա երազի» Տիտանիայի հրաղների և 127—141-րդ սոնետների միջև։ Ի դեմս Թովա տիկնոջ, Տետավոտողները տեսնում են շեջսպիրյան Կլեոպատրայի բանաստեղծական նախակարապետին, իսկ 15-րդ սոնետում՝ այն աշխարհի շեջսպիրյան մետաֆորը, որը նա կոչում է Թատրոն, կամ, ընդհակառակը, այն Թատրոնի, որը նա կանվանի աշխարհ մի «բեմահարԹակով, ուր տեսարանները փոխարինում են իրար աստղերի դյուԹանջի ներջո» և որտեղ «Կլոբուսը», շեջսպիրադետներից մեկի սրամիտ և նրբիմաստ մետաֆորի համաձայն, «շեջսպիրյան տիեղերջի երկրադունդն է»<sup>5</sup>։

Սոնհանհրում «Հուշարձանի» Թհմային կարող է առնչվել նաև շեջսպիրյան ստեղծագործության էվոլյուցիայի հարցը։ Այդ էվոլյուցիայի արտահայտիչ տարրերից մեկը սիրո Թհման է։ Մեծ ուժով ու բազմակողմանիորեն մարմնավորվելով առաջին շրջանի ստեղծագործություններում (սոնհաներ, պոեմներ, կատակերգություններ, «Ռոմեո և Ջուլիետ»), այդ Թեման նրա հետագա ստեղծագործության մեջ կամ ողբերգական ձև է ստանում, կամ գրեթե անհետանում է։ Հումանիզմի ճգնաժամի արտացոլումը երկրորդ շրջանի շեջսպիրյան ողբերզություններում կապված է սիրո կորստյան հետ, լինի դա Համլետի սերը՝ «սառնամանիջին բացված մի մանուշակ», Թե Լիր արբայի ավագ դուստրերի քարացած սրտերը։ Քաոսի նախազգացումը, քաոս, որ վրա է հասնում այն ծամանակ, երբ չքանում է սերը, արդեն իսկ նշմարվում է սոնետներում և պոեմներում, իսկ «Օթելլո» ողբերղության մեջ այն լեյտմոտիվներից մեկն է դառնում։

Սոնհաներում ուրվագծված միտքը՝ քաղաքական իշխանության (աբսոլյուտիղմի) և հումանիղմի անհամատեղելիության մասին, համարձակ ղարգացում ստացավ ողբերգություներում՝ մարգարեաբար կանխագուշակելով աբսոլյուտիղմի քննադատությունը։ Այդ քննադատությունը ամբողջ ուժով ծավալեցին միայն XVIII դարի լուսավորիչները, սակայն վերջիններիս ռացիոնալիղմը հաճախ խանգարում էր նրանց արժանին հատուցելու այդ ասպարեղի իրենց մեծ նախորդին։

Շեջսպիրյան ստեղծագործության՝ որպես վիթխարի գրական-պատմական Հուշարձանի, գնաՀատությունը տվել էին դեռևս բանաստեղծի ժամանակակիցները։ Օրինակ, առաջին ֆոլիոյին նախադրված բանաստեղծություններից մեկում։

Վեսնմինստրի աբբայունյունում Շեջսպիրի հուշարձանին մեջբերում է փորագրված «Փոնորիկից».

> The cloud-capp'd towers, the gorgeous places, The solemn temples, the great globe itself, Yea, all which it inherit shall dissolve, And, like this insubstantial pageant fades, Leave not a rock behind, etc.

Ն. Մ. Կարամզինը իր «Պոհզիա» բանաստեղծության մեջ թարգմանել է հետևյալ տողերը, լրացնելով դրանք հեղինակի անմահության մասին խոսբերով.

> Բոլոր աշտարակները, որոնց գագաթը ծածկված է աչթից, Ամպհրի մշուշում են։ Վիթիարի ապարանջները Եվ ամեն մի հպարտ տաճար կանհետանան երազի նման, Դարերի ընթացջում դրանց տեղն էլ չէնք գտնի, Բայց դու, մեծն այր, անմոռաց կմնաս։

Այսպես Հանդիպեցին դարերում անտիկ, Վերածնության և ռուս դասական պոեզիայի ավանդույթները<sup>6</sup>։

#### ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

- 1. 3. żuątune 4. Մարջաին, 1866 P. դեկտեմբերի 21, «4. Մարջաը և 3. żuątune արվեստի մասին», 4. 2, 5., 1964, էջ 360,
- 2. Caroline Goad, Horace in the English Literature of Eighteenth Century, New Haven, 1928.

H. R. Anders, Shakespeare's Books. Berlin, 1904.

Landry, Hilton, Interpretation in Shakespeare's Sonnets. Berkeley-Los-Angeles, 1964.

J. B. Leishman, Themes and Variations in Shakespeare's Sonnets. London, 1961.

R. L. Colle Shakespeare's Living Art. Princeton (New York), 1974.

- G. W. Knight, The Mutual Flame. London-New York, 1955. Stirling, Brents. The Shakespeare Sonnet Order: poems and groups. Berkeley-Los-Angeles, 1958.
- 3. Л. Пумпянский, Об оде А. С. Пушкина «Памятник». «Вопросы литературы», 1977, № 8.

4 Н. Стороженко, О сонетах Шекспира в автобнографиечском отношении. М., 1900.

5. Brewer, Leighton, Shakespeare and the Dark Lady. Boston, 1966.

## LIBULU 4000UBS6-BUCDU4666

## ԳՐԱՄԱՏԻԿԱԿԱՆ ՀԵԳՆԱՆՔԸ ՇԵՔՍՊԻՐԻ ԳՐԱՄԱՆԵՐՈՒՄ

«Հեգնանջ», «իրոնիա» տերմինը (հոն. eironeia-ձևացում) գրականադիտունյան և դեղագիտունյան մեջ օգտագործվում է բառիս նեղ և լայն իմաստներով։ Նեղ իմաստով հեղնանքը ոճաբանական հնարանք է, այսինքն՝ մտքի այնպիսի արտահայտունյուն, երբ ասվում է մի հասկացունյուն, բայց եննադրվում է մեկ ուրիշը՝ հաճախ ուղղակի իմաստին հակառակ նշանակունյամբ։ Որպես ոճաբանական հնարանք, հեղնանքը ծաղրի սքողված ձևն է և սովորաբար դասվում է դարձույնների շարքը։

ίωյն իմաստով հեդնանջը դեղադիտական կատեդորիա է, պատկնրվող հրևույնի գաղափարահուղական յուրահատուկ դնահատականը, որը ջննադատական-ներահավատ վերաբերմունջ է դրսևորում պատկերվող երևույնի նկատմամբ։ Ա. Լոսևը և Վ. Շեստակովը հեգնանջը դասում են դեղադիտական այնպիսի կատեդորիաների շարջը, ինչպիսիջ են կատարսիսը, դեղեցիկը, ներդաշնակը, դրոտեսկը և այլն։ Բառիս լայն իմաստով, հեգնանջը պարտադիր չէ, որ առնչվի կոմիկականին և երդիծականին (5, 326-359)։ Հեգնանջն ընդդծում է, որ հեղինակը վեր է կանդնած պատկերվող անցջերից և շեշտում է հակադրունյուններով աղատորեն խաղալու նրա ընդունակունյունը։ Սովորաբար, նման հեղնանջով կարող է ներնափանցված լինել մեծածավալ տեջստը և նույնիսկ ամբողջ ստեղծադործունյունը։ Ամբողջովին ներծծվելով ստեղծադործունյան մեջ, հեղնանջը մի նոր չափակցունյուն է հավելում։ Նա ստեղծադործունյանն ում է ավելի համընդհանուր նշանակունյուն, ավելի բարդացնելով նրա կառուցվածջը և մեծացնելով ըններցողի կամ հանդիսատեսի մասնակցունյունը (14, 75)։

Լայն իմաստով Հեգնանք Հասկացությունն առաջացել է ռոմանտիզմի դարաշրջանում։ Այն ժամանակ մշակվեց ռոմանտիկական հեգնանքի մի տեսություն, որի վրա էլ հենվում էին XIX դարի երկրորդ կեսի և XX դարի շատ հետազոտողներ։ Դրամատիկական հեգնանքը ևս հեգնանքի տեսակներից մեկն է։ Սա այն դեպքն է, երբ հեղինակը բարձր է կանգնած իր ստեղծագործությունից և նրանում կատարվող դեպքերին և իրադարձունյուններին հետևում է ասես կողքից։ Հեղինակը ավելի շատ բան գիտե և շատ բան է հասկանում, բան իր հերոսները և իր իմացածը կիսում է հանդիսատեսի հետ։ Հեղինակի և հանդիսատեսի միջև ստեղծվում է մի յուրօրինակ կապ (4, 607)։ Նրանք միասին են հետևում հերոսներին, որոնք շատ բանից անտեղյակ, սխալներ են գործում, իսկ երբեմն էլ, այդ մասին չիմանալով, նախապատրաստում են իրենց կործանումը։ Հանդիսատեսի կամ ընկերցողի այս իրաղեկունյունն է, որ ստեղծում է դրամատիկական հեղնանքը։ Ամենից ցայտուն այն դրսևորվում է դրամայում, նեն կարող է հանդես դալ նաև գրական մյուս ժանոերում։

Երկար ժամանակ հեղնանքը չէր առնչվում դրամային և մեծ դրամաաուրգների (էսքիլեսից մինչև Շեջսպիր, Մոլյեր և Ռասին) հեգնանքը հեղնանը չէր կոչվում, մինչև XVIII դարի վերջը։ Միայն ռոմանտիղմի դարաշրըջանում, այսինըն՝ այն ժամանակ, երը հեգնանքը ավելի լայն իմաստ ստացավ, այն սկսեցին կապել դրամայի բնույթի Տետ։ Այդ ժամանակ էլ առաջացավ «դrամատիկական ճեգնանք» տերմինը։ Ինչպես նշում են հետազոտողները, հեղևանքի կոնդեպցիան դրամայում առաջին անգամ կիրառել է անգլիացի քննադատ Ս. Թրիվալը 1833 թ. դրած «Սոֆոկլեսի հեղնանքի մասին» աշխաաունյան մեջ (12, 143-148)։ Նա է սահմանել ճակատագրի հեգնանը և ողբերգական հեգնանը հասկացությունները, որոնը հայտնաբերել է նախ և առաջ Սոֆոկլեսի ողբերդություններում։ Գրեթե հարյուր տարի անց, Ջ. Թոմսոնը խոստովանել է, որ «ամբողջ հունական ողբերգությունը հեգնական է», և հենց դրանով էլ այն տարբերվում է ժամանակակից դրամայից (13, 35)։ Կանադարի ըննադատ Ջ. Սեցվիքը ևս համաձայնել է, որ ողրերդական հեղնանքը նախ և առաջ բնորոշ է հունական ողբերգությանը, բայց նրա կարծիքով այն դոսևորվել է նաև Շեջսպիրի ողբերդություններում։ Ջ. Սեջվիջը պնդում էր, թե հեղնանքը առանձնապես հատուկ է դրամային և լիակատար իմաստ է ստանում միայն բեմադրվելիս։ Հեգնանքը դրամայի հիմնական հատկանիշն է պառնում հենց այն պատճառով, որ դրամայի խաղարկմանը ներկա է հանդիսատեսը, որ տեղ գրավելով ռեալ աշխարհում, հնարավորություն է ստաառմ ներթափանցել պատրանքների աշխարհը և, միաժամանակ, դիտում է այն ասևս կողջից։ Դրամայում հեգնանքը «հանդիսատեսի գիտակցության դերաղանը իմացունյան (superior knowledge) և անաչառ համակրունյան (detached sympathy) Shudnynul (9, 33):

Խապատերազմյան ժամանակաշրջանում անգլո-ամերիկյան ջննադատու-Թյան մեջ հրապարակ հանվեցին հեգնանջի դերն ու նշանակությունը դրամայում վերլուծող աշխատություններ. Ա. Թոմփսոն՝ «Անտարբեր ծաղրը. հեգնանջի հետաղոտությունը դրամայում» (1948), Ռ. Շարփ՝ «Հեգնանջը դրամայում» (1959), Բ. Սթեյտս՝ «Հեգնանջը և դրաման» (1971)։ 74 Ա. Թոմփսոնը խոստովանում է, որ դրամատիկական Ջեգնանջը բնորոշ է և' ողբերդունյանը, և' կատակերդունյանը, բայց նշում է նաև, որ անտիկ աշխարհի բոլոր դրամատուրդներից ամենահեգնողը Եվրիպիդեսն է եղել, (12, էջ 150), իսկ նորադույն ժամանակների դրամատուրդներից՝ Իբսենը, որ ստեղծել է հեղնանջի սեփական ձևը՝ իբսենյան հեղնանջը. սա «ամբողջ դրամատիկական դործողունյունը օդտադործում է «արտաջին» նմանունյան և սջողված ճշմարտունյան հակադրունյունը ցուցադրելու համար» (12, էջ 244)։ Շեթսպիրին բնորոշ չէ դրամատիկական հեղնանջը։ Նա այն օդտադործում է հարվադեպ (12, 197)։

Ամերիկացի ջննադատ Ռ. Շարփը պնդում է, Թե արվեստն իբրև բնունյան նմանակում, առհասարակ «պետք է հեղնորեն ընկալվի» (10, էջ 12), իսկ «դրաման բոլոր արվեստներից այն ամենահեդնական արվեստն է, որ ամենից շատ է կախված հեղնական էֆեկաներից և ամենից շատ է ընդունակ minuhuhe umbnoblines (10, 12): Mujuhu R. Cuphp, mjumbu ti 2. Ubsilher հեղնանքը դրամայի անկապտելի մասն են համարում նախ և առաջ այն պատճառով, որ դրաման նախատհսված է բեմի համար, սակայն, ի տարբերություն 2. Սեցվիքի, Շարփը շեշտը հանդիսատեսից տեղափոխում է դերասանի վրա։ Pressure of the surface of the surface of the standing of the second of սինըն՝ դերասանի դերակատարումը։ Թատերական իրավիճակը հեռնական է, որովհետև հանդիսատեսը հստակ դիտակցում է այն հակասական ճշմարտությունը, որ, ասենք, Համյետը կերպար է և միննույն ժամանակ դերասան, մի անձնավորություն, որ մարմնավորում է այդ կերպարը։ Երբեմն դրամայում ստեղծվում է մարմնավորման մի քանի մակարդակ. նման դեպքերում հեդնանքն ավելի բարդ է դառնում (երբ ընավորությունը երկդիմի է, կամ արտաքուստ և ներքուստ քողարկված է)։

Իսկապես հեղնանջը կարևոր դեր է խաղում դրամայի մեջ, բայց չի կաpblh համաձայնել Ռ. Շարփի այն դրույնի հետ, նե դրաման ամենահեդնական արվեստն է։ Թ. Մաննը ցույց է տվել, նե որքան բնորոշ է հեղնանքը էպիկական ժանրին (Բ, 277—278)։ Նույն բանը կարելի է ասել նաև պոեղիայն մասին։ Հավանաբար, առավել ճշմարտացի է այն կարծիքը, նե հեղնանքը տարբեր կերպ է դրսևորվում դրականունյան ղանաղան տեսակներում և ժանphրում։ Բացի այդ, շատ բան կախված է դրողի ընտրած պատկերման օբյեկտից, նրա աշխարհաղդացողունյունից և աշխարհի դեղարվեստական ընկալումից։

Բ. Սխեյտսը գտնում է, որ դրամային՝ որպես գրական ժանր, հատուկ է հեղնանջը, անկախ այն բանից բեմադրվո՞ւմ է այն, Թե ոչ։ «Դրաման... հեղնական անհրաժեշտուԹյամբ (ironic necessity) համակված կոնֆլիկտ է» (11, 24)։ Հեղնանջից է կախված պիեսի դրամատիզմը։ Բ. Սխեյտսը հեղնանջը կապում է գրոտեսկի հետ, ուր տեղի է ունենում ողբերդականի և կոմիկականի ամենաբնորոշ Համաձուլումը։ Եթե նույնիսկ փորձենք Համաձայնել Բ. Սթեյտսի հետ, թե հեղնանքն առհասարակ հատուկ է դրամային, այնուամենայնիվ, պետք է ասել, որ դրամայի բեմադրությունը և հանդիսատեսի ներկայությունը անհամեմատ մեծացնում են հեղնանքի հնչողությունը։

ԱռՏասարակ, դրամատիկական հեղնանքի տեսությունը դեռևս բավականաչափ մշակված չէ և շտրունակվում են վիճաբանությունները նրա էության ու կիրառման հնարավորությունների շուրջ։ Անհրաժեշտ է նկատի ունենալ նաև, որ դրամատիկական հեղնանքը սերտորեն առնչվում է դրամայի մյուս տարրերի (դիմաղերծում, ունկնդրում, զդեստափոխություն, մեկուսի ասված ռեպլիկներ) հետ, որոնք նպաստում են հեղնական էֆեկտի ուժեղացմանը։ Շատ բան է կախված նաև դրամայի պրոբլեմատիկայից և կոնֆլիկտից, բնավորություններից, նրա ժանրային առանձնահատկություններից։

Դրամայում հեղնանքի մասին խոսելիս, ամենից հաճախ օգտագործում հն դրամատիկական հեղնանը, ողբերդական հեղնանը և ճակատագրի հեղնանը հասկացությունները։ Որոշ հետազոտողներ (14, 119) այն կարծիքին են, թե այս տերմինները նույնական են։ Դրամատիկական Հեդնանքն այն ժամանակ է ստեղծվում, երբ դործող անձը չի հասկանում իրերի իսկական կացությունը, իսկ հանդիսատեսը կամ ընթերցողը, առավել ջաջատեղյակ լինելով, ամեն ինլ ավելի լավ է ըմբռնում (երբեմն դրամատիկական հեգնանքը կոլվում է իրադրության հեգնանը)։ Ողբերդական հեգնանքը երևան է գալիս այն ժամանակ, երբ հերոսը, բանից անտեղյակ, ասես միտումնավոր, նախապատրաստում է իր իսկ կործանումը (տիպական օրինակը՝ Սոֆոկլեսի «Էդիպ արջան»)։ Ճակատագրի հեղնանքը, որը շատ մոտ է ողըերդական հեղնանքին, հանդես է գայիս այն դեպքերում, երբ հերոսը հանգում է իր ցանկությունների հակառակ արդյունքին։ Եթե ողբերգական հեգնանքը բնորոշ է ողբերդությանը, ապա դրամատիկական հեգնանքը և ճակատագրի հեգնանքը հանդիպում են ինչպես ողբերդական («Ռիլարդ Երրորդ»), այնպես էլ կատակերգական (Բեն Ջոնսոնի «Վոլպոնեն») ժանրերում։ Ճակատագրի հեգնանքին մոտ է կանգնած իրադարձությունների հեգնանքը կամ բառերի հեգնանքը. սա այն դեպքն է, երբ պատահաբար ասված բառերը հետագայում վեռական նշանակություն են ստանում հերոսի ճակատագրում։ Եթե իրադրության հեգնանքը ակներն է տվյալ պահին և կախված չէ հետագա ընթերցանու-Թյունից կամ դրաման դիտելուց, ապա դեպքերի հեղնանքը բացահայտվում է .որոշ ժամանակ անց միայն։

Ինչ վերաբերում է Շեքսպիրի դրամատուրգիայի հեգնանքին, ապա հարկ Անշել, որ այս հարցում հետազոտողները տարակարծիք են։ Ոմանք (Ա. Թոմպսոն) գտնում են, Թե հեգնանքը հատուկ չէ Շեքսպիրին, մյուսները (Ջ. Սեջվիք, Ռ. Շարփ)՝ Թե հեգնանքը դրսևորվել է անգլիացի դրամատուրգի ստեղծագործության բոլոր շրջաններում։ Մեր կարծիքով, ավելի ճիշտ է վերջիններիս տեսակետը։ Տեսնենը, նե նա ինչպես է օգտագործում հեգնանքը «Ռիչարդ Երրորդ» պատմական դրամայում և «Օնելլո» ողբերգունյան մեջ։ Սրանցից մեկը ստեղծվել է Շեքսպիրի ստեղծագործունյան վաղ շրջանում, մյուսը՝ Հասուն վարպետի գործ է։

Անմիջապես կարելի է նկատել, որ «Ռիչարդ Երրորդ» պատմական դրաման կառուցված է ճակատադրի հեղնանքի սկզրունքով։ Ռիչարդը ջանում է հասնել մի նպատակի, բայց հանգում է ուրիշ արդյունքի։ Նա շատ վճռական է իր ծրադրերի մեջ։ Ուրիշներին ոշնչացնելու միջոցով շուտափույթ ճանապարհ է հարթում դեպի իշխանություն։ Նա կարծում է, թե դա ամենազոր իշխանությանը հասնելու լավագույն եղանակն է։ Բայց պարզվում է, որ ուրիշներին բնաջնջելը ոչ թե հաղթանակ է բերում, այլ կործանում։ Ճիշտ է, նա նվաճում է դահը, բայց շատ կարճատև։ Հետևաբար ճակատագրի հեղնանըն այն է, որ Ռիչարդը ոճիրներ է գործում՝ շատ կարճ ժամանակով թագավոր դառնալու համար։ Շեքսպիրյան ժամանակներում ճակատագրի այսօրինակ հեղնանքի մասին ասում էին, թե բախտի անիվը շուռ է եկել. ամենամեծ բարձունքին հասնելուց հետո հերոսը գահավիժում էր։

Ռիչարդի ճակատագրի մեջ կա նաև ողբերգական հեգնանքի մասնիկ. մահից առաջ նա հասկանում է իր արարջների ղարհուրելիու ցունն ու անհեթեթուցյունը և դա շատ տպավորիչ արտահայտվել է նրա նշանավոր ֆրազում. «Շուտ, մի ձի տվեջ. թագավորու թյունս մի ծիու կտամ» (V, 4)։ Զուր չէ, որ Շեջսպիրն իր դրաման անվանել է «Ռիչարդ Երրորդի ողբերգությունը»։ Բայց, ինչ խոսջ, Ռիչարդը իսկական ողբերգական կերպար չէ։

Շեջսպիրի դրամաներում ճակատագիրը գերբնական ուժ չէ, ինչպես հունական ողբերգություններում, այլ՝ պատմական անհրաժեշտություն։ Տվյալ պատմական իրադրության մեջ, այսինքն, կենտրոնաձիգ միապետության կաղմավորման շրջանում, երբ ամեն ոք ձգտում էր իշխանության հասնել, Ռիչարղը չէր կարող այլ կերպ վարվել։ Եթե ոչ նա, ապա մեկ ուրիշն անպայման կգրավեր նրա տեղը։ Շեքսպիրն այդ ցույց է տալիս, պատկերելով մյուս լորդերի՝ Կյարենսի, Հեստինդսի, Բուկինդեմի ճակատագրերը։ Նրանդիդ լուրաքանչյուրը կործանվում է փառքի մոլուցքով տարված։ Եվ կարելի է ասել, որ ամբողջ ողըերդությունը կազմված է ճակատագրի հեգնանքի սկզբունքով կառուցված ողբերգությունների շարքից։ Բոլորից առաջ կործանվում է Կլարենսը, որը մինչև վերջ չի հավատում, թե կսպանվի։ Կլարենսին հետևում է էդվարդ Չորրորդը, որն իր մահկանացուն կնքում է Կլարենսին մահվան ուղարկելուց անմիջապես հետո։ Այնուհետև կործանվում են կոմս Ռիվերսը, Լորդ Գրինը, Թոմաս Վոդենը, որոնք ժամանակին, Կլարենսի նման, աջակցել էին Գլոստերին՝ կազմակերպելով էդվարդ արքայի սպանությունը։ Նրանց Հակատադիրը հեղնական է նաև ուրիշ առումով. վերջիններս մեռնում են այն մարդու հրամանով, որին նախկինում կուրորեն ծառայում էին։

77

ζωπη գալիս է Հնստինգոի հերթը։ Հնգնական է, նախ և առաջ, այն հանդամանջը, որ Հնստինգսը ազատ է արձակվում ճիշտ այն պահին, երբ Կլարենսին տանում են սպանելու, մի որոշ ժամանակ անց, ինջը՝ Հեստինգսն էլ է անցնելու նույն ճանապարհով։ Իրեն Թշնամի լորդերի մահվան լուրն առնելով, նա հրճվանջ է ապրում, միամտորեն հավատալով իր բախտավորությանը և գոհունակությամբ ջայլերն ուղղում է Բերդ՝ մտմտալով փառջի մասինւ Իրականում Հեստինգսն արդեն դատապարտված է, և հանդիսատեսը գիտե այդւ Մահվանից առաջ նա մտաբերում է նախկինում ասված իր խոսջերը (III, 2), որոնջ շեշտակիորեն անդրադառնում են նրա գիտակցության մեջ (III, 4):

Ամենավերջում կործանվում է Բուկինդեմը, որը ևս, մահվանից առաջ, մտաբերում է իր ուխտադրուծ երդումը, որով նա հաշտունյուն էր կնջել նադուհու համախոհների հետ։ Բուկինդեմը հասկանում է, որ ինջն է իր կործանման պատճառը։

Հեգնական է նաև Աննա թագուհու ճակատագիրը։ Հենց միայն այն փասոր, որ նա ամուսնանում է իր ամուսնուն սպանողի հետ, ամուսին, որն, ինչպես Ռիչարդն է ասում՝ «Երիտասարդ էր, կտրիճ, իմաստուն և արքայական, Աշխարհն անդոր է վերսաին ծնել այդպիսի մեկին» (I, 2),--լի է հեգնանքով։ էլ ավելի հեգնական է այն փաստը, որ իր վարքագծով Աննան ինքն է նախապատրաստում իր մահը։ Բայց, եթե Հեստինդսը մինչև վերջին վայրկյանը յի կռահում իր վախճանը, ապա Լեդի Աննան, Ռիյարդի մտադրության մասին տեղեկանալով, արդեն նախազգում է իր կործանումը. «Օ, չարադետ բոթ, դժնի նորություն» (IV, 1)։ Նա ակամա մտաբերում է իր առաջին խոսակցությունը Գյոստերի հետ, երը նղովում էր նրա ապագա կնոջը, բայց, ճակատագրի հեգնանքով, այդ կինը հենց ինքն է դառնում. «Եվ ես զոհ դարձա իմ իսկ անեծphis (IV, 1): Uwshy waws he way with & depshout hule Abounger. bewgent նա տեսնում է իր տասնմեկ զոհերի ոգիների Թափորը։ Անցյայի և ներկայի այսպիսի զուգադրումը հեգնական հնչողություն է հաղորդում ինչպես «կերպարների» անկատար ուխտերին, այնպես էլ նրանց խառնվածջների չափաղանցված ինքնավստահությանը» (VII, 13)։ Ամբողջ դրաման կառուցված է Նեմեսիսի բարդ համակարդի վրա. ոճիրը պատիժ է բերում։ Միևնույն սխեմայի կրկնությունը շարունակ հիշեցնում է հանդիսատեսին, որ չարիքը միայն չաphp & dunul:

Գործող անձանց Հեդնական Հակատագիրն ավելի է ընդդծում նաև այն Հանդամանջը, որ նրանջ կապված են ցեղակցական սերտ կապերով։ Նրանցից ամեն մեկը, արջայական ծագում ունենալով, դահի առավել կամ պակատ Հավակնություններ ունի և դրանով իսկ արդեն կասկածելի է թվում մյուսների այջում։ Ի վերջո ստացվում է այնպես, որ եղբայրը սպանում է եղբորը, մայրը նղովում է որդուն։ Բոլորն ապրում են «լիակատար և ահավոր անվստահու-78 թյան մինոլորտում» (VII, 6)։ Հերոսների հեգնական իրավիճակն ավելի ճշգրիտ րմբռնելու համար հանդիսատերը պետք է տեղյակ լինի նրանց նախապատմունյանը. ո՞վ է եղել Մարգարիտը, ինչպե՞ս են վերջնականապես պարտվել Հենրի Չորրորդը և նրա որդին, ինչպես է Կլարենսը մատնել Լանկաստերին և անցել Յորքի կուսակիցների շարքը և այլն։ Այս ամենը Շեքսպիրը պատկերել էր՝ «Հենրի Վեցերորդ»-ում, որը բեմադրվել էր ավելի վաղ և արդեն քաջ հայտնի էր Շեքսպիրին ժամանակակից հանդիսատեսին։ Այդ պատճառով էլ այն ժամանակների հանդիսատեսն ավելի լավ էր ընկալում այս դրամայի հեգնանբր, քան ժամանակակից հանդիսատեսը։

Գործող անձանց ներկա վիճակը հասկանալու, ինչպես նաև նրանց ապագան կռահելու համար հանդիսատեսին օգնում են կանխագուշակությունները, նզովջները, երաղները, ղանազան վատ նախանշանները։ Առանձնապես տպավորիչ են Մարգարիտ խագուհու նղովջներն ու գուշակությունները, որոնց չեն ուղում հավատ ընծայել ո՛չ Եղիսաբեխ խագուհին, ո՛չ Բուկինդեմը, ո՛չ էլ Ռիչարդը։ Այդուհանդերձ, դրանջ իրականանում են։

Գրամայի ընդհանուր հեգնական մենոլորան է՛լ ավելի է սրում առանձին տեսարանների հեգնանջը (դրամատիկական հեգնանջ կամ իրադրունյան հեգնանջ)։ Հենց առաջին արարվածի առաջին իսկ տեսարանում, երբ Գլոստերը հանդիպում է Կլարենսին, որին Բերդ են տանում, հեգնական իրադրունյուն է ստեղծում այն պարագան, որ հանդիսատեսը Ռիչարդի առաջին իսկ մենախոսունյունից արդեն տեղյակ է նրա ծրագրերին, մինչդեռ Կլարենսը ոչինչ չի հասկանում։ էլ ավելի հեգնորեն են հնչում Կլարենսի խոսջերը, երբ նա խոսում է Գլոստերի առաջած ոհրագործների հետ։ Անտեղյակ, որ նրանց Գլոստերն է ուղարկել, Կլարենսն ասում է. «...ետ վերադարձեջ, (Ես ձեղ կուղարկեմ իմ ազնիվ եղրայր Գլոստերի մոտ), Նա ձեղ ավելի շռայլ վարձ կտա իմ կյանջի համար, ջան նե Էդվարդը՝ իմ մահվան գույժը ձեղնից առնելիս» (I, 4)։

Հեղնական է նաև Աննայի հետ Գլոստերի հանդիպման տեսարանը (I, 2), որովհետև հանդիսատեսն արդեն հասու է Ռիչարդի ծրագրերին։ Այս տեսարանի ամբողջ հեղնական կունյունը բացահայտվում է նրանց հանդիպմանը հաջորդող Գլոստերի մենախոսունյան մեջ։ Այստեղ նա բացեիբաց ծիծաղում է Աննայի և նրա վարմունջի վրա, բայց Աննան բանից անտեղյակ է։ Իր մենախոսունյուններում Ռիչարդը շատ գաղտնիջներ է բացում հանդիսատեսի առաջ, որոնց անգիտակ են մյուս գործող անձինջ։ Սա էլ հետագայում նպաստում է հեղնական իրադրունյունների ստեղծմանը։

Հարսնախոսունյան երկրորդ տեսարանը ևս (IV, 4), որտեղ Ռիչարդն ուղում է Եղիսաբեն նագուհուն համողել, որ դստերն իրեն կնունյան տա, ղուրկ չէ հեղնանջից, բայց այդ հեղնանջը վերջնականապես բացահայտվում է միայն այն ժամանակ, երբ հանդիսատեսը կոմս Ստենլիի շուրներով տեղեկանում է, նե նագուհին վճռել է դստերը կնունյան տալ ոչ նե Ռիչարդին, այլ նրա նըշ-79 նամի Ռիչմոնդին։ Դրամատիկական հեգնանքով է ողողված նաև Ռիչարդի Թագադրման տեսարանը (III, 7), քանի որ հանդիսատեսը նախօրոք գիտե, Թե ինչպես է նախապատրաստվել այդ ամբողջ տրարողությունը։

«Ռիլարդ Երրորդում» կարևոր դեր է խաղում իրադարձուՅյունների հեգնանջը, երը ապագան հերջում է գործող անձանց խոսջերը կամ պարզվում է, որ դրանք հենց նրանց դեմ են ուղղված եղել։ Գլոստերն իր առաջին մենախոսուՅյունը սկսում է այսպիսի խոսջերով. «Մեր դժկամության ձմեռը այժմ Փառավոր ամառ բերեց մեզ համար յուրջյան արևով...» (I, 1), բայց գործողության հետագա զարդացումը ցույց է տալիս, որ «դժկամության ձմեռը» բնավ էլ չի վերածվել «փառավոր ամռան»։ Լորդերը Էդվարդ Թագավորեն երդում են տալիս, որ նրա մահից հետո միարան կլինեն նրա կնոջ՝ Եդիսաբեթե հետ (II, 1), բայց թագավորը չի հասցնում մեռնել, երբ նրանջ արդեն թագաժառանգին իշխանությունից հեռացնելու ծրագրեր են կազմում։ Եվ, ինչպես տեսանջ, Աննան էլ, Գլոստերի ապագա կնոջը նզովելով, նզովում է ինջն իրեն։ Բլանչի «Աստված շնորհի ձեզ բարի գիշեր» (V, 3) բառևրը հեգնական հնչեղություն են ստանում, երբ հանդիսատեսը ականատես է դառնում այդ «բարի

<sup>2</sup> ἐեգնանքի այլ ձևերի հետ հարակցվելով և միահյուսվելով, ճակատագրի հեգնանքը կազմում է «Ռիչտրդ Երրորդի» դրամատիկական կառուցվածքի հենքը։ Այն օժանդակում է դրամայի գլխավոր Թեման արտահայտելուն. պատմական բարդ հանգամանքներում իշխանության համար մղվող պայքար, գործողության գերլարվածություն, բնավորությունների էության բացահայտում։ Հեգնանքի այս ձևերին հանդիպում ենք նաև Շեքսպիրի մյուս դրամաներում, բայց հետագայում նրա հեղնանքը դառնում է ավելի բարդ, ավելի սքողված և ավելի խոր ներհյուսված դրամայի տեքստին։ Սրանում կարելի է համոզվել՝ վերլուծելով «Օթելլո» ողբերգությունը։

Այս դրամայի գլխավոր հերոսի ճակատագիրը հիմնվում է ողրերգական հեղմանջի վրա։ Օթելլոն, չգիտակցելով այդ, կայացնում է այնպիսի վճիռներ, որոնջ դառնում են իր և Դեղդեմոնայի կործանման պատճառը։ Նրա նպատակն է պատժել կարծեցյալ չարիջը, բայց ինջն է իսկական չարիջ գործում, և այդ չարիջը շատ ավելի մեծ է, ջան կարելի է ենթադրել։ Ռիչարդի և Օթելլոյի հիմնական տարբերությունն այն է, որ Ռիչարդը գիտակցաբար է չարիջ գործում, մինչդեռ Օթելլոն խաբեության զոհ է դառնում։ Բացի այդ, նրա նպատակը բարությունն է, իսկ Ռիչարդի համար բարիջը միայն դատարկ հնչյուն է։ Իհարկե, Օթելլոն էլ իր մեղջի բաժինն ունի, ջանի որ զոհ է գնում իր կրջերին, բայց, ամենից առաջ, նա արդարություն է տենչում։ Ռիչարդի կացությունը նման է Ցագոյի կացությանը, նա ևս, ցանկանալով ուրիշներին կործանել, ինջն է նախապատրաստում սեփական կործանումը։ Սա ճակատագրի հեդնանջն է։

80

Եթե «Ռիչարդ Երրորդը», ինչպես Համողվեցինը, ճակատագրի հեգնանբի վրա հիմնված դրամաների շարջն է դասվում, ապա «Օթելլոյում» յուրաբանչյուր հերոս ունի իր յուրօրինակ ճակատագիրը։ Կասիոյի ճակատագիրը կարելի է բնորոշել իբրև Հանգամանջների խաղ. նա առաջինն է, որի մահը ծրագրված է, բայց նա կենդանի մնացածների մեջ ամենից կարևոր դեմջն է։ Ռոդրիդոն կործանվում է՝ զոհ դառնալով իր անհիմն գիտավորություններին, չափազանց ուշ հասկանալով, որ խաբված է եղել և ստորաբար է վարվել («Ես անազնիվս» V, 1)։ Դեղդեմոնայի ճակատագրի մեջ ոչ մի հեգնական բան չկա, ջանի որ նա իր անմեղության զոհն է դառնում («Անմեղ եմ մեռնում», V, 2)։ Յուրաջանչյուր հերոսի նկատմամբ մոտեցման բազմազանությունը ողբերգությունը դարձնում է բարդ, և գործող անձանց կացության ու Հարաբերությունների այդ բարդությունը նպաստում է ողբերգության գլխավոր գաղափարներից մեկի՝ երևութականության և էության անհամապատասխանությունը բացահայտելուն։

νնչպես «Οβելլո» ողբերդուβյան մեջ, այնպես էլ «Ռիչարդ Երրորդում» կարևոր դեր է խաղում դրամատիկական հեգնանքը։ «Մեկուսի» ասված ռեպլիկների և Յագոյի անկեղծ խոստովանանջների շնորհիվ հանդիսատեսը Օթելլոյից և մյուս դործող անձանցից ավելի լավատեղյակ է Յագոյի մտադրուβյուններին։ Նա ավելի լավ է հասկանում իրադրությունը և զգում է իր գերաղանցությունը հերոսների հանդեպ։ Հանդիսատեսը պիեսի վրա «հեդնական վերահսկողություն» է ձեռջ բերում (9, 92). Նա ականատես է, բայց ոչնչով չի կարող օդնել։ Սակայն «Օթելլոյի» դրամատիկական հեգնանջը տարբերվում է «Ռիչարդ Երրորդի» հեգնանքից նախ և առաջ այն բանով, որ այստեղ խոսջր դրական հերոսների վիճակի մասին է։

Ողբերդունյան սկղբում Օնելլոն հավատացած է, նե Դեզդեմոնայի նկատմամբ իր սերը չի խանդարի ռազմական դործերին և դիմելով սենատորներին, ասում է. «Թե ես կարող եմ ձեր ինձ վստահած մեծ ու լուրջ դործը անխնամ նողնել... /Թող տանտիկիններն իմ սաղավարտից մի տապակ շինեն» (1, 3): Բայց հետադայում նա լիովին անձնատուր է լինում ընտանեկան դոր-

81

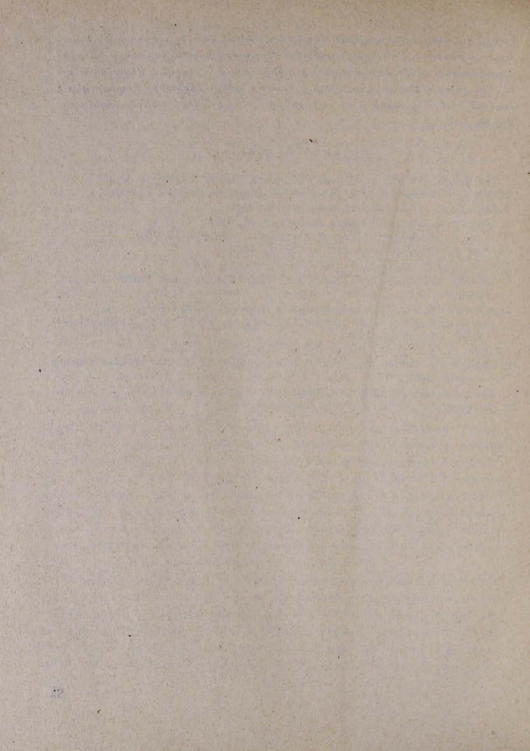
ծերին և մոռացունյան մատնում զինվորական կարիերան։ Գեղդեմոնան Հավաստիացնում է Կասիոյին. «Միամիտ կացեք, ես այնպես կանեմ, որ տերս և դուք /Առաջվա նման բարեկամ լինեք» (III, 3)։ Այդպես էլ լինում է, բայց ոչ այն իմաստով, որ նկատի ուներ Դեղդեմոնան. Օնելլոն և Կասիոն Հաշտվում են, բայց դա տեղի է ունենում միայն Դեղդեմոնայի մահվանից հետո և Օնելյոյի մահվանից քիշ առաջ։

Ողբերգության մեջ կան նաև այն կարդի հեդնական հարաբերություններ, ևրբ գործող անձր այնպիսի ճշմարտունյուն է արտահայտում, որ ինթը չի կարող գիտակցել։ Դեզդեմոնայի հանրահայտ մետաֆորը, որով նա արտա-Տայտում է իր հավատարմությունը Կասիոյի հանդեպ, իբրև նրա փաստաբանի, տառացիորեն մարգարեական է դառնում. «Քո միջնորդուՏին պատրաստ է մեռնել, քան դատղ լքել» (III, 3)։ Երբեմն հեղնական հարաբերու-Յյուններ են ստեղծվում ֆրազի իմաստի բազմանշանակության շնորհիվ, ինչպես, օրինակ, Օնելլոյի և Յագոյի խոսակցունյան տեսարանը, երբ Օնելյոն Iphunu & 3mangh hunughpp. «Lie with her! die on her» (IV, 1): Lie u2mնակում է և' պառկել, և' ստել։ Մի դործող անձի բնութադիրը մյուսի միջոցով, հեղնանքի առկայունյան պատճառով, ճիշտ կամ սխալ է դուրս դալիս։ Երբ Դեղդեմոնան Ցագոյին կատակով բամբասող է կոչում (II, 1) իսկապես ճիշտ է նրան բնորողում, Թեև այդպես չի մտածում, իսկ երբ Օթելլոն առանց հեգնանքի ասում է «պարկեշտ և ուղիղ Յագո», այս ֆրազը հանդիսատեսի համար Sեղնական Suznanifini է umulini, քանի np վերջինս դիտե, ft ինչպիսին է Ցագոն իրականում։ Դեզդեմոնայի մասին ասելով՝ «հնազանդ, շատ հնաղանդ», Օնելլոն «հնաղանդ» բառն օգտագործում է ծաղրաբար, այն իմաստով, որ նա հնազանդ է բոլոր տղամարդկանց, մինչդեռ այդ բնորոշումը քիշտ է դրական իմաստով. Դեղդեմոնան հնազանդ է իր ամուսնուն։ Երբեմն անցյալն ու ներկան հարաբերվում են հեղնաբար հնչող հականիշ բառերի օգնունյամբ։ Օնելլոն կենդանի Դեզդեմոնայի ձեռքը բնունադրում է այսպես. «Տաք, տաք և տամուկ» (III, 4)։ Սա նշանակում է, որ Գեղդեմոնան տարփոտ է։ Այս բառերը հեգնորեն արձագանքում են Օրելյոյի մյուս ֆրաղում. «Սառն ես, աղջիկս, սառն ես, ինչպես քո ղգաստությունը» (V, 2), երբ Դեղդեմոնան արդեն մեռած է։ Այսպիսի հեգնական հարաբերություններ և զուգորդումներ յատ կան «Օնելլո» ողբերգունյան մեջ, որոնք և նպաստում են ողբերգունյան ոճաբանական և իմաստային գծապատկերի ստեղծմանը։

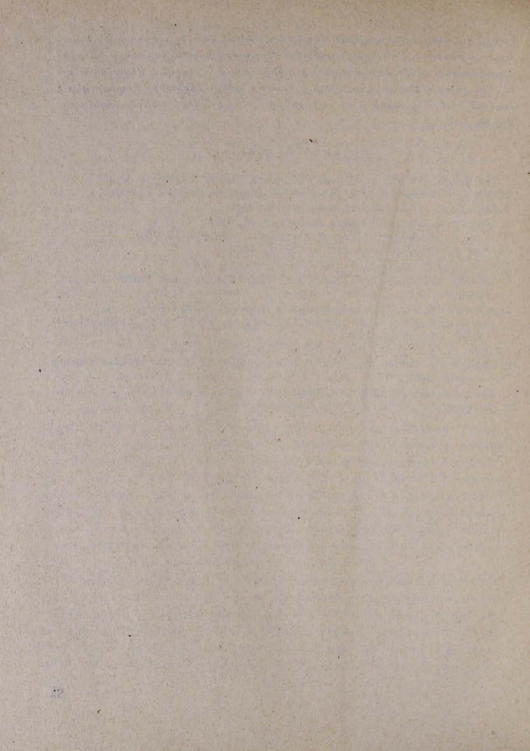
Խնչպես ցույց է տալիս Շեջսպիրի երկու ողբերգունյունների վերլուծունյունը, հեգնանջն օժանդակում է իրադրունյունների բարդունյանն ու հակասականունյանը, բնավորունյունների և նրանց փոխհարաբերունյունների բացահայտմանը, դրամայի նյունը համատեղելով մեկ ամբողջունյան մեջ։ Առանց հեգնանջի չէր կարող իրականանալ անցյալի և ներկայի սերտ կապը և դրամայի այլևայլ տարրերը ավելի պակաս կներգործեին մեկը մյուսի վրա։ Հեգ-82 նանքը դրամայի գործողության մեջ է ներգրավում նաև հանդիսատեսին և նախապատրաստում է հանգուցալուծումը։ Դրամատիկական հեգնանքի շնորհիվ հանդիսատեսը նախօրոք շատ բան է կանխազգում և ուղում է վերահասու լինել, թե այդ ամենն ինչպես պիտի ի կատար ածվի։ Հեգնանքը կարևոր դեր է խաղում նաև Շեքսպիրի մյուս պիեսներում, այդ թվում նաև կատակերգություններում։

#### ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

- 1. The Complete Works of William Shakespeare, London & Glasgow, n. d.
- 2. Thfunhr 4., Phymny Oppnny, Bungal. W. Augunbugh, «Apnuhuuhun», b., 1973:
- 3. Thfughr 4., Offilm, Burgs. 2. Umuhajuth, b., 1980:
- 4. Аникст А., Шекспир. Ремесло драматурга, М., 1974.
- 5. Лосев А., Шестаков В., История эстетических категорий. М., 1965.
- 6. Манн Т., Собрание сочинений, т. 10, М., 1961.
- 7. Knights L. C., Shakespeare: The Histories, London, 1962.
- 8. Rossiter A. P., Angel with Horns and Other Shakespearean Lectures, London, 1961.
- 9. Sedgewick G. G., Of Irony Especially in Drama. Toronto, 1948.
- Sharpe R. B., Irony in the Drama: An Essay on Impersonation, Shock and Catharsis. Chapell Hill, 1959.
- 11. States B. O. Irony and Drama. Poetics. London-Ithaca, 1971.
- Thompson A. R., The Dry Mock: A Study of Irony in Drama. Berkeley and Los Angeles, 1948.
- 13. Thompson J. A, K., Irony: A Historical Introduction. London, 1926.
- 14. Worcester, D., The Art of Satire. Cambridge, 1940.



# ՅԲԵՐՈՍԻՆՇ ԲԴ ՀՈՈՈՆՈՌՈՌՈՆ ՈՒՇԵՇ



#### **ՑՈՒԼԻ ԿԱԳԱՐԼԻՑԿԻ**

## ՇԵՔՍՊԻՐԸ ԵՎ ԼՈՒՍԱՎՈՐԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ

Ընդունված տեսակետի համաձայն Շեջսպիրին հայտնագործեցին ռոմանտիկները, մինչդեռ լուսավորիչները չկարողացան հասկանալ նրան։

Ուրեմն էլ ի՞նչ կարիք կա խոսել այդ մասին։ Գուցե՞ մարդկային մոլորունյունների պատմունյանը մի նոր էջ ավելացնելու համար։ Նամանավանդ, որ վերոհիշյալ տեսակետը ծանրակշիռ հիմնավորումներ ունի։

Նախ և առաջ, – սա ընդհանուր կանոն էր Եվրոպայի բոլոր երկրների համար, --Շեքսպիրը միայն վերափոխված տեքստերով էր բեմադրվում։ Շեբըսպիրի այն ժամանակվա մեկնաբանները ողբերդություններից մշտապես դուրս էին թողնում կատակերգական տեսարանները և մեղմում վերջաբանները՝ հնարավորին չափ բարեբաստ դարձնելով դրանք։ Բանաստեղծական արդարության հաղթանակը պետք է ռեալ բեմական մարմնավորում ստանար։ Դրա համար կար երկու պատմական պատճառ։

Նախ XVII դարի ընթացքում, որ ընկած էր Շեքսպիրի և լուսավորականուβյան միջև, փոխվել էր մարդկային մտածողության կերպը։ Գիտական «եղափոխության «ետևանքով, տեսանելի իրականությունից շարունակ գուրս ելնելու «ակամետ, բանաստեղծական արդարության գաղափարի նկատմամբ խիստ ընկալունակ բանաստեղծական մտածողությանը փոխարինելու եկավ ուղղակի ապացուցականության և ակնառության «ակված կոնկրետ մտածողությունը։ XVIII դարում կլասիցիղմը, որ գեղարվեստական ոլորտում ամենից լիակատար էր մարմնավորել մտածողության այդ կերպը, ֆրանսիական աղգային «ամակարգից վերածվեց միջաղգային «ամակարգի։ Այն տիրապետում էր ամենուրեք՝ մի տեղ իր բացարձակ ձևերով, մի այլ տեղ՝ ուրիշ «ամակարգերի մեջ ներթափանցելով, մինչև անգամ այնպիսիների, որոնք անմիջականորեն իր «երքումն էին։ Վերջինիս «իանալի տպացույցը թողել է Վ. Ռ. Գրիբը «Լեսսինդի ռեալիզմի տեսությունը» «ողվածում, ուր նա «ամողիչ կերպով երևան է «անել այդ ուղղության նույնիսկ ամենանշանավոր գերմանացի «ակառակորդի ներջին կախումը կլասիցիղմից։ Բնականարար, այստեղից էր բխում անհանդուրժողականությունը Շեբըսպիրի երկերում ողբերգականի և կատակերգականի միախառնման նկատմամբ. կլասիցիզմը ցանկացած գեղարվեստական ստեղծագործության գեղագիտական համասեռության պահանջ էր դնում։ Այս պայմանը մինչև անգամ ավելի հետևողականորեն էր իրագործվում, քան բարեհաջող վերջաբանների պահանջը։ Վերջինս վիճարկելու մի փորձ հեռնարկեց Շրեդերը իր հարցադրումներից մեկում (և, իհարկե, տապալվեց)։ Գեղագիտական համասեռության պահանջը անվիճարկելի էր։

Երկրորդ. Լուսավորականության դարաշրջանը պատմական լավատեսության ժամանակաշրջան էր։ Այդ դարը բարերար փոփոխությունների սպասելիջներ ուներ և Հաստատ հավատում էր, Թե դրանջ իրականանալի են։ Արդարությունը, որ ակնկալվում էր, Թե պիտի հաղթանակի կյանջում, հարկ է, որ անպայման կանխագործվեր բեմի վրա։

Բայց դժատիստությունը միայն այն չէ, որ Շեքսպիրին փոխակերպում էին։

Ասվածին կարելի է ավնլացնել մի փաստարկ ևս, որ, չգիտես ինչու, աչքաթող են արել նրանք, ովքեր սովորաբար հակադրում են Շեքսպիրին Լուսավորականությանը։ Շեքսպիրի ողբերգությունները վերափոխությունների էին հնթարկվում, րայց բեմադրվում էին։ Մինչդեռ կատակերգությունները պարղապես բեմի կարոտ էին։ Դրանք բոլորովին դուրս էին մղվել ասպարեղից։

Ասենջ նաև, որ Շեջսպիրին Լուսավորականությանը հակադրելու տեսակետը կարող էր ձևավորվել առանց նշված հանդամանջների իմացության։ XVIII դարի Եվրոպայի կողմնացույցը Ֆրանսիան էր։ Իսկ Ֆրանսիայի ձայնը Վոլտերի ձայնն էր։ Բայց XIX դարում, երբ երևան եկավ Շեջսպիրի յուրահատուկ պաշտամունջը, ո՞վ էր ամենից ավելի արժանի նրա Թշնամին կոչվելու։ Մի՞թե Վոլտերը չէր, որ Շեջսպիրին «վայրենի» էր կոչել և մի՞թե նա չէր, որ Շեջսպիրին հենց միայն ֆրանսերեն թարգմանելու փաստից վրդովված, դրեց «Կոչ Եվրոպայի բոլոր աղգերին»։

Մի խոսքով, շարադրյալ տեսության կողմնակիցների փաստարկները յուրովի անվիձելի են։ Համենայն դեպս, եթե մնանք իմացության որոշակի մակարդակի վրա և որոշակի մեթոդաբանության սահմաններում։

Ուրիշ պայմաններում բանը բոլորովին այլ տեսք կստանա։ Սկսենք պարզագույն դեպքերից։

Այո, Վոլահրը Շեջսպիրին «վայրենի» է կոչել։ Բայց Հարկ է ավելացնել՝ «Հանձարեղ վայրենի»։ Ընդ որում, Շեջսպիրի «վայրենունյան» մասին դիտողունյան փաստն ինջնին, որջան էլ Հակասական է Հնչում, որոշակի դրական նշանակունյուն է ունեցել ենե ոչ բեմի պատմունյան, ապա ջննադատունյան պատմունլան Համար։ Ինչպես Հայտնի է (այդ մասին բոլորից լավ գրել է Ն. 3. Բերկովսկին «Ռոմանտիզմը Գերմանիայում» գրջում), լուսավորիչների Համար «կարդուկանոն» և ջաղաջակրնունյուն Հասկացունյունները ապա-88 պատմական Հասկացություններ էին։ Պատմությունը ավարտվում էր այնտեղ, որտեղ վերջանում էր «անկարգությունը»։ Տարածվելով արվեստի վրա, այս տեսությունը՝ որպես նրա բարձրագույն ձև, սահմանում էր «կանոնավորված» (ուրեմն և՝ ապապատմական) կլասիցիստական արվեստը։ Դրա Համար էլ Շեջսպիրին «վայրենի» Հայտարարելով, Վոլտերը կարողացավ նաև իր նշանավոր XVIII նամակում նրա նկատմամբ պատմական մոտեցում գտնել՝ նրա ոճը կապելով միջնադարի անգլիական գեղարվեստական գիտակցության մեջ Աստվածաջնչի խիստ ղորավոր աղդեցության հետ (Անգլիան, ինչպես Հայտնի է, առաջին եվրոպական երկիրն էր, որ Աստվածաշունչը թարդմանեց աղգային լեղվով)։

h dbpgn, Sung & Sugard' Animboli hon p Chevupphi Boundh to: Show է, կյանքի մայրամուտին նա համառորեն պայքարում էր Շեքսպիրի հարաճուն աղդեցունյան դեմ, բայց և միաժամանակ տրանջում էր, նե ճաշակում է իր նախկին անշրջահալացության պաուղները. չէ՞ որ մայրցամաքում Վոլտերն ինքն էր Շնքսպիրին հռյակավոր դարձրել։ Շնքսպիրը Վոլտերին հարկավոր էր կլասիցիզմը նոր, լուսավորական ոգով վերակառուցելու համար, բայց անգյիացի գրողը XVIII դարի սահմաններում ղգալիորեն ավելի մեծ դեր խաղաց, քան նրան հատկացրել էին ֆրանսիացի պրոպագանդիստները։ Շեջըսպիր ընկալելու Համար ընթերցողների գիտակցության նախապատրաստման գործում Վոլտերի նշանակությունը հիանալի էր ըմբռնում Կարամզինը, իսկ Կատենինը մինչև անդամ ծաղրում էր ռոմանտիկներին, Վոլտերի՝ իբրև «Շեքսպիրի թշնամու» վրա սրանց հարձակումների համար. «...Եթե ես (ինձ հայտնի պատճառննրով) չսկսնի նրա համարձակությունը գովաբաննլ և տրըարնջալ այն կարիքից, որի մեջ ապրել են մեր ողբերգակները և ողջ Եվրոպային, որ մեզնից է յուրացրել ճաշակի օրենքները, հետղհետե տարավարժել ամեն բանում դատողություն փնտրելու նախապաշարմունքից, դուք ո՞ւր պիտի հասննիք ձեր ռոմանտիղմով»<sup>1</sup>, — ծաղրանքով հայտարարում էր նա Anymhph winchhg:

Կատակերգության հարցն էլ բավականին պարզ է։

Շեջսպիր-կատակերգակն առանձնապես շատ պետջ չեկավ անգլիացի (ապա նաև մայրցամաջի) դերառաններին, ջանի որ նա շատ ավելի լավ օգտագործվել էր անգլիացի դրամատուրգների կողմից։ Այդ ժամանակ (ավելի ստույգ XVII դարի վաթսունական թվականներին) տեղի էր ունենում նոր տեսակի կատակերգության՝ բարջերի կատակերգության, ձևավորումը և այդ նորագոյացության մեջ Շեջսպիրը մտավ որպես լիիրավ բաղադրիչ։

Փոքը-ինչ ավելի բարդ է շեքսպիրյան պիեսների վերափոխումների Հարցը։

Նախ, դրանց գոյության փաստը հիմջ տալի՞ս է պնդելու, թե XVIII դարը չէր հասկանում Շեջսպիրի ողբերգականությունը։ Ու մի դեպջում։ Դա սխալ

89

տեսակետ է, ենե նկատի առնենք այն փաստը, որ Եվրոպայի ճանաչված երկու մեծագույն ողբերգակներ Գարրիկը և Շրեդերը մեծ փառքի հասան հատկապես շեջսպիրյան խաղացանկի շնորհիվ։

Փոխակերպումների գոյության փաստը միայն մի բան է ապացուցում. XVIII դարում ողբերդակ Շեքսպիրն ընկալվում էր ժամանակի պատկերացումների համաձայն։ Բայց նա երբեք՝ ոչ նախկինում և ոչ էլ՝ հետագայում, այլ կերպ չի ընկալվել։

Շեջսպիրի բեմական պատմությունը բնավ էլ նրանց պայջարի պատմությունը չէ՝ ով է «հասկացել» Շեջսպիրին ու անձեռնմանի թողել նրա տեջստը և ով չի «հասկացել» դրամատուրդին, լիովին չի գնահատել նրան՝ խախտելով տեջստի ամբողջականությունը։ Իրականում խնդիրն ավելի բարդ է։ Ինչպես բեմական հաջողությունները, այնպես էլ անհաջողությունները հավասարաչափ կապված են թե նրանց հետ, ովջեր ոտնձգություն են արել տեջստի անձեռնմաններության հանդեպ, թե նրանց, ովջեր ակնածանջով են վերաբերվել տեջստին։ Թատրոնի բարձրագույն խնդիրն է Շեջսպիրի երկերի իմաստը հաղորդել այնպես, ինչպես դա պատկերանում է բեմադրող-ռեժիսորին՝ ժամանակի առաջ ջաշած խնդիրների հետ ունեցած իր աղերսների մեջ,—մնացածը ստորադաս դեր է կատարում։ Այդ պատճառով էլ Շեջսպիրի նշանավոր բեմական մեկնարանությունների պատմությունը այս առումով խիստ խայտաբդետ է։

ΧΙΧ դարը, որ փոխանցել է մեզ իր խիստ վերաբերմունքը Շեքսպիրին վերափոխելու նկատմամբ, ընդՀանուր առմամբ, Հակված էր նրա տեքստերը իսկունյամբ վերականդնելուն։ Այդպիսին էր Քեմբլի պրակտիկան, որն իր ռեժիսորական դործունեունյունը սկսել է դեռևս XVIII դարավերջից, այդպես էին աշխատում Մաքրեդին և Իրվինդը։ Բայց արդեն XIX Հարյուրամյակի վերջին տասնամյակներում Բեռնարդ Շոուն միանդամայն իրավացիորեն մատնանշեց մեծ դրամատուրդի պիեսների բեմական մարմնավորման նկատմամբ նման մոտեցման վնասակար Հետևանքները, երբ երևան էր դալիս մի տեսակ «քրեստոմատիկական», ժամանակի խնդիրներից կտրված Շեքսպիր։

Բայց նույն՝ XIX Հարյուրամ յակում, պոյություն ուներ նաև մի ուրիշ միտում։ Չարլը Քինը Արջայադատեր թատրոնում 1850—1859 թվականներին բեմադրած իր հռչակավոր շեջսպիրյան ներկայացումներում դիմում էր տեջրստի նշանակալից կրճատման։ Նրան հետևեցին նաև նրա ստեղծագործության ջաջածանոթ մայնինդենցիները։ Ե՛վ Քինին, և՛ վերջիններիս հարկավոր էր նոր տիպի ներկայացում, այնպիսի ներկայացում, որտեղ առաջ մղվեին բեմադրական խնդիրները և, առաջին հերթին, անսամբլի և մթնոլորտի հարցերը։ Նրանջ այն կարծիջին էին (և նրանջ շատ հարցերում իրավացի էին), որ ռեժիսուրայի միջոցով կարող են ավելի պարղորոշ ասել այն, ինչը, հանդն ժամանակի խնայողության, հարկադրված էին բաց թողնել Շեջսպիրի տեջստից։ Նախջան այդ բեմադրությունների երևան գալը, անթիվ ներկայացումներ էին եղել, որոնջ հարկավոր էր ավելի շուտ լսել, ջան թե դիտել։ Նրանջ ձգտում էին (իսկ թատրոնը մշտապես վերակենդանացման պահանջ ունի) այնպիսի ներկայացումներ ստեղծել, որոնջ հնարավոր լիներ դիտել։

Հարկ կա", արդյող, սրանից ճետևություն անև, թե պահպանողականը զգուշորեն է վարվում Շեջսպիրի տեջստին, իսկ նորարարը գրեթե արհամարճում է այն։ Այստեղ ընդհանուր կանոն չկա. մասնակի դեպջերը երբեմն միանգամայն պարադողսալ են։ Դժվար է պատկերացնել ավելի մեծ նորարար, ջան Գորդոն Քրեդն էր, բայց նա (ինչ-որ չափով Իրվինգի աշակերտը) սրտի ցավով էր բաժանվում Շեջսպիրի ամեն մի տողից, նրա մոսկովյան «Համլետի» բոլոր խոշոր կոճատումները արվել են ոչ թե իր, այլ Կ. Ստանիսլավսկու ձեռթով։ Ստանիսլավսկին կրճատում էր տեջստը այն դեպջում, երբ դերասանն անկարող էր լինում գլուխ բերել իր խնդիրը։ Քրեդը ժամանակի խնայողությունը հնարավոր էր համարում առանձին տեսարանների ռիթմի արագացման հաշվին։ Բայց պետջ է նկատի ունենալ մի հանդամանը ևս. անգլիական Շեջըսպիրը առհասարակ ավելի կարճառոտ է «ռուսականից». անգլերենը շատ ավելի հակիրճ ու համառոտ լեղու է։

Պիտեր Բրուջը Անգլիայում Շեջսպիր է բեմադրում ամբողջական տեջստով, իսկ Ֆրանսիայում՝ արձակ, վերափոխված տարբերակով։ Սերեներդ-Օն-էյվոնում բեմադրված և ապա գրենե ամբողջ աշխարհով մեկ ցուցադրված և խիստ նորարարական «Միջամառնային գիշերվա երազը» կատակերգունյունում շեջսպիրյան տեջստը նարմացվել է, նոր իմաստներ է ստացել, բայց դա մազաչափ իսկ չփոփոխված շեջսպիրյան տեջստ է։ Մինչդեռ շեջսպիրյան տեջստից որևէ բան զոհելու չկամունյունը Բրուջի «Անտոնիոս և Կլեոպատրա»-ի համեմատական անհաջողունյան պատճառներից մեկն էր։ Ներկայացման մեջ այս դրույնի սխալականուննյան ամենատպավորիչ օրինակը էնոթարբոսի մենախոսունյունն էր։ Վարպետորեն կարդացվելով, այն առավել ևս տարակուսանջի մատնեց հանդիսատեսին։ Չէ՞ որ այս մենախոսունյան տեջսոր արմատապես հակասում էր Կլեոպատրայի կերպարին, ինչպես այն կերտել էր Գլենդա Ջեջսոնը և ունենալով արևելյան վերամբարձ ոճ, անհարիր էր կանխամտածվածորեն «աղջատ» ներկայացման բուն բեմական ձևին։

Մեր խատրոնում ևս այս խնդիրը մինչև վերջ չի պարզաբանվել։ Փառատոնում, որին զուգադիպեց մեր կոնֆերանսը, ցուցադրվեցին շեջսպիրյան տեջստին խիստ հավատարիմ «Հուլիոս Կեսարը» (Ռիգա) և «Կամակոր կնոջ սանձահարումը» (Լենինգրադ), որտեղ տեջստը վերափոխված էր։ Ոչ առաջին և ոչ էլ մյուս ներկայացումը չի կարելի հաջողված համարել, խեև տվյալ դեպջում շատ հետաքրքրական է այն հանգամանքը, որ առաջին դեպքում անհաջողության արմատը խաջնված է Շեջսպիրին բծախնդրորեն (ուստի և՝ իմաստաղուրկ կերպով) «հավատարիմ լինելու» մեջ, իսկ երկրորդ դեպքում՝ չեքսպիրյան կատակերգության վերափոխման փաստի մեջ։ Չպետք է մոռանալ, որ Շեքսպիրը մեծ դրամատուրգ է և նրա հետ մրցակցության մեջ մրտնելը վտանգավոր խաղ է։

οί, այնուամենայնիվ, եβե հետևննք այն օրենքին, βե մոտեցումը պատմուβյան այս կամ այն շրջանին պետք է կանխորոշվի նրա նվաճումներով, առաջատար տենդենցներով և ոչ βե այս կամ այն վրիպումներով, որոնք միշտ էլ պատահում են, ապա Շեքսպիրի բեմական մեկնարանման մեր ժամանակը հարկ է վերափոխումների ժամանակ կոչել։ Այստեղ կարելի է երկու սկզբունքային հաջողություն մատնանշել։ Առաջինը Թբիլիսցիների բրեխտյան «Ռիչարդ Երրորդն» է, իսկ երկրորդը՝ Գրեն Գինյոլի ոճով լուծված «Ջոն արքան»՝ խորեն Աբրահամյանի բեմադրությամը, Եվ մեկ, և մյուս դեպքում դեղարվեստական խնդիրների իրադործումը պահանջել է նկատելի վերափոխումներ, բայց մի՞թե հնարավոր կլիներ ստեղծել այսպիսի հիասքանչ ներկայացումներ, առանց այդ վերափոխումները կատարելու։

Ուրեմն մե՞նք է, որ պիտի դատապարտենք XVIII դարը Շեջսպիրին վերափոխելու համար։

Եվ, վերջապես, մի վերջին հարց էլ (ըստ տեղի, բայց ոչ ըստ նշանակուիյան). ինչո՞ւ չպետք է անտեսենք «Շեքսպիրը և լուսավորականությունը» թեման։

Վերջին ժամանակներս տեսական-մշակութարնական հետազոտությունները այնպիսի ուղղություն են ստացել, որ ժառանգականության հարցը արվեստի մեջ նկատելիորեն երկրորդ պլան է մղվել։ Խնդիրն այնքան մշուշապատ է դարձել, որ ակամայից հարց է ծագում՝ իսկ առհասարակ գոյություն ունի՞ ժառանդականություն արվեստի մեջ։

Մաքի նման շրջադարձը միանդամայն բացատրհլի է այն հակաղդեցությամբ, որ ծնվում է ի պատասխան պոզիտիվիզմի և դոհհիկ սոցիոլոգիզմի (գեղարվեստական գաղափարների պատմության նկատմամբ սրանց ուղղագիծ մոտեցմամբ հանդերձ), որոնջ զարգացման դիալեկտիկական պրոցեսը փոխարինում են կուտակման, հաղորդելիության, «ավանդույթի փոխանցման» մակերեսային պատկերացումներով, ժամանակի պահանջներին լոկ թեթևակիորեն հարմարեցված՝ «մի հավատարիմ աշակերտից» դեպի մյուսը ձևով։ Բայց չընդունելով այս տեսությունը, դրա հետ մեկտեղ հրաժարվել նաև ժաոանդականության գաղափարից, նշանակում է ջրի հետ միասին դուրս նետել նաև երեխային։ Ճշմարտությունն այն է, որ ավանդույթը փոխանցվում է վերակերտված ձևով, և Շեջսպիրի ստեղծագործությունը դրա ամենաճշմարիտ ապացույցն է։ Շեջսպիրը կարմիր թելի նման անցնում է նոր ժամանակի թատրոնի և գրականության ողջ պատմության միջով, և XVIII դարը կարեվորագույն փուլերից մեկն է այդ ճանապարհին։ Լուսավորականության դարաշրջանը չէր հակադրվում Շեջսպիրին։ Ընդհակառակը, նա մեզ է փոխանցել Շեջսպիրին. չէ՞ որ մեր գիտակցությունը նույնպես գիտության դարում է ձեվավորվել։

#### ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

1. П. А. Катенин, Размышления и разборы, М., 1981, стр. 149.

#### ՆԻՆԱ ԴՅԱԿՈՆՈՎԱ

## ՇԵՔՍՊԻՐԸ ԵՎ XX ԴԱՐԻ ԱՆԳԼԻԱԿԱՆ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՑՈՒՆԸ

Հիրավի ղարմանահրաշ Լ այն դրողի ճակատագիրը, որն իր մահվանից հարյուրամյակներ հետո էլ շարունակում է դեղարվեստական կատարելության Հափանիշ մնալ հանդիսատեսների, դերասանների, պատմաբանների, բանաստեղծների և, նույնիսկ, արվեստաբանների համար։

Չափաղանց բնական է հետաղոտել համաշխարհային գրականության պատմության վերաբերմունջը Շեջսպիրի հանդեպ, ուսումնասիրել այդ պատմության յուրաջանչյուր փուլը շեջսպիրյան աղդեցության տեսակետից։ Գյոթեի «Շեջսպիր և չիջ վախճան» նշանավոր բնորոշումը ճիշտ է կանխագուշակել ապագան. այժմ էլ, երբ XXI դարը յոթ սարի ետևում չէ, XVI և XVII դարերի սահմանագծին ստեղծագործած գրողն իր մասնակցությունն է բերում գրական ընթացջին, Նրա օգնությամբ կողմնորոշվում են, նրա հետ ծածկաբար կամ բացահայտորեն բանավիճում են դրամատուրգները, վիպասանները, բանաստեղծները։ Նրա պիեսների բեմագրություններն ու էկրանացումները վերաճում են ստեղծագործական կոլեկտիվների և ավելի լայն իմաստով, այդ կոլեկտիվների ներկայացրած բարոյական, գեղագիտական և գաղափարախոսական նորմերի լուրջ ստուգատեսի։

Շեջսպիրի դեմ մղված նրկարատև և թեժ մարտերից, նրա անառարկելի հեղինակությունը սասանելու կոչված զայրալից ճառերից հետո, Բեռնարդ Շոուն կյանջի մայրամուտին իր ամենաերևելի հաղթանակը տարավ թատրոնում։ Մինչև անգամ «Սուրբ Հովհաննան» դրամատիկական ջրոնիկ անվանվեց՝ Շեջսպիրի հռչակավոր ջրոնիկների օրինակով՝։ Շոուի պիեսն էլ, շեջըսպիրյան ջրոնիկների օրինակով, հսկայական համազգային մասշտաբներ է ընդունում և այնպիսի հերոսների է պատկերում, որոնց բախումները երկար տարիներ վճռում են ժողովուրդների ճակատագիրը։

Շոուի Տետքերով գնտցին 1950—1960-ական ի՞վականների դրամատուրգները, որոնք համաշխարհային պատերազմի՝ տվյալ դեպքում երկրորդ աչխարհամարտի փորձն իմաստավորելու նպատակով, դիմեցին Շեքսպիրին։

94

Այս իմաստով հիշարժան են և' Ռոբերտ Բոլթի «Բոլոր ժամանակների մարդը», և' Ջոն Օսբորնի «Լյութերը», և' Ջոն Արդենի «Արմսթրոնդի վերջին հրաժեշտը»<sup>2</sup>, և' Էդուարդ Բոնդի «Վաղ առավոտ» ու «Հեռավոր հյուսիս տանող նեղ Ճանապարհը» կեղծ պատմական պիեսները։

Ճիշտ է, վերոքիշյալ հեղինակներն ավելի շուտ բանավիճում են Շերրսպիրի հետ, քան հետևում նրան՝ պետական նշանակություն ունեցող խնդիրները նախ և առաջ հանգեցնելով անձնական խղճի պրորլեմներին։ Բայց Շեբրսպիրի փորձն օգտագործելու պահանջը, Թեկուզև նոր սկզբունքներ հայտատելու նպատակով, միանգամայն որոշակի է։ Այս իմաստով առանձնապես բնորոշ է Թոմ Սթոփարդի «Ռոգենկրանցը և Գիլդենշտերնը մեռած են» պիհսը, որտեղ հանդիսատեսներին հուզող համլետյան պրորլեմները հայտարարված են ոչ էական, միանգամայն անմեղ հասարակ մարդկանը անիմաստ կործանման համեմատությամբ։ Շեջսպիրյան ողբերգական պաթոսի, բացառիկ անհատի վրա կենտրոնանալու դեմ Սխոփարդը մարտնչում է Թշնամու տիրուլթներում, միաժամանակ լիովին գիտակցելով Շեջսպիրի մեծությունը։ «Համլետը» բանավիճորեն է օդտադործված նաև Այրիս Մերդոքի «Սև արքայաղնր» վեպում, որտեղ հեղինակը հեգնորեն հանդիպադրում է Դանեմարթայի իշխանի ողբերգության ֆրեյդիստական մեկնաբանությունը և XX դարի կեսի մարդկանց ողբերգությունը, որը ո՛լ ռացիոնալիստական և ո՛լ էլ ֆրեյդիստական մեկնաբանության չի ենթարկվում։

է՛լ ավելի գործուն ուժ է մնում Շեջսպիրը Անգլիայի Թատերական աշխարհում։ Նրա պիեսների վերաբեմադրությունները ժամանակակից բեմում նորից ու նորից հնարավորություն են ընձեռում XX դարի արվեստի լեղվով պատմելու տիեղերջի հավերժական ու անփոփոխ հարցերի մասին, որոնջ աննախադեպ ուժով են հնչել անցած ժամանակների մեծ վարպետի ստեղծադործություններում։

Շեջսպիրի դերը XX դարի արվեստում և մարդկանց աշխարհընկալման մեջ նախապատրաստված է նրա ստեղծագործության հանդեպ ունեցած այն պաշտամունջով, որ հաստատվել էր դեռևս նախառոմանտիկական և բուն ռոմանտիկական դարաշրջանում<sup>3</sup>։ Դեռ այն ժամանակ Հերդերը, Գյոթեն, Շլեգել եղթայրները՝ Գերմանիայում, Քոլրիջը, Հեզլիթը, Լեմը, Շելլին, Քիթսը՝ Անգլիայում ճանապարհ էին հարթել Շեջսպիրին գիտականորեն ըմբռնելու համար և խոսում էին նրա հանձարի մասին, որպես այն ամենի համադրման, ինչը գեղեցիկ է, վեհ ու հավերժական ոչ միայն արվեստի, այլև բնության մեջ։ Շեջըսպիրը մի ամբողջ տիեզերջ է։ Նա իր մեջ ամփոփում է այն ամենը, ինչ ունեցել է, ունի և կարող է ունենալ մարդ արարածը։ Նա միակն է, որ գիտե, թե տինչ խորխորատներ կան մարդկանց սրտերում» և ինչ գանձեր են թաջնըված նրա մեջ։ Նա ջաջատեղյակ է գիտակցության անսահման հակասականությանը, փոփոխականությանը, գիտե, որ աղնվաբարո մարդը կարող է չարա-95 գործ դառնալ՝ չդավաճանելով, սակայն, իր հիմնարմատին և, ընդհակառակը՝ աննշան, թույլ արարածը կարող է բարձրանալ մինչև զոհաբերության և ալտրուիզմի աստիճանը։

Միայն Շեջսպիրին են մատչելի կյանգի ցնցող Հակասությունները՝ վեհի ու ստորի, այլանդակի ու գեղեցիկի, ծիծաղելիի ու վշտալիի, ողորմելիի և վսեմի, կոպիտ ղավեշտախաղի և ճակատագրի ողբերգության ղուգադրությունները։ Ոչ ոք չի ունեցել այնպիսի հոգևոր աղատություն, այնպիսի հանդուրժողականություն և բարոյական խնդիրներն ըմբռնելու այնպիսի լայնախոհություն, այնպիսի կարեկցանք մարդկային խառնվածքի հանդեպ, ինչպես Շեքըսպիրը։ Միայն նա էր ընդունակ իր հերոսի մասին պատմելու այնպես, որ վերջինս ներկայանա և' որպես անկրկնելի անհատականություն, և' որպես իր ժամանակի մի մասնիկը՝ ժամանակաշրջանի անխուսափելի սահմանափակությամբ հանդերձ, պատմելու այնպես, որ հերոսի մեջ դրսևորվեն եղակին և ընդհանուրը, անհատականն ու սոցիալականը։

Վերջապես, միայն Շեքսպիրն է ստեղծել այնպիսի բազմահարուստ բանաստեղծական լեզու, ինչպիսին նրա լեզուն է՝ հուժկու պաթետիկայից մինչև ծայրահեղ պարզություն, բարդագույն մետաֆորներից մինչև բառերի օգտագործում՝ նրանց ամենապարզագույն իմաստով, բանաստեղծականության գագաթներից մինչև անպարկեշտ, կոպիտ բրտություն։

«Շեքսպիրի լեղուն,—գրել է Հեղլիթը,—նման է հիերոգլիֆների. մաջերը փոխարկվում են տեսանելի պատկերների, անցումներն անակնկալ են, արտահայտությունները՝ պրկուն-սեղմ, մետաֆորները՝ խրթին... Իմաստը ընկալում ենջ ամբողջապես՝ չտարբերելով առանձին բառերը»4։

Եթե ընդՀանրացնելու լինենք Շեջսպիրի կատարելությունների վերաբերյալ ռոմանտիկների բերած ցանկը, ապա պարզ կդառնա, որ այնտեղ ի մի են բերված ոչ միայն մեծ գրողի արժանիջները, այլև դեղարվեստականության, արվեստի ամեն մի իսկական ստեղծագործությանը ներկայացվելիջ պաՀանջների չափանիշները։ Ռոմանտիկների Համար Շեջսպիրը զինակից էր նաև Հանուն արվեստի մղվող նրանց պայջարում, արվեստ, որ զերծ է կանոնակարգումից, այսինջն՝ դրսից պարտադրված կանոններից, արվեստ, որին խորթ է խրատականությունը, որ դաս է տալիս, բայց խրատներ չի կարդում, որ ներգործում է ոչ թե ուղղակիորեն, այլ անուղղակի, ոչ թե դեկլարատիվ, այլ խորազդեցիկ՝ զուգորդական եղանակով։

Շեջսպիրի ռոմանտիկական մեկնաբանությունը ելակետ դարձավ թատերադիտական ընդհանուր դատողությունների համար։ Առանձնապես կարեվորություն ստացան վերամարմնավորման, ներղգացման, վերապրումի՝ բեմական հաջողության գլխավոր նախապայմանների գաղափարները։ Ընդհանրացնելով Շեջսպիրի փորձը և XIX դարասկղբի այնպիսի հանրաճանաչ դերասանների շեջսպիրյան մեկնաբանությունները, ինչպիսիջ էին Էդմոնդ Քինը և Սառա Սիդոնսը, ռոմանտիկ քննադատները ներկայացման մեջ առաջինը տեսան դրամատուրդի, ռեժիսորի և դերասանների համատեղ ջանքերի հաղթանակը։ Նրանք հայտարարեցին, որ թե՛ առաջինները, թե՛ երկրորդները և թե՛ երրորդները պարտավոր են Շեքսպիրից սովորել սեփական անհատականությունից հրաժարվելու և իրենց կերտած կերպարների մեջ վերամարմնավորվելու արվեստը։ Թատրոնի արմատական ռեֆորմը, որ տեղի ունեցավ XX դարի նախաշեմին երկու մայրցամաքների դրեթե բոլոր երկրներում, տեսականորեն նախապատրաստվել և հիմնավորվել էր ռոմանտիկական քննադատության կողմից։

Ռոմանաիկների շեջսպիրյան ջննադատությունն արտաՀայտում է նրանց տեսական մաջի ընդմանուր միտումը. առաջ ջաշել այնպիսի դրույթներ ու լափանիչներ, որոնջ XIX դարավերջին որոշակիորեն նորմատիվ դարձան գեղագիտության Համար։ Այլ կերպ ասած, այն ամենը, ինչ Հայտնագործեցին ռոմանտիկները երկարատև ղարդացման ընթացչում, վերածվեց ինջնին Հասկանալի մի բանի, և ներկայումս ժամանակակից անդլիական վեպի, վիպակի, պիեսի պոետիկայի, ինչպես նաև բեմական մարմնավորման Համար պարտադիր պայման է։ Դա, իշարկե, չի նշանակում, թե Շեջսպիրի աղդեցությունն է որոշում ժամանակակից անդլիական գրականության բնույթը։ Դա նշանակում է միայն, որ շեջսպիրյան ուսումնասիրությունների հիման վրա ռոմանտիկ բանաստեղծների կառուցած գեղագիտական կոնցեպցիաները ուրիշ ուղղությունների ներկայացուցիչները ընկալեցին որպես ռեալիղմի Հիմնական սկղբունջներ. այդ պատձառով էլ դրանջ պահպանեցին իրենց հեղինակությունը ժամանակակից արվեստադետների աչքում և շարունակում են փոխակերպված տեսջով գոյատեկ նրանց ստեղծագործություններում։

Այսպես, ժամանակակից արևմտյան գրական կերպարի ամենացայտուն առանձնաՀատկությունը պետք է Համարել մարդկային բնույթի իռացիոնալության, նրա անգուշակելի լինելու, վերացական կատեգորիաներին չենթարկ... վելու, ներջին երկատվածության ու Հակասականության թեղը։ Այդպիսին են ժամանակակից անգլիական գրականության բաղմաթիվ կերպարներ՝ Գրեհեմ Գրինի, Այրիս Մերդոջի, Ուիլյամ Գոլդինդի, Ջոն Ֆաուլզի հերոսները։ Նրանցից յուրաջանչյուրի մեջ առավել կամ պակաս չափով իռացիոնալ նախահիմջ է ամփոփված, որը տանում է դեպի վտանգ, խղում, տառապանջ։ Ինչ խոսջ, սա միայն Շեջսպիրին հետևելու արդյունջը չէ և ոչ էլ մեր դարաշրջանի ահռելի աղետների լույսի տակ վերաիմաստավորված Շեջսպիրի ռոմանտիկական մեկնաբանություն։ Սա միաժամանակ ստեղծագործության այն ընդհանուր օրենջների զարդացումն է, որ բխեց Շեջսպիրի հանդեպ ռոմանտիկների ունեցած երկրպագությունից։ Սա զարդացում է էկզիստենցիալիստական հռացիոնալիզմի ոգով, մի բան, որ բնորոշ է XX դարի փիլիսոփայական և գեղարգեստական մաջին։ Շեջսպիրյան ավանդույթն Անգլիայում զորավոր ուժ է,

97 J որ գործում է այն ուղղությամբ, ինչը բնորոշ է ժամանակակից մարդու գիտակցության ձգնաժամային, էկզիստենցիալիստական վերլուծությանը։

Այս իմաստով շեջսպիրյան էր Ջեյմս Ջոյսի «Ուլիս» վեպը (1922), որի տեղը անգլիական նորագույն գրականության ակունջների մոտ է։ Մինչև անգամ սյուժեի՝ թեկուզև ծաղրաբար, հեգնորեն օգտագործված միֆոլոգիական հիմջը, որը բացառապես ընտրված էր ժամանակակից ողորմելի, խղճուկ կյանջի գռեհկությանը հակադրելու համար, աղերսվում է Շեջսպիրի ավանդույթի հետ, որը, ինչպես հայտնի է, դիմում էր միջնադարյան մշակմամբ անտիկ առասպելին և անտիկ պատմությանը։ Ջոյսի վեպում շեջսպիրյան նակահիմջը առկա է նաև այն բանում, թե ինչպես են ջոյսյան էպոպեայում միահյուսվում բանաստեղծականն ու առօրեականը, այլանդակն ու ներդաշնակը, սարսափելին ու ծիծաղաշարժը։ Վեպը, որ կառուցված է գրոտեսկայթն հակադրությունների, նրրիմաստ փիլիսոփայականությունից մինչև անպատշաճությունների գերհակցման հասնող անցումների վրա, բարդ առնչակցության մեջ է Շեթսպիրի ժառանգության հետ, որը դիտվում է և՛ որպես օրինակ, և՛ որպես պարոդիայի օբյեկտ<sup>5</sup>։

էլ ավնլի մեծ չափով ոա վերաբերում է Թ. Ս. Էլիոթի, գրեթե միաժամանակ գրված և նույնքան նշանակալից, «Ամայի հող» պոեմին («The Waste Land, 1922)։ Ամբողջ պոեմը մտահղացված է շեքսպիրյան ոգով, պոեզիայի բարձունքներից մինչև վիրավորական գոեհկաբանություններ, Վագներից մինչև այն տեսարանը, Թե ինչպես են տիկին Փորթերն ու իր գուստրը ամենուրեք սոդայաջրով լվանում ոտքերը, շեքսպիրյան Կլեոպատրայի հաղթական հրճվանքը պատկերող տեսարաններից, որոնք զուգորդվում են Եղիսաբեթ I-ին և նրա արքունիքը պատկերող տեսարանների հետ, մինչև գրագրի ու մեքենագրուհու անսեր դդվանքների նատուրալիստական պատմությունը, Քրիստոսի խաչելության նկարագրությունից մինչև կանանց զրույցը գարեջրատանը՝ անառակ ընկերուհու արարջների մատին, որը կորցրել է ոչ միայն առաջինությունը, այլև ատամները։

«Համլետի» մռայլ համաբանունյունն է էլիոնի ավելի վաղ շրջանի «Ջո Ալֆրեդ Պրուֆրոբի սիրերգը» («The Love Song of J. Alfred Prufrock», 1917), որտեղ հերոսն իր չնչին ապրումները համեմատում է Դանեմարջայի իշխանի ողբերդունյան հետ<sup>6</sup>, որտեղ համլետյան խոհականունյունը հանդեցված է մկնային վաղվուտութի հերնական «բայլը» մտմտալուն, որտեղ «լինել նե չլինելը» վերածվում է «ասել նե չասելու»:

Բերված օրինակներն անթիվ-անհամար զուգահեռներ ունեն ժամանակակից անգլիական գրականության մեջ։ Դրանք վկայում են, որ Շեքսպիրը դարձել է ազգային գիտակցության անկապտելի մասը և վերածվել է պոեզիայի նույնքան լիիրավ ակունքի, որքան հինավուրց առասպելները։

**Զոն Ֆաուլղի վեպերում, որոնք ըն**ներցողների ավելի ու ավելի լայն շըր– 98 ցանների ուշադրունյանն են արժանանում և արագորեն նափանցում են բեմ ու էկրան, շեջսպիրյան եննիմաստները ստանում են և կառուցվածջային, և պաղափարական նշանակունյուն։ «Կոլեկցիոները» վեպը («The Collector», 1963) կառուցված է Հոդեբանական երկու տիպերի՝ կոլեկցիոներ Կալիբանի և նրա գերուՀու՝ Միրանդայի Հակադրունյան վրա։ «Փոնորիկի» հետ անխուսափելի ղուգորդունյունների տեղիջ է տալիս նաև «Մոգը» («The Magus», 1966) վեպը, որտեղ Պրոսպերոյի կղղու պես մի կղղում իշխում է նրա նման Հղոր մի կախարդ՝ մարդկանց Հոգիների ու Տակատագրերի տիրակալը։ Ֆաուլղը բաղմիցս օգտագործում է Շեջսպիրի մինչև անգամ այնպիսի արտաջին հնարանջները, ինչպիսիջ են «պիեսը պիեսի մեջ» («Մոգը»), երկվորյակների շփոնեցնող նմանունյունը («Մոգը», «Դանիել Մարտին», 1977)։

Կրկնում եմ, այսպիսի հեռուն դնացող «շեջսպիրականացման» օրինակները ժամանակակից անգլիական գրականության մեջ անթիվ-անհամար են։ Բայց շատ ավելի կարեոր է շեջսպիրյան բանաստեղծական սկզրունջների արտացոլումը, որը, ինչ խոսջ, ենթարկված է ժամանակակից արևմտյան գեղագիտության միտումներին՝ միմյանց բացասող նախահիմջերի ջմահաճ ու կամայական ղուգորդումներ։ Ինչպես արդեն տեսանջ, ռոմանտիկների մեկնաբանության համաձայն, Շեջսպիրի նախասիրած հնարանջը հակադրությունն էր, օրինակ՝ կոպիտ մարմնականի և նրբին հոգևորի, կոմիկականի և ողբերգականի հակադրությունը։ «Փոթորիկում» կողջ-կողջի են դրված ոչ միայն Կալիբանն ու Արիելը, այլն Պրոսպերոյի վեհանձնությունը, մեծ խելջը և նրա թշնամիների չարանենպ ստորությունը։ «Համլետում» մահվան և վշտի տեսարանները հերթագայվում են գերեզմանափորների կոպիտ զվարճախոսությունների հետ։ Նրանցից մեկը ջնջուշ Օֆելիայի համար նախատեսված գերեզմանափոսից հանում է մի գանգ՝ ահատրուռ մի առարկա, որը, ինչպես պարզվում է, խեղկատակի գանգ է։

Դունկանի սպանունյան և Մակբենի հրեջավոր տառապանջներին հաջորդող տեսարանում, ինչպես նշում է ռոմանտիկ ջննադատ Թոմաս դը Քուինսին իր հայտնի էսսեում<sup>7</sup>, «լսվում են դռան կատաղի բախյուն և փողոցային լուտանջներ»։

նմանօրինակ Համադրումներ գիտակցաբար ներմուծվում են նաև ժամանակակից Անգլիայի գրողների կողմից։ Մերդոքի «Ալը և կանաչը» վեպում («The Red and the Green», 1965) 1916 թվականին ջախջախված դուբլինցիների զատկի ապստամբության ողբերգականությունը ուղեկցվում է մերթ ծիծաղաշարժ, մերթ սարսափելի, բազում այլանդակ ու ստորացուցիչ Հանդամանքներով։ Գրեհեմ Գրինի «Պատվավոր Հյուպատոսը» վեպում («The Honorary Consul», 1973) կտրիճ պարտիզանների խիղախ պայքարը պարագվայական արյունարբու և ապականված դիկտատուրայի դեմ կցորդվում է մանր ու ՃղՃիմ ինտրիգներով, կեղտոտ կրքերով։ Կենաց ու մահու Հարցերը վճավում են մի կեղտակուր, հեղձուկ սենյակում, որի վրա ընկնում են մի կողմից հասարակաց տան, մյուս կողմից՝ ղնդանի՝ տանջարանի մռայլ ըստվերները։ Այդպես է նաև «Խեղկատակներում» («The Comedians», 1966), որտեղ Հաիթիի ողբերդությունը բացահայտվում է այնպիսի սարսափելի մանրամասներով, որոնք և' վախեցնող են, և' անհեթեթ։ Քաղցից խելահեղ հաիթցիների ամբոխը հարձակվում է եկվորների վրա և բզկտում նրանց կոշիկների բուղերը. սոցիալական ապահովման մինիստրը խեղդամահ է արվում, և հյուրանոցի լողավաղանում գտնված նրա մարմինը հուղարկավորության ժամանակ առևանդում է գաղտնի ոստիկանությունը, որն, ինչպես պարզվում է, իրականում դահիճների ու մարդասպանների ոստիկանություն է։

Մեկ ստեղծագործուβյան սահմաններում հակադրությունների համակցմանը զուզընթաց Շեքսպիրը XX դարի իր հետևորդներին հրապուրեց նաև մեկ կերպարի ներսում առկա ապչեցուցիչ հակադրություններով։ Օթելլոն, Մակբեթը, Համլետը, կիրը դրա հանրածանոթ օրինակներն են։ Հենց նույն կիրը, որ պիեսի սկղբում իր ցասման մեջ նման է կատաղած վագրի, մահվանից առաջ ընդամենը մի բան է խնդրում՝ արձակել օձիքի կոճակը, և նրա վերջին խոսքերը խոնարհ երախտագիտության ապացույց են. «Շնորհակալ եմ, պարոն» (Thank you, sir)<sup>9</sup>: Եթե իբրև բնավորության հիմք բացակայում է հակադրությունը, ապա այն զդացվում է պատկերման մեթոդի մեջ. բարեկիրթ Օֆելիան ոչ միայն ականջ է դնում Համլետի ոչ վայելուչ խոստովանություններին, այլև, ցնորվելով, ինքն էլ անպարկեշտ երգ է երգում։ Միայն նրա մահվան սրտաչարժ ու ողբալի հանգամանքներն են վերականդնում կերպարի հմայքը և դառնում Համլետի վերջին վճռական արարքների դրդապատճառներից մեկը։

Հակադրության նույն սկզբունջն ենջ տեսնում նաև ժամանակակից անգլիական գրականության ամենից ավելի հետաջրջիր կերպարների կառուցվածջի հիմջում։ Գոլգինգի «Բուրգը» վեպում բթամիտ ու ծույլ երեխաներին երաժշտական գրագիտություն ուսուցանող խղճուկ, չորուցամաջ պառաված 100 օրիորդը, հանկարծ այնպիսի ուժեղ կրքով է համակվում, որ, ի վերջո, ցնորվում է։ Գոլդինգը ցույց է տալիս նրա խելացնորության ամոթալի, այլանդակ դրսևորումները, ապա այդ ամենին հետևում է նրա դամբանաքարի արձանագրությունը. «Երկինքը երաժշտություն է»<sup>10</sup>։ Երաժշտությունն անընդմեջ հնչել է նրա հոգում և շարունակել է հնչել նաև այն ժամանակ, երբ վերականգնվել է ժամանակավոր խելահեղությամբ ոտնահարված արժանապատվությունը։

Այս օրինակներին բնորոշ վեհի և ստորի «շեքսպիրյան» համակցությունների հետ մեկտեղ, սրանցում բացահայտ է նաև արվեստի ներդործության այն բազմանշանակությունը և համոզչականությունը, որի մասին այնքան շատ էին գրում Շեջսպիրի ռոմանտիկ երկրպագուները։ Շրջանցիկ և բարդ ուղիներով ընթացող ստեղծագործությունը հենց այն է, ինչին ձգտում են Արևմուտբի ժամանակակից արվեստագետները։ Այսպես, «Խաղաղ ամերիկացին» վեպում Գրինը չի տալիս իր հերոսուհի Ֆուռնկի դիմանկարն ամբողջովին։ Նրա նկարագիրը ընդգծվում է մի ջանի մտապահվող մանրամասներով. բարալիկ, փարուն մարմին, գրենն նունային, նենև շարժուձև, հնազանդունյուն, որով նա վառում է իր հերթական տիրակալի ծխամորճը, կինոֆիլմերը մանրամասն վերապատմելու մոլուցը և ճշգրիտ գիտելիքներ, որ նա ունի անգլիական արքունիքի բոլոր անդամների մասին։ Գրինը ուղղակիորեն չի խոսում Յուռնկի մասին, բայց մենջ նրա մասին ծայրաստիճան ճշգրիտ պատկերացում ենք կազմում, տեսնելով թե ինչպես մի սիրեկանի անսպասելի մահվան լուրն առնելով, նա, իսկույն ևեն, առանց հապաղելու պառկում է մյուսի՝ նախկինի, հետ։ Պատահական չէ, որ գրողը այդ կերպարը զուգորդում է Բոդլերի խորաթափանց աողերին.

> Իմ զավակ, իմ թույր, Սիրել լռության մեջ, Սիրել ու մեռնել Երկրում, որ նման է թեզ<sup>11</sup>...

Գրինը «Կարևլի" է փոխառնևլ ձեր ամուսնուն» պատմվածքում չի նկարագրում հերոսուհու արտաքին գեղեցկությունը, այլ նրան ներկայացնում է իրեն նվաստացնող հանգամանքներում։ Այսպես, հերոսուհուց (Գրինը նրանավել է Փուփի տիմարավուն անունը) և նրա ամուսնուց ավելի գեղեցիկ են միայն... ձիերը։ Իր գեղեցկությունը Փուփին կրում է հնամաշ սվիտերի նման, որը մոռացել է հանել։ Նա ժպտում է այնպես, ասես, օբյեկտիվի առաջ կանգնած լինի։ Գրինի վերարտադրած նյութական մանրամասները ևս ղուգորդվելով Փուփիի հետ, նվաստացնում են նրան. արցունքներից թրջված թաշկինակը հիշնցնում է ջրահեղձ գաղանիկի։ Փուփիի կողջին հայտնվում են վանդակում փակված մի թախծոտ դեղձանիկ և քամուց ծածանվող թաց սպիտակեղեն։ Նա մե՛րն տիսմարունյուններ է դուրս տալիս, մե՛րն անմեղ անամոնունյամբ ապշեցուցիչ խոսջեր է ջրնմնջում, որոնջ, սակայն, բխում են նրա անկեղծ դիտակցունյան խորջերից ու պարզասրտունյունից։ Սակայն, ակննարնային սիրո մասին Հնօրյա բանաստեղծի գեղեցիկ ու նախծոտ տողերը Փուփիի Հետ սուգորդելու շնորՀիվ ձախողակ Փուփիին բանաստեղծական կերպարի Հմայջ հեն Հաղորդում<sup>12</sup>։

Զարտուղի մեթոդներով է գործում նաև Այրիս Մերդոքը, երը ուղում է պատմել այն տան մասին, որտեղ դանդաղորեն մեռնում են հույսն ու բերկրանքը. նա մի քանի բառով նկարագրում է խոհանոցի լվացարանը՝ կեղտոտ ամանեղենի կույտով և մուրաբայի մնացուկներ պարունակող բանկաներով, որոնց մեջ սատկում են իշամեղուները («Միանգամայն պատվավոր պարտություն»)<sup>13</sup>։

Նույնքան ճշգրտորեն է Լ. Ф. Հարթենն կանխագուշակում կրթոտ, բայց հսասիրական սիրո կործանումը՝ նկարագրելով սիրեցյալների ժամադրավայրը. ցածլիկ, թունավոր մոլեխինդով փարթամորեն ծածկված մի ցախանոց («Միջնորդը»—«The Go-Between», 1966)<sup>14</sup>։

Այս օրինակներում բացահայտ է նաև ոչ միանջանակ իրադրության վարպետի՝ Շեջսպիրի ռոմանտիկական մեկնաբանության ժամանակակից վերաիմաստավորումը. Օթելլոն սպանություն է գործում, որովհետև պատվի մասին բարձր պատկերացումներ ունի<sup>15</sup>։ Մակբեթը՝ աղնիվ պատվասիրությունից մըդված է սպանություն կատարում։ Համլետն անգութ է հանուն բարության<sup>16</sup>։ Համապատասխանաբար՝ Մյուրիել Սփարջի վեպում դավաճանությունը դառնում է չարիջի դեմ պայջարելու ուղի («Միսս Ջին Բրոդին ծաղկուն տարիջում»-«The Prime of Miss Jean Brodie», 1961)։ Ֆաուլզի վեպում ցավ պատճառեն ու տառապանջները դառնում են զգայական դաստիարակության մեթոդ («Մոգը»)։ Գոլդինդի «Բուրդը» վեպում իր կամջին թողնված աղջնակի համար ցոփությունը ինջնահաստատման միջոց է, իր նկատմամբ լուրջ վերաբերմունջ արթնացնելու վերջին մի հույս։ Գրինի («Անմեղը»-«The Innocent», 1954) վեպում երկարատև մեղսակից կյանջ վարած տղամարդը անբարոյական ու անպարկեշտ է համարում այն նկարը, որն ինջը նկարել էր պատանեկան անմեղ տարիներին՝ ամենամաջուր մղումներով։

Ինչ խոսը, ժամանակակից գրողների շեջսպիրյան մեկնաբանությունները նրան համարժեջ չեն, մի բան, որն անխուսափելի է մի հարյուրամյակի ստեղծագործությունները մեկ այլ հարյուրամյակի լույսի տակ դիտելիս։ Այսպես, օրինակ, շեջսպիրյան նշանավոր «մկան թակարդը»՝ «պիես պիեսի մեջ», որտեղ խաղարկվող ներկայացումը դառնում է հիմնական գործողության մեկնությունը, ժամանակակից գրականության մեջ վերածվում է մի արվեստը մյուսի միջոցներով լրացնելու ու բացատրելու հնարամիտ եղանակի։ Այսպիսին է գեղանկարչության և պոեզիայի բարդ հարաբերակցությունը Ջ, Քե-102 րիի «Հավաստի աղբյուրներից» վեպում («The Horse's Mouth», 1944) կամ գրականունյան և կինոյի Հարաբերակցունյունը Ֆաուլզի «Դանիել Մարտին» վեպում, որտեղ Հերոսները իրենց Հետ տեղի ունեցող ամեն ինչ գնաՀատում են իբրև կինոսցենարի մի տեսարան։

ΧΧ դարի գրականությունը, անտարակույս, ընթանում է իր ուղիով, իր համար նախանջած օրինաչափությունների համաձայն։ Բայց դարաշրջանի հակամարտություններից ու բախումներից ծնված գեղեցկության պատկերացումը՝ այտին սև բծեր ունեցողի գեղեցկությունը, որ, Վիրջինիա Վուլֆի արտահայտությամբ, արատավոր, այլանդակության հետ զուդորդված գեղեցկություն<sup>17</sup> է, սկիղբ է առնում Շեջսպիրի բաղմաբովանդակ հակասական արվեստի ռոմանտիկական մեկնաբանությունից, արվեստ, որ հերջում էր դեկլարատիվությունն ու խրատականությունը հանուն մտքի, հույզի և այս ամենի բանաստեղծական վերարտադրման բարդ, դիալեկտիկորեն ճկուն հակադրությունների։ Մեծ դրամատուրգի ռոմանտիկական քննադատությունը ձեվակերպեց ողբերգական ռեալիղմի արվեստի օրենքները, որոնք հաստատվեցին անգլիական գեղադիտության մեջ և մինչև օրս էլ պահպանում են իրենց նշանակությունը։

#### **ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ**

- Черникова И. К., «Святая Иоанна» Бернарда Шоу, Свердловский Государственный педагогический институт. Научные труды. Сборник 259, выпуск 1, Свердловск, 1977; Irwine W. The Universe of G. B. Shaw. N. Y., L., 1949, p. 196— 199; Krabbe H. B., Shaw on Shakespeare and English Shakespearlan Acting. Aarhus, 1955; Silverman A. N., Bernard Shaw's Shakespeare Criticism.—\_PMLA\*, 1957, 1X, p. 723-728 (Publications of Modern Language Association of America).
- Дьяконова Н. Я., Английская историческая драма 1960-х годов. Сборник Literatura. Ученые записки ВУЗ-ов Литовской ССР, Вильнюс, 1979; Morowitz Ch. The Ascension of John Osborne, Modern British Dramatists, Ed. by J. R. Brown, London, 1968, p. 217—120; Gilman R. Arden's Unsteady Ground, p. 105—106, Brandt G. W., Realism and Parables. From Brecht to Arden. Contemporary Theatre. London, 1968, p. 53—54.
- G. Babcock R. W. The Genesis of Shakespeare Idolatry. (1796-1799). Univ. of North Carolina, 1931; Eliot T. S. Shakespearian Criticism. From Dryden to Coleridge. A Companion to Shakespeare Studies, ed. by H. Granville-Barker. Cambridge, 1934; Wellek R., A History of Modern Criticism, vol. II. London. 1955.
- Hazlitt W., Lectures on the English Poets. Complete Works. Ed. by P. P. Howe, vol. V, London, 1939-1934, p. 53.
- 5. Sh'u «UP/1/2 Abawinuh /unpfpawonue Jini 22 the um/ph dunte Joyce J., Ulysses. New York, 1961, p. 184-191.

to

- 6. Drew E., T. S. Ellot. The Design of his Poetry. New York, 1959. p. 34; Schneider E., T. S. Ellot., Univ. of Calif., 1975, p. 27.
- 7. De Quincey Th., On the Knocking at the Gates in Macbeth. De Quincey The. Works, Edinburgh, 1864, vol. XIII, p. 197.
  - 8. Murdock I., A Word Child, New York, 1975, p. 227.
  - 9. "King Lear". Act V. Sc. III.
- 10. Golding W., The Pyramid, 1976, p. 213.
- 11. Mon enfant, ma soeur,
  - Aimer à loisir,
    - Almer et mourir

Au pays gul te ressemble. Greene G. The Quiet American, M., 1959, p. 27.

- 12. Greene G. May We Borrow Your Husband? London, 1957, p, 15, 13, 9, 20, 22, 17, 18, 34, 41.
- 13. Murdoch Irls., A Fairly Honourable Defeat, 1970, p. 55.
- 14. Hartley L. P., The Go-Between, 1966, p. 42-43.
- 15. Մարերի ընթացրը տառացիորեն կրկնվում է Ջոյս Քերիի «Եթե չլիներ պատիվը». Not Honour More, 1955 վեպում։
- 16. "I must be cruel only to be kind" Hamlet, Act III, Sc. 4.
- 17. Woolf V. The Narrow Bridge of Art. Granite Hainbow L., 1958, p. 16. uniju mbgnud 2bgumhpimb Sudumpnul jachbuhp Sumh, 12 14:

#### чԱՐՊԻՍ ՍՈՒՐԵՆՑԱՆ

### ԴՈՍՏՈԵՎՍԿԻՆ ԵՎ ՇԵՔՍՊԻՐԸ

Ոչ խն մեկ, այլ մի քանի Հոգի, իմանալով, որ առաջարկ եմ ստացել այս կոնֆերանսում խոսելու «Դոստոևսկին և Շեքսպիրը» նյութի շուրջ և ընդունել եմ առաջարկը, ինձ Հարցրին. «Իսկ ընդՀանուր բան կա՝ Դոստոևսկու և Շեքըսպիրի միջև»։ Եվ ես, որ պատվավոր առաջարկն ընդունել էի երկյուղածությամբ, պատկառանքով, ներքին անՀանդստությամբ, կատակի նման Հնյող մի պատասխան տվեցի. «Թեկուզ այն, որ Տոլստոյը երկուսի մասին էլ բացասական է արտաՀայտվել»։

Ասում են՝ կատակի կեսը ճշմարտություն է։ Իսկ այս դեպքում, առանց չափաղանցության, լրիվ ճշմարտություն է «կատակը»։ Այսինքն ճշմարտություն է այն, որ Տոլստոյի բացասական վերաբերմունքի մեջ Շեքսպիրին, ու Anumntuhnt Shughter unp how un nich pum hut but wjumpuh Supy bu տվել իմ այդ պատասխանից հետո. «Մի՞նի Տոլստոյը բացասական է վերաբերվել Դոստոևսկուն»։ Զարմանալի չէ այս հարցը։ Շեջսպիրի մասին Տոլստոյի նշանավոր հոդվածը հանրահայտ է և նույնիսկ, այսպես ասած, այք ծակող։ Բայց բլերին են Հայտնի Դոստոևսկու մասին նրա Հակասական արտահայտությունները, որոնք դրականից դարձել են վերապահ ու հետղհետե ծայրահեղորեն բացասական։ Ելնելով իմ խնդրից, ստիպված եմ մեջբերելու ամենաբացասականը։ Կյանքի վերջին օրերին, «Կարամաղով եղբայրները» կարqueine unlihi, Salumaje of huduland apart t. «Ulubgh hupau te the huրողանում հաղթահարևլ զզվանքս հակագեղարվեստականության, թեթևամաության, ծեջծեջումի և լուրջ նյութերի նկատմամբ անպատշան վերաբերմունքե Հանդեպ»։ Ինչու" բերեցի այս տողերը։ Որովհետև այստեղ կա «հակադեղարվեստականություն» բառը, որ շատ հատկանշական է։ Չէ՞ որ Շեջսպիրի մասին։ էլ Տոլստոյի բոլոր դատողությունները, որոնք նույնքան և ավելի խիստ են, հանդում են նույն մեղադրանքին՝ ճակագեղառվեստականություն։ Եվ նա հաքախ կրկնում է, որ Շեջսպիրի սուտ հմայքը հեղինակությունների ստեղծած

նախապաշարմունքի հետևանք է։ Գրենե նույնն է ասում նաև Դոստոևսկու վերաբերյալ և նույնիսկ գարմանում է, նե ինչու են նրան այդքան շատ կարդում։

bbpbgbg, np mumby of publy funnged Shaba dummby ha humphy. սրանք հուշեր չեն, այլ ըստ էության կապ ունեն իմ բուն ասելիքի հետ։ Մի քանի խոսք միայն։ Շեջսպիրն ու Դոստոևսկին իմ վաղ պատանեկունյան առաջին ցնցող և անջնջելի տպավորություններն են եղել, ըստ որում ես ոչ մի գաղափար չունեի ոչ մի հեղինակության մանին, այս մեծ գրողների անունն անդամ լգիտեի։ Ինձ ցնցեցին մանավանդ Շեջսպիրի «Համլետր» և, մի ջիչ ավելի ուշ, Դոստոևսկու «Կարամազով եղբայրները»։ Ինչու՞ Տատկապես այս հրկու գյուխգործոցները։ Հիմնական պատճառը, երևի, այն էր, որ իմ հոգին երկփեղկվել էր չգիտեմ ո՛ր պահից, երբ գիտակցել էի, թե «շավդից դուրս սայթաքած ժամանակի» ծնունդ եմ ինքս, այսինքն՝ իր բազմահաղարամյա պատմության ամենամեծ ողբերդությունը ապրած ժողովրդի ծնունդ, մահից **Հողոպրած,** հարադատների կոտորածը տեսած, օտար երկիր ընկած, կյանքով ու հոգով երկփեղկված ծնողների ծնունդ։ Համլետի հոր ուրվականը ուղղակի իմ հոգու հետ է խոսել։ Իվան Կարամազովի նշանավոր «րմբոստությունը» ուղղակի իմ հոգուց է ժայթքքիլ։ Ու դեռ այն օրերից, դեռ անորոշ մի կապակցունյամբ, Շեջսպիրի և Դոստոևսկու այդ գլուխգործոցները, ինչպես նաև իմ ծնողների և իմ սեփական ճակատագիրը, գիտակցությանս մեջ առնչվել են աստվածաշնչական «Հոբի գրքի» հետ, որը եղել է իմ մանկության ուժեղապույն, խոովի, տպավորություններից մեկը, երը ընթերցում և վերընթերցում էի մեր տան միակ գիրքը Աթենքում՝ խոշոր, սևակազմ Աստվածայունյր։ Շեջրսպիրն ու Դոստոևսկին հետղհետե ավելի խորացան, մեծ տեղ գրավեցին իմ հոգում։ Ճիշտ է, Շեջսպիրի ստեղծագործությամբ հատկապես չեմ զբաղվել, բայց Գոստոևսկու ստեղծագործությանը, դեռ պատանեկության onbnhg, նվիրել եմ տարիներ՝ և՛ ուսումնասիրելով, և՛ Թարգմանելով։ Իսկ խորանալ Դոստոևսկու մեց՝ նշանակում է անպայման հանդիպել դարձյալ Շեջսպիրին։

Շեջսպիրը եղել է Դոստոևսկու ամենասիրելի հեղինակներից մեկը՝ Պուշկինի և Շիլլերի հետ։ Այդ սերն սկսվել է վաղ պատանեկության տարիներից ու տենլ է մինչև կյանջի վերջը։ Դոստոևսկին որևէ առանձին հոդված չի նվիրել Շեջսպիրին, բայց նրա վեպերում, սևագիր նոթերում, նամակներում մեծ դրամատուրգի մասին կան բաղմաթիվ ասույթներ, որոնջ համարյա թեղի արժեջ ունեն և հաճախ կարող էին խորիմաստ հոդվածի հիմջ դառնալ մեծ գրողի գրչի տակ, եթե առիթը ներկայանար։ Իսկ Դոստոևսկու արվեստի ուժը գնահատողները հաճախ, համեմատության համար, հիշատակել են Շեջսպիրին։ Բնական է, որ իմ ուսումնասիրությունների ընթացջում, երբ արդեն գիտեի Տոլստոյի բացասական կարծիջները Դոստոևսկու վերաբերյալ, պետջ է հատկապես անդրադառնայի նաև այն նշանավոր հոդվածին, ուր Տոլստոյը ուղղակի ջանջախիչ ջննադատության է ենթարկում անգլիացի մեծ դրամա-106 տուրդին։ Տասնչորս տարի առաջ Հրատարակած իմ մի էսսեում փորձել եմ արտաճայտել առաջին տպավորությունը այդ Հոդվածից, նաև այն, թե ինչպես այդ տպավորության Հակազդեցությունը Հետագայում առնչվեց Դոստոեվսկու Հետ։ Թույլ տվեք, նպատակաճարմարությունից ելնելով, այստեղ վեր-Հիշել այդ էջը։

Երը առաջին անգամ կարդում էի Տոլստոյի հոդվածը Շեքսպիրի մասին, uliquard querougu, shan degaddegh, shan mundhoh, a bee dhesmoph բոլորովին շփոթվել էի։ Տոլստոյի հանճարը ճնշել էր ինձ, բայց չէի հավաmnus, if mbumy apandad th adans Cheunhph Smimp, it ponopad' Smմարյա ծանր խռովը ապրեցի մի քանի ժամ։ Իսկ հետո՞։ Բացեցի «Լիր արewito wuqibabi le uhubah dhaumhu hupamis Aba Swahd bahar to th hupդացել, և ինձ Թվաց, Թե Շեջսպիրը ջան-ջան ծիծաղեց հանկարծ։ Սիրտա Թեննացավ, բայց այս անդամ էլ վիրավորված զգացի Տոլստոյի համար։ Ինչպե՞ս թե, մտածեցի, Տոլստոյը չի հասկացե՞լ։ Բայց անկարելի բան է դա։ As worphy funniles tuppugh usenge alp upputes state winds August the waպայման հասկանալ գաղանիքը։ Ուշ գիշեր էր, աշուն, դուրսը քամի ու անձրև։ A. Smulupt of munophung gunganafind aubym bus Bolug, Bb of putt ժամվա մեջ տարիներ եմ ապրել։ Եվ անմիջապես անդրադարձա, որ երբ Տոլատոյի վեպերն էի կարդում՝ ղպում էի վայրկյանների՝ կենդանի բաբախյունր։ Այս է գաղանիջը, մտածերի։ Երկուսն էլ նույն բանն են անում, այսինջն Հաղթահարում են մարդկային անցողիկ ժամանակը, բայց տարբեր չափումներով։ Շեջսպիրը, այսպես ասած, էյնշտեյնյան ժամերով է չափում մարդկային կյանքը և ճգնաժամային պահերից է դիտում անցյայն ու գայիքը, իսկ Տոյստոյը մեղադրում է նրան, Թե ինչու՝ վայրկյանների էվկլիդյան երգրիտ հաշիվը չի տալիս, ինչու՞ է խախտում հոգեկան ժամանակի առօրյա տրամաբանական ընթացքը։ Տոյստոյը իր հանճարեղ թվաբանությունն է պահանջում Շեջսպիրից, այն էլ ամենաճշգրիտ կոտորակներով, այնին, Շեջսպիրը իր հանճարեղ հանրահաշիվն է անում... Սույնն էր նաև Դոստոևսկու հանճարի յուրահատկությունը. նա էլ «հանրահաշիվ» անող էր, այն էլ, այսպես wowd, whow word and it is and the second of կացությունը, ընդերքի մադման ժայթքեցրեց, թափեց մակերեսին։ Ավելին, նա կարծես բոլորովին զանց է առնում աշխարհի էվկլիդյան պատկերացումը և աներևակայնլի, անհավանական թվացող ճշմարտություններ է բացահայտում։ Գուցե դրա համար է Էյնշտեյնն ասել. «Դոստոևսկին ինձ տայիս է ավելին, ջան որևէ գիտնական, ջան նույնիսկ Գաուսը»։ Դոստոևսկու համար մարդկային կյանքի որևէ րոպեն ակտիվ է իր խորադույն բովանդակությամբ, բայց նա հատկապես կանգ է առնում այն ճգնաժամային պահերի վրա, ուր պատմական ժամանակը նույնանում է, այսպես ասած, բացարձակ ժամանա-4h Shu ....

Թող պարադոթս չիվա, եխ ասեմ, որ Տոլստոյի այդ հոդվածը և «Ինչ է արվեստը» տրակտատը, ինչպես նաև Դոստոևսկու մասին նրա բացասական կարծիջները կարևոր են հենց այն իմաստով, որ դրանք յուրօրինակ փորձաբարի դեր են կատարում՝ ավելի լավ հասկանալու համար Շեջսպիրին և Դոստոևսկուն։ Գոնե ինձ համար այդպես է եղել, և ահա Թե ինչու եմ այսքան ծանրանում դրանց վրա։ Ջանալով ըստ էության ըմբռնել, Թե ինչու Տոլստոյը հակագեղարվեստական էր համարում Դոստոևսկղա, շարունակեցի հետաղոտել երկու տիտանների վերաբերմունքը իրար հանդեպ, համեմատել նրանց ստեղծագործությունը լայն իմաստով, և հանկարծ, ասես, լուսարձակի դեր կատարեց Տոլստոյի մի արտահայտությունը, որտեղ նա Դոստոևսկուն բնորոշում է որպես «մի մարդու, որ մահացել է բարու և չարի ներջին պայքարի ամենաթեծ պրոցեսում», և ավելացնում է. «Նա հուզիչ է ու հետաքրքրական, բայց չի կարևլի սերունդների համար ուսանելի հուշարձան դարձնել մի մարդու, որ ամբողջովին պայքար է»։ Ի դեպ, Շեքսակորի մասին էլ Տոլստոյն ասում է իբրև եղթակացություն, Թե նա չի կարող «կյանջի ուսուցիչ» լինել։

Խորագնին ջննությունը ցույց է տալիս, որ վերջիվերջո հենց ներքին պայքարի գեղարվեստական պոռնկուն արտացոլումն է, որ չի ընդունում Տոյստոյը, համարում է հակագեղարվեստական։ Ըստ իս, այստեղ է բուն աղբյուրը այն ժիսոման, որ նա ցուցաբերում է թե՛ Շեքսպիրի, թե՛ Դոստոևսկու և նման ուրիշ արվեստադետների հանդեպ, որոնց թվում, զարմանալի չէ, Հանդիպում ենջ և հին հույն ողբերգակներին, և Դանթեին ու Միջելանցելոյին, և «Ֆաուստի» հեղինակ Գյոթեին, և մանավանդ Բեթեովենին։ Շեշտում եմ Դեթեովենի պարադան, որովեսաև այստեղ ակնեայտորեն երևում է խնդրի taufinun. abd hadmaghunph umbadmanponifimi mamphi growin susbit, ababahl & Biland Salumashu, pusy um ih pugadand Photadbuh danghu ganջանի երկերը (ներառյալ Իններորդ սիմֆոնիան), որոնք նա համարում է «անիմաստ, անհասկանալի, այլանդակ, դեղարվեստական զառանցանջ», այսինջըն՝ այն երկերը, որոնց մեջ Բեթեռվենի նորարարական, տիտանական սիմ-Յանիզմը հասնում է հենց նևրքին պայքարի վիթիարի արտահայտության։ Եթեհ նայենը ըստ էության, Տոլստոյի նման ժիստումը պետը է բացատրել հրանով, որ արվեստի մեջ ներջին պայքարի լարված, պոռնկուն, դրամատիկ արտահայտությունը խորթ է նրա գեղարվեստական աշխարհրնկայմանը, նրա հանճարի բնությանը, որ էապես էպիկական է, հանդարտ, լայնաշունյ։ Եվ իր սեփական ներջին պայքարն էլ, որ նույնիսկ հարատևորեն տանցում է նրան թարու և չարի հարցերով, մղելով բարոյադիտական, ավելի ճիշտ՝ կրոնաբալողական որոնումների, նա թաքցնում է իր օրագրում, իսկ եթե արտանայառան էլ է իր գեղարվեստական երկերի մեջ, ապա զգում է, որ դա խանգարում է իր հանձարի էպիկական բնությանը, և դժգոհում է։ Հասկանայի է, ուրեմն, որ Դոստոևսկու վեպերը կամ Շեքսպիրի մեծ ողբերգությունները, 108

πραδε ամμαηջαվին ներջին պայքարի արտացոլումն են Համապատասխան դեղարվեստական միջոցներով, պիտի հակադեղարվեստական Եվային Տոլստոյին, և նա դրանց մեջ պիտի տեսներ «անբնականուԵյուն, չափազանցու-Ելուն, անհերեներենյուն», – որակումներ, որոնց նա հաճախ է ղիմում Գոստոևսկու և մանավանդ Շեջսպիրի մասին խոսելիս։ Ու մի՞թե, ըստ էության, Շեջսպիրի և Դոստոևսկու հանդեպ նման վերաբերմունքով Տոլստոյը իր սեփական ներջին պայքարը չի դատափետում։ Մի՞թե դրանով նա չի արտահական ներջին պայքարը չի դատափետում։ Մի՞թե դրանով նա չի արտահայտում իր թաջուն դժդոհությունը սեփական ներջին պայքարից, որ ոչ միայն խանդարում էր իր էպիկական հանձարին, այլև մղել էր ուղղակի ժխտելու իր անցյալ դեղարվեստական ստեղծադործությունը։ Եվ ավելին. մի՞թե դրանով նա չէր ընդվղում այն ազդեցության դեմ, որ կամա թե ակամա կրել էր Գոստոևսկուց ու Շեջսպիրից, ջանի որ իր ներջին պայքարով հոդեհարաղատ էր նրանց, որջան էլ իր էպիկական մտածողությամբ նրանց հակոտնյան լիներ։

Շեթսպիրին համեմատելով Հոմերոսի հետ, Տոլստոյը գտնում է, որ Շեջսպիրի մեջ լիովին բացակայում է գեղագիտական ղգացումը, նրա երկերը բացարձակապես ոչ մի ընդհանուր բան չունեն դեղարվեստի ու բանաստեղծունյան հետ, այնինչ Հոմերոսի երկերը գեղարվեստական են, բանաստեղծական, ինքնատիպ։ Իսկ երբ իր սեփական ստեղծագործությունն է բնորո-2nes, Salamaja Shand & Lucia Luganuha, Anuhumunta hata Sudbaumbind tuppuuu umwangnifimu unwehu abd shahumuh shme bi um homilugh te Բոլոր ժամանակների համաշխարհային գրականության մեջ Տոլստոյը մեծազույն ներկայացուցիչներից է հենց էպիկական մտածողության, որն ամենալայն իմաստով կարելի է կոչել նաև օբյեկաիվ-պատկեռողական։ Բայց չէ՞ որ համաշխարհային գրականության մեջ, հնագույն ժամանակներից սկսած, եղել է նաև մի այլ գեղարվեստական մտածողություն, որ նույնքան օրինաչափ է, որքան էպիկականը, և դրա կողքին ղարգացել է հաղարամյակների ընթացջում, նույնպես լինելով իրականության գեղարվեստական mpmmgnjnufp, հատկապես պատմության ճռնաժամային շրջաններում։ Էպիկական մտածողունյունը կոլեցինը օբյեկտիվ-պատկերողական, այս երկրորդ գեղարվեստական մտածողությունը կարող ենք կոչել նեւկոնֆլիկտային կամ սուբյեկտիվվերլուծողական-համադրական։ Իշարկե, այս երկու գեղարվեստական մտածողությունները պարսպով չեն անջատված իրարից ու փոխներթափանցում են, բայց կարևորը մեկի կամ մյուսի գերակշռությունն է այս կամ այն հեղինակի մեջ, դոմինանտը, ուստի կարող ենք, հստակության համար, առանձին դիտել այս երկու հիմնական ուղղությունները։

Եթե էպիկական մտածողության հայրը Հոմերոսն է, այս ներկոնֆլիկտային մտածողության հայր պետք է համարել, կարծում եմ, այն անծանոթ հեղինակին, որ ստեղծել է «Հորի դիրքը»՝ մարդկային մտքի ամենահանճարեղ

hanmafiline fibhn f blin hlanefine ibd Sweybeh iby h nby, win shepp ywa shu է, որող չափով հիշեցնում է հին եգիպտական «Հիասթափվածի զրույցը hp fnant flow unbur, unithul «Phyaudbyp». L, huyabu hupanid bup Umhնողայի «Աստվածաբանա-քաղաքական տրակտատում», Աստվածաշնչի մեց մացված է որպես այլ լեզվից թարգմանություն։ Ի՞նչն է այդ առականման պատմության բուն էությունը։ Կարճ ասած, արդարակյաց մարդուն փորձության է հնթարկում աստված, հանձնելով նրան սատանայի ձեռքը, և բարի ու յար ուժերի մրդակղության զոհ դարձած շորը, ճգնաժամային վիճակի մեց ընկնելով, երկփեղկվում է Հավատքի և տարակույսի, օրհներդության ու անհծջի միջև. պատասխանելով իր բարեկամներին, որոնք մխիթարում են նրան ու միաժամանակ մեղադրում հանուն աստծո, Հոբը անընդհատ ըննում է իր անհասկանայի ճակատագիրը, աշխարհը և ամեն ինչ, բողոքում անարդարության և անպատիժ մնացող չարությունների դեմ, ու իր անմեղության դիտակղությամբ՝ ուղում է վիճել աստծո հետ, իր ուղին պաշտպանել նրա unus, what & shug «inus the internet and and internet in the property ի վերջո փոթեորկի միջից Հայտնվում է աստված և, պատասխանելով նրան, խոսում է տիեցերական գոյի վսեմության մասին, տալիս է առեղծվածային հարդեր, որոնց պատասխան չունի Հոբը։ Եվ նշանակալից է, որ ի վերջո աստված կրկնակիով է վարձատրում Հոբին, որ բողոքիլ էր, բայց չէր չարացել chapanifimi sty, hul subach wunda uput staungang pupthusubah dam րարկանում է, ասելով. «Դուք իմ մասին ճիշտ չխոսեցիք, ինչպես արեց իմ **бшиш** Дири»:

υ ωյստեղ հնարավորուθյուն չունեմ հանգամանորեն հիմնավորելու այս տեսակետը. դա արել եմ Դոստոևսկու մասին իմ էսսե-ուսումնասիրության մեջ։ Այստեղ կարող եմ միայն հաստատումներ անել։ Այսպես ուրեմն, ճգնաժամային իրավիճակ, երկփեղկվածություն, ներջին պայքար, գաղափարական վեճ, կեցության հիմնական խնդիրների խորաղննում, բարու և չարի սուր հարցադրում, լինել թե չլինելու խնդիր, մի խոսքով՝ ճշմարտության որոնում մարդկային անմիջական իրականության փորփրումով, և ի վերջո, մեծ առեղծվածի առաջ, տիեղերական գոյի վսեմության, մեծ ներդաշնակության պատկերը իրրև պատասխան։ Ահա թե ինչ ենք տեսնում «Հորի գրջում»։ Եվ այս բոլորը՝ ոչ թե Հովսեփ Գեղեցիկի պատմության էպիկական պարզությամբ, որով իրավացիորեն հիանում է Տոլստոյը, այլ բանաստեղծական չափապանցությամբ լի երկխոսություններով, որոնք խորապես հուղում են Դոստոևսկուն, հասցնելով «հիվանդագին ցնծության» և արտասուջի, ինչպես նա գրում է կնոջը ուղղված մի նամակում։

Բոլոր այս հատկանիշները և դրանց զարգացումը տեսնում ենջ այն դեղարվեստական մտածողության մեջ, որ կոչեցինջ ներկոնֆլիկտային կամ սուբյեկտիվ-վերլուծողական-Համադրական, և որի գագաթներն են համաշխարհային գրականության մեջ հենց Շեջսպիրը՝ հատկապես իր չորս մեծ ողբերգություններով ու մանավանդ «Համլետով», Դոստոևսկին իր ամբողջ ստեղծագործությամբ ու մանավանդ «Կարամազով եղբայրներով»։ Չեմ կարող այստեղ չասել, որ հավասարազոր գագաթ է նաև, տվյալ գեղարվեստական մտածողության մեջ, Նարեկացին իր «Մատյան ողբերգության» վիթիարի պոեմով, որի բուն ոգին յուրօրինակ մի համլետականություն է դեռ շեջսպիրյան Համլետից առաջ, ուղղակի տիեզերական համլետականություն՝ «ի խորոց սրտից խոսք ընդ աստուծո»։ Ես սիրով կընդլայնեի այս զեկուցման նյութը, մեծ դրամատուրգի և մեծ վիպասանի հետ զուգադրելով նաև մեծ բանաստեղծին, որին ֆրանսիացիք կոչել են «Հազար թվականի բանաստեղծը», և կվերնադրեի՝ «Դոստոևսկին, Շեջսպիրը և Նարեկացին»։

Ճգնաժամային իրավիճակը, առհասարակ, այն նախապայմանն է, պատկերավոր ասած՝ այն փոթորիկը, որ հարուցում է նաև կրքերի փոթորիկ հոզիներում, և ահա ի հայտ է գալիս նաև մարդկային կեցության հակասությունների փոթորիկը։ Գուցե արտաքուստ սովորական կամ արտասովոր, բայց իր էությամը բազմանշանակ դեպքն է, որ ճգնաժամային իրավիճակ է ստեղծում։ Այն գլխատառով Դեպքը, որ Դոստոևսկու պոետիկայի հիմքն է կազմում, ինյպես ինջը ասում է բաղմիցս, իրեն համարելով ոչ Թե բարջեր ու կենցաղ նկարադրող, այլ դեպքի տարեգրող։ Նույնը կարող էր ասել Շեջսպիրը։ Թե՛ Դոսառևսկու վեպերը, թե՛ Շեջսպիրի ողբերգությունները կառուցված են նման դեպքի շուրջ, որի առաջացրած մրրիկում կրքերը իրար են բախվում ոչ միայն mapphp Suppluing Shok, will with Sh Alpundan Shand upunde Mana". Որովհետև դեպքի բնույթը մեծ իմաստով մի հանցագործություն է, բնական ու մարդկային օրենքների սահմանազանցում, որը կեցության հակասություններն է ի հայտ բերում և ստեղծում է ոչ միայն կրքերի, այլև այդ հակասությունների բախման խոր դրամատիզմ։ Այդ դրամատիզմը արտահայտվում է Shonuh bouhbouhudmidigi

Բացահայտելով հերոսի երկփեղկվածությունը, ներկոնֆլիկտային մտածողության հանձարը մարդկային հոդին բաց է անում ներսից, շուռ է տալիս, դուրս է բերում այն, ինչ կատարվում է հոդու ամենախոր ծալջերում և կարող է անհավանական, ֆանտաստիկ թվալ, երբ ի ցույց դրվի էպիկական մտածողության հայացջի առաջ, որը բնականոն մարդկային հայացջն է և կյանջի բնականոն թվացող ընթացջն է տեսնում գունագեղ այլազանությամբ ու բազմազանությամբ։ Ահա թե ինչու Դոստոևսկու արվեստին տրվել է «ֆանտաստիկ իրապաշտություն» որակումը։ Նույնը լիովին պատշահում է նաև Շեջսպիրի արվեստին։ Եվ առհասարակ, երբ խորանում ես Դոստոևսկու այն բնորոշումների մեջ, որ նա տալիս է իր սեփական ստեղծագործությանը, նաև Շեջսպիրի υտեղծագործությունն ևս պատկերացնում։ Իրոջ, ինչպե՞ս կարելի է Շեջոպիրին չշիջել, կարդալով շետևյալ տողերը, որ Դոստոևսկին կյանջի վերջում գրել է իր մի նոթատետրում. «Ինձ շոգերան են կոչում. Ճիշտ չէ, ես լոկ իրապաշտ եմ գերագույն իմաստով, այսինջն՝ պատկերում եմ մարդկային շոգու բոլոր խորջերը»։ Այո՛, դեռ իր կենդանության օրոջ «մեծագույն շոգերան» են կոչել Դոստոևսկուն, բայց նա չի ընդունում։ Ինչու՞։ Որովշետև այն, ինչ նա տեսնում և ի շայտ է բերում մարդկային շոգուց որպես գերագույն իմաստով իրապաշտ, գտնվում է սովորական, այսպես ասած էվկլիդյան շոգերանությունից այն կողմ և թվում է անշավանական ու ֆանտաստիկ։ Այդպես չե՞ն թվացել նաև Շեջսպիրի շայտնարերումները մարդկային շոգու խորջերից, դառնալով անշատնում մեկնարանության տոարկա՝ մինչև այսօր։

Վերոհիշլալ տողերից առաջ Գոստոևսկին գրել է. «Լիակատար իրապայաությամը գտնել մարդու մեջ մարդը»։ Ահա նրա ամբողջ ստեղծագործության պիավոր սկզբունքը, հիմնական նպատակը և, ըստ իս, Դոստոևսկուն հասկաhunni pat putunite 260g un funuer bu junit bi unt Cheumpoh anoffsnha, mubu hupanut ba upu baut at haput ah unfumburanut Upawak. ի՞ն, է անում Շեջսպիրն էլ վերջին հաշվով. հենց լիակատար իրապաշտու-Bude dupper dby dupph & gentied, gentied & terithey Uulphok dby, huպես Դոստոևսկին մարդկայնության Թեկուդ մի նշույլ է գտնում նույնիսկ Ushpayuhadh she Umpan dhe supap quibb' howhuhard & hyuheh abamգույն բանաստեղծականությունը հայտնաբերել ամենաճշմարիտ գեղարվեստականությամբ։ Եվ այս ֆանտաստիկ կոչված իրապաշտությունը կարելի է կոչել նաև բանաստեղծական իրապաշտություն։ Իսկ «չափաղանցություննե՞pp», որոնց մեջ Տոլսաոյը նույնիսկ «անբնականություն» և «անհեթեթություն» t mbuundi Uin', win Shug puuuunbaduuu judunguugar. Binduubpad Pauառևսկին ու Շեքսպիրը (ինչպե՞ս չհիշեմ նաև Նարեկացուն) հայտնաբերում են այն, ին։ չի երևում կյանքի մակերեսին, իրենց հերոսների բերանով ասում են այն, ինչ չի ասվում առօրյա խոսքերով, այլ ղգացվում, մտածվում, ապրըվում է հոգու խորքերում։ Եվ այդպիսով նրանք բաց են անում իրենց սեփական հոդու խորքերը, մարդկային ընդհանրական եսը իրենց մեջ, իրենց սեփական ներքին պայքարը՝ այլազան հերոսների միջոցով մարմնավորված։ Դա դեղարվեստական խոստովանանը է։ Ահա Թե ինչու նրանց երկերը խռովում, muhundpu bu wund aby, pugy und pahye bu muthu aby Sagate, pahye դեպի տիեղերական գոյի վսեմությունը, որի մեկ մասնիկն ենջ յուրաջանչյուրս She palan Spappud Smunbad:

Ես այլևս չեմ անդրադառնա այն Հարցին, Թե նրանք, շուռ տալով մարդկային Հոդու խորքերը, շուռ են տվել նաև դրամայի և վեպի ժանրերը, դարձել մեծադույն նորարարներ, որոնց արտառոց Թվացող արվեստը շփոթու-112 βιωն է մատնել ոչ միայն սովորական ողջամտուθյունը, այլև ողջամտուθյան հանձարներին՝ Վոլտերին կամ Տոլստոյին։ Չեմ անդրադառնա նաև ուրիշ ղուգահեռների։ Ավելացնեմ միայն, որ ներկոնֆլիկտային մտածողուθյան հանձարներին հատուկ է նաև մարգարեական շունչը, ոսկեդարային երաղանբը, ծուռը շտկող մեծ մարդկայնուθյան իդեալը։ ԵԹե Շեջսպիրի «Փոթորիկը» կոչվել է նրա բանաստեղծական կտակը, ապա Դոստոևսկին էլ թողել է բանաստեղծական մի կտակ՝ «Ծիծաղելի մարդու երազը» ֆանտաստիկ պատմըվածջը, որ նրա խորագույն երկերից է։

Երկուսն էլ խիստ այժմեական են Թվում այսօրվա տագնապած, մեծադույն ձգնաժամի առաջ կանգնած աշխարհում, Թվում են մեր ժամանակակիցները, որովհետև ձգնաժամային իրավիճակի, ներքին պայքարի բանաստեղծներ են ու մարդկության ոսկեդարը երաղողներ։

Suubnibudju Inumhukhb unbi է hp bipnpp գրած մի buduknid. «Մարդը գաղանիք է։ Պետք է Հասկանալ այդ գաղանիջը, և ենե ամթողջ կյանքդ Հատկացնես Հասկանալու, մի՜ ասա, որ ժամանակ ես կորցրել։ Ես զբաղվում եմ այդ գաղանիջով, որովՀետև ուղում եմ մարդ լինել»։ Իսկ շատ տարիներ Հետո, «Դևեր» վեպի սևագիր նոներում, նա գրել է Հետևյալ տողերը, որոնք, ըստ իս, խորագույն բնորոշում են տալիս Շեքսպիրին և կարող են նույնունյամբ վերաբերել իրեն՝ Դոստոևսկուն։ ԱՀա. «Ամբողջ իրականունյունը չի սպառվում առօրյայով, որովՀետև նրա ահագին մի մասը առօրյայի մեջ պարունակվում է որպես դեռ ներփակ, չարտահայտված ապագա խոսջ։ Մերն ընդ մերն Հայտնվում են մարգարեներ, որոնք կռահում և արտահայտում են այդ ամբողջական խոսքը։ Շեքսպիրը մարդու մասին, մարդկային Հոգու մասին»։

δι υωμωίο Υπουππλυίας համար, βύχαδυ նաև, անկասկած, Շեջսպիրի համար, բπώ մեծուβյունը կյանջն է, աշխարհը՝ տիեղերական իր վսեմուβյամբ ու անհուն խորուβյամբ, իր հակասուβյուններով ու ներդաշնակուβյամբ։ Դեռ ջսան տարեկան հասակում նա գրում էր եղբորը. «Մի տեսակ լայնանում է հոգիս՝ հասկանալու համար կյանջի մեծուβյունը»։ Իսկ շատ տարիներ հետո գրում է նաև հետևյալ տողերը, ուր դարձյալ Շեջսպիրն է հիշատակվում. «Իրոջ, ուշադիր նայեցեջ իրական կյանջի որևէ մի փաստի, որը նույնիսկ բոլորովին աշթի չի ընկնում առաջին հայացջից, և ենե ի զորու եջ ու աչջ ունեջ, այդ փաստի մեջ կտեսնեջ այնպիսի խորունյուն, որ Շեջսպիրն անդամ չունի»։ Եվ սա էլ, կարծում եմ, այնպիսի գնահատական է, որով ամրողջանում է վերոհիշյալ խորագույն բնորոշումը, որ Դոստոևսկին տալիս է Շեջսպիրին, և համահնչուն է այն նշանավոր խոսքի հետ, որ Շեջսպիրն է ասում իր Համյետի բերանով.

> Որջա՜ն րանհր կան, Հորացիո, հրկնջում և հրկրի վրա, Որ հրբևիցե փիլիսոփայունյունդ չէ իսկ հրաղել։

Կուղեի վերջացնել Շեջսպիրի մայրենի լեղվով կրկնելով այս անմահ տոգերը, որ շատ շատերը պետք է ականջի օղ անեին այսօրվա աշխարհում.

> There are more things in heaven and earth, Horatio, Than are dreamt of in your philosophy.

## ելսոսորա Վարդանցան

# ՇԵՔՍՊԻՐԻ ՀԵՐՈՍՆԵՐԸ ՀՈՎՍԵՓ ԷՄԻՆԻ ՀՈՒՇԵՐՈՒՄ

1792-ին Լոնդոնում լույս տեսավ ազգային ազատագրական շարժման նշանավոր դեմբերից մեկի՝ Հովսեփ Էմինի (1726—1809) «Հայազգի Հովսեփ Էմինի կյանքը և արկածները՝ գրված իր իսկ կողմից անգլերենով»<sup>1</sup> խորագիրը կրող հուշագրուՅյունը, որի մեջ, ինչպես դիտված է, հիշված են Շայլոկը և ՕՅելլոն։ Գրբի ընՅերցումից պարզ է ղառնում նաև Համլետի կերպարի ներկայուՅյունը, որի օգնուՅյամբ Էմինը մի ամբողջ գրվագ է կառուցել։

Շեջսպիրյան հերոսների անդրանիկ հիշատակության փաստը բացատրելի է հայ լուսավորական աշխարհայացջի ինջնատիպությամբ, աշխարհայացջ, որ ձևավորվեց թուրջ-պարսկական լծի տակ հեծող Հայաստանից դուրս՝ հնդկահայ համայնջում։

Հայ լուսավորական շարժման սկզբնավորումը մեր բանասիրությունն աղերսում է XVIII դարի 70-ական թվականներին Մադրասում տպագրական \*րատարակչական գործի հիմնադրման, աղգային-աղատագրական պայքարի գաղափարախոսության առաջին երկերի երևան գալու փաստի հետ²։ Սակայն տվյալները վկայում են, որ իբրև աշխարհայացք այն շատ ավելի վաղ է զարգացում ունեցել։

<sup>ի</sup> տարբերունյուն անդլիական Լուսավորականունյան, որի կազմավորման ըննացքի մեջ նշանակալից դեր խաղաց իմաստասիրական, տեսական միտքը, <sup>Հ</sup>այ լուսավորական աշխարհայացքը XVIII դարի առաջին կեսում ձևավորվեց իբրև ժողովրդական մտածողունյուն։ Այստեղից՝ ոչ նե ամեն ինչի չափանիշ հանականունյան՝ նոր աստվածունյան, անվերապահ ընդունում, այլ մարդու հասարակական գործունեունյան, մարդու սոցիալական էունյան, նրա աշխատանքային կապերի աստվածացում։ Այսինքն, ենե անդլիական մտահայեցունյամբ մարդն ամենաղոր էր բանականունյամբ՝ վերացական մտքի գործունեունյամբ, որով պետք է հաստատվեր մարդու աղատունյունը և հասարակական ներդաշնակունյունը, ապա հայ ժողովրդական մտքի պատկերացումներով նույն խնդիրների լուծման ուղին կամ մարդու ամենաղոր լինելու հիմքը աշ-

խատանջն էր, արարումը։ Նախ, որովհետև արարումն աստվածացված էր ջրիստոնեական գաղափարախոսունյան մեջ, ապա՝ շահագործված կապիտալիստական արտադրաձևի հաստատումով։ Այս հակասունյունը լուծելիս հնդկահայերը հակվեցին ջրիստոնեունյան շտեմարանի «գիտական» իրացումով երկրային, իրական հոգսերի կարգավորման գաղափարին, որն ըստ էունյան նշանակում էր և՛ ջրիստոնեունյան, և՛ բանականունյան վերացականունյան բացասում։

Մադրասի Միլափոր արվարձանում 170?-ին «շինած կամ վերաշինած»<sup>3</sup> υ. Թովմասի եկեղեցու մակագրությունը՝ «Շինեցավ գաւիթ դրան υ. եկեղեցւոյ արդեամբ խոջա Ջագարի որդի Սաֆարին»<sup>4</sup>, էապես տարբերվում է այս տիպի գրառումների ավանդական ձևերից։ Միմիայն արարումը՝ աշխատանբի նյութական-գործնական փաստը, սոցիալական սկիզրը ընդգծելու և իր անվան վավերացման մեջ երևում է հավերժության հասնելու ձգտումը։ Այսինըն, մարդու հասարակական էությունը, որի մեջ դրսևորվում են իր՝ վերջավոր, մահկանացու էակի անսահման հնարավորությունները՝ անմահության երաշխիբը, մի գիտակցված հատկանիշ, որ մարդը մի ժամանակ վերագրեց աստծուն, XVIII դարի սկղբում Ջագարի որդի Սաֆարը ետ է առնում իր նմանին ընծայած շնորհը և ինքը ներկայանում ոչ իբրև աստծո ծառա, այլ իբրև մարդաստված։

Նույն Միլափոր արվարձանում մինչև 1740 թ. կառուցված ս. Ռիտայի և ս. Ղաղար հկեղեցիներն իրենց մակադրություններով՝ «Յիշատակէ Հայոց աղգին թիւն Փրկչի 1729»<sup>5</sup>, «Յեկեղեցիս յիշատակէ աղգիս Հայոց միայն»<sup>6</sup>, ինչպես նաև դավանանջների դեմ արշավի ելած և հավասարություն, եղբայրություն, աղատություն հաստատող Վեպրի թաղամասի ս. Կույսի (Shրամոր)<sup>7</sup> եկեղեցին իրենց գոյության խորհրդով իրացնում էին հնդկահայերի հասարակական իդեալը, վավերացնելով իրական աշխարհի հակասությունների ըմրըոնումը՝ մարդու և հասարակության միջև ծաղած մարդատյաց դրսևորումներին ընդդիմանալու գիտակցական պոռթկումը։ Օտար միջավայրում անցյալի պատմական վկայության՝ եկեղեցու անհրաժեշտության գիտակցությունը, հերոսական ոգու արթնացումն ու աղդասիրական կորովը, և ամհնակարևորը, դարի «պվտավոր նպատակը»՝ անձնական շահը հասարակական բարօրությանը ենթարկելու մղումը այս աշխարհին վերաբերող տվայտանջներ էին, միմիայն երկրավոր։ Այսինջն՝ վերացականության սիմվոլը չէր անտեսվում, այլ դառնում էր մարդ-լինելություն հարաբերման մի նոր գոյաձև։

Դարի առաջին կեսին համայնջը համակած գաղափարական ըմբռնումների հետագա ընթացջի ապացույցներից է Աբրահամ Կրետացու «Պատմության» (Կալկաթա, 1796), անդրանիկ հրատարակության «Ոմն բանասերի»<sup>8</sup> գրչին պատկանող «Առաջաբանը» և չափաղանց ծավալուն «Ներածությունը» (Ա\_ՃԺԹ) գրված ի պաշտպանություն քրիստոննության և ընդդեմ «յանհաւատ և յանաստուած մոլորչաց՝ դէիստ և աթէիստ ասացեալ ամբարշտաց»<sup>9</sup>։

Հայ լուսավորական աշխարհայացքը, սկզբնավորվելով Զագարի որդի Սաֆարի գրառումից՝ մարդու և հասարակության դիալոգից, վերաճեց հայոց ազգի լինելության գաղափարի կամ հայ հասարակության և աշխարհի երկխոսության, հենակետ ունենալով մարդու հասարակական էության անափ, անսահման հնարավորությունների ըմբռնումը, որին հավելվեց առավել անեզը՝ վերացական մաքի գործունեության ձևը. բանականության բովանդակ պատկերացումները և բարոյագիտության միջոցով հասարակական կյանքը կարգավորելու պատրանքը՝ բարեկիրթ մարդու դերը գերագնահատող հավատը։

Աշխատանջային գործունեության կայուն ասպարեզի որոնումները, Հայրենիքի ազատագրման գաղափարը գերիշխում և տնօրինում են Հայերի մտածողությունն ու գործունեությունը, կրոնի, եկեղեցու լինել-չլինելը։ Հայրենիքլինելություն խորհուրդն իմաստավորում է ամեն բան, դառնում հնդկահայերի կեցության բովանդակություն։

Այս գաղափարների գրական անդրադարձն է Հովսեփ Էմինի հուշագրությունը։ Շեջսպիրյան հերոսներն, իբրև դնահատության չափանիշ, տեսանելի հն դարձնում շարադրանջի կարևոր առանձնահատկությունը՝ փաստականի և գեղարվեստականի զուգակցման տենդենցը, որն առավելապես դրսևորվել է ինջնապատկերման սկզբունջի մեջ։ Էմինը, արձանադրելով իր արածը, ինչպես Ջագարի որդի Սաֆարը, ապավինում է աստծո գաղափարին, որովհետև, ինչպես Սաֆարի արձանադրության մեջ, իր արածի գիտակցությամբ Էմինն ինջն է հավասարվում աստծուն։ Հուշագրողը գունաղարդել է իր նկարագիրը, ընդգծել դրա մարդկային և բարոյա-հասարուկական արժանիջները։ Գեղարվեստականացման պրոցեսը պայմանավորել են երկու հանգամանջ։ Նախ՝ ֆանատիկ նվիրումով հայրենիջի աղատագրմանը ծառայագրված և ձախողված մարդու հոգերանությունը, ողբերգական ապրումը։ Խառնվածջի, նկարադրի խիստ առանձնացումով, ինչպես ողբերգության ժանրում, ցույց է տրվում մարդ-հասարակություն իրական կոնֆլիկտը՝ նրա հասարակական-ջաղաջական գործունեության ձախողման պատճառը։

Ապա՝ հնդկահայնրի հասարակական մտածողությունը։ Այսինքն, պրակտիկ գործուննության գաղափարը կամ մարդ-աստված ըմբռնումը հուշնրում դրսևորվում է ինքնապատկնրման սկզբունքի մնջ կամ հասարակական գիտակցության ձևը դառնում է գնղարվնստական մտածողության հիմք։

Հովսեփ Էմինի արածի հասարակական իմաստը, որը նա ընդգծել է հատկապես, եղել է նկարագրվող ժամանակահատվածի, պատումի կառուցվածքի, վերհիշվող դրվագների, ինքնապատկերման սկզբունքի առանցքը։ Շարադրանքի այս հիմնապայմանով «Կյանքի» մեջ չեն ընդգրկվել շատ ու շատ մասնադեպեր, որոնց շնորհիվ դյուրին կլիներ իմանալ, Թե օրինակ Էմինը Դրուրի

ևյն խատրոնում Դեյվիդ Գարրիկի շեջսպիրյան որ դերակատարումներին է ներկա եղել, կամ՝ արդյոջ էդմունդ Բըրջն է հանձնարարել նրան կարդալ Շեըսպիր ի Թիվս այլ գրջերի, Թե աղնվաբարո դուջս ՆորԹումբըրլենդի գրադարանում է նա սերտել «Համլետը», կամ՝ Անգլիայի կրթված կանանց Թագուհի և էմինի ողջ կյանջի պաշտելի կուռջ էլիղաբեթ Մոնտեգյուի նշանավոր սալոնում, երբ է կայացել էմինի ծանոթությունը տեր և տիկին Գարրիկների հետ, որոնց նա հղում է իր խորին հարգանջը բժիշկ Մընսիին առաջած նամակի (1757, 22 օգոստոսի) հետգրության մեջ։ Անտարակույս, նրա կյանջում տեղի է ունեցել ավելին, բայց հուշերի խնդրից դուրս է եղել այդ փաստերի նկարագրությունը։

Էմինը գրել է փաստագրական գործ, բայց «Կյանքը» շարադրելիս մասամբ առաջնորդվել է անգլիական լուսավորական վեպի կառուցվածքային սկզբունըներով, որովհետև վեպը՝ անձնական կյանքի պատմությունը, կառուցված հավաստիության պայմանականության վրա, իր կազմավորման շըրջանում հրամցվում էր իբրև իրական եղելություն, ինչպես հավաստիացնում էին ընթերցողին Դեֆոն, Ֆիլդինգը, Ռիչարդսոնը։

Մեմուարում Շայլոկը, Օթելլոն հանդես գալով իբրև գեղարվեստականացման հնարանք, դրսևորում են երևույթների, կենսական խնդիրների հեղինակի ասոցիատիվ ընկալումների տրամաբանությունը։ Գիտակցության և կեցության գեղարվեստականորեն կամրջող ձևի՝ պատկեր-համեմատության մեջ, էմինի հասարակական-քաղաքական հայացքներն են, որտեղ Շեքսպիրը մուտք է զործում իբրև աշխարհայացքի դրսևորման արտահայտչաձև։ Բարոյագիտական տեսությունների նորմերով կաղապարելով իր նկարադիրը, օժտելով այն Համլետի, Օթելլոյի բարեմասնություններով, նա դրանով իսկ կասկածի տակ է առնում մարդու վերաղաստիարակման միջոցով աշխարհի վերակարգավորման Բանականության առաջադրած պատկերացումները, ցույց է տալիս դրանց 118 անձիմն, պատրանջային բնույթը։ Իր առաջինությունների ընդգծված պատկերումով կարևորվում է հասարակության ղարգացման օրինաչափությունների իր անձից ղուրս՝ իրական աշխարհինը լինելու հանգամանջը, մի հայացջ, որ նրան մոտեցրել կամ տարել է դեպի Շեջսպիր։ Հանգամանջների դերի ըմբռնումը, հանգամանջներ, որոնջ ունեին ղարգացման ուրույն տրամարանություն, չէին պայմանավորված իր անձի արժանավորությամբ և հենց այդ պատճառով արդելջ հանդիսացան իր իդեալի իրականացմանը, առավել պարզ է դառնում իր գունաղարդված նկարագրի հետ ունեցած փոխհարաբերության մեջ։ Իսկ Շայլոկի օգնությամբ բնութագրելով ժամանակի բուրժուա-առևտրական դասը, էմինը գրենն հասնում է երևույթների պատճառականության ըմբռնմանը։ Որովհետև, ենե էմինը, շեջսպիրյան հերոսների նման, ձախողվել էր՝ լիմանալով իր խնդրի իրականացման ուղիները, ապա հուշերը գրառել էր ճշմարիտն ու արժանավորը կռահելուց հետո։ Դա է վկայում գործի գեղագիտությունը՝ շեջսպիրյան հերոսների «աննկատ» ներկայությամը։

Մեմուարում հիշված Շեքսպիրի առաջին գործը «Վենետիկի վաճառականն» է։ 1753-ին Լոնդոնում Էմինը պարաք է վերցնում հայ վաճառական Ստեփաննոսից։ Հիսուն օր անց «առատաշնորհ» հայաղգին ետ է պահանջում իր տված գումարը կամ առաջարկում ստորագրել չափաղանց ծանր մի պարտամուրհակ։ Էմինը վիրավորում է նրան. «Ստեփաննոսը գունատ էր ինչպես մահը, նմանվելով Շայլոկին՝ «Վենետիկի վաճառականի» ժլատ հրեային»<sup>10</sup>։ Շայլոկի հետ ունեցած ղուգորդության հիմքով տարբեր առիթներով Ստեփաննոս և հայ վաճառականներ հասկացությունների փոխարեն Էմինը կիրառում է նաև «հայ վաճառականներ հասկացությունների փոխարեն Էմինը կիրառում է նաև «հայ հրա»<sup>11</sup> ընդհանրացնող արտահայտությունը։ Մտքի գեղարվեստական կառուցվածքի՝ համեմատություն-պատկերի, երևույթների ուղղակի կապի մեջ արտահայտված խորհուրդը, նրա մտածողության տրամաբանությունը, նրա հայեցակետը հավաստվում են բուրժուա-առևտրական դասի կերպարնկարագիրն ամբողջացնող այլ մասնադեպերով։

Շեջսպիրյան հերոսի օգնությամբ Էմինը լուծել է երկու խնդիր։ Նախ՝ երանգավորել իր նկարագիրը վաճառական դասի հետ ունեցած փոխհարաբերության մեջ, ապա՝ ստեղծել հայ վաճառականների ընդհանրացնող դիմանկարը։ Եթե այս դրվագում նրա վերաբերմունջը գեղարվեստական դրսևորում է ստացել, ապա Անգլիայի պետական ջարտուղար Վիլյամ Փիթին առաջած նամակում (1758, մարտ) նա ուղղակիորեն ընդգծել է այդ հակադրությունը<sup>12</sup>։ Էմինն ապրում էր շայլոկների ինջնահաստատման դարաշրջանում և ատյան էր կանչում ժամանակի տնօրեններին։

Հուշադրունյան մեկ այլ դրվադում Էմինը պատմում է Յոննամյա պատերազմի ժամանակ Պրուսիայի վեհապետ Ֆրիդրիխ 2-րդի հետ ունեցած հանդիպման մասին, բայց Թե ո՞րտեղ և ե՞րբ է կայացել այդ հանդիպումն Էմինը հարկ չի համարում նշել։ Նա հարմար է դատում վերապատմել ամենաէականը՝ իր և թագավորի միջև տեղի ունեցած զրույցը։ Էմինի՝ լորդ Լիթըթոնին առաջած 1758 թ. 11 սեպտեմբեր թվակիր նամակում «Հաագայից-Սիլեզիա» երթուղու և «չորս օր» թագավորի հետ անցկացնելու մասին եղած նշումները վկայում են, որ խոսջն իրողության մասին է։ Այդ փաստերից ելնելով Ար. Հովհաննիսյանը «Հովսեփ Էմին» աշխատասիրության մեջ լրացրել է հուշադրողի անտեսումները. «Քանի որ Ֆրիդրիխը հասել էր Ֆրանկֆուրտ օգոստոսի 20-ին, հետևարար Էմինը նրա բանակում եղել է օգոստոսի 17-ի գիշեղվանից մինչև 20-ը, այսինջն՝ հանդիպելով նրան Վարտենբերգի շրջանում, նրա հետ սրընթաց անցել է Շերտենդորֆից Քրոսեն, Ցիբինդենից դեպի Ֆրանկֆուրտ<sup>13</sup>,

Հավաստիությունը պայմանավորող փաստագրական մանրամասները շրջանցելով՝ Էմինը կամեցել է ընթերցողի ուշադրությունը գամել միմիայն իր և Պրուսիայի վեհապետի զրույցի, իր նկատմամբ վերջինիս վերաբերմունքի վրա, դրույց, որտեղ Շեքսպիրի, մասնավորապես «Համլետի» Էմինի անթերի իմացությունը նշանակալից դեր է կատարել։

Ֆրիդրիխ 2-րդը հարցնում է Էմինի ինքնության մասին։ Վերջինս վերցunul & Zuuliburh, He was a man, take him for all in all14, «Umpy tp, hp willi բանով»15 Տալանի արտահայտության առաջին մասը և ինչպես Դանեմարքաի իշխանը կընութագրեր իր հորը, այնպես էլ Էմինը շեքսպիրյան «մարդ եմ» արտահայտունյունը հրամցնում է իբրև պատասխան։ «Հանդդնաբար» շրթջանցելով բարեկիրն վարվեցողունյան նորմը, Էմինը արջայի հարցին տալիս է ոչ Թե ուղղակի պատասխան, այլ՝ ընդհանրացնող միտք, որի շեջսպիրյան ակունըը հավաստում է հրկխոսության հետագա ընթացքը։ Ի վերջո պարզվում Լ, որ նա Էմինն է, պալու նպատակը, որ նրա հովանավորը Քյումբըրլենդի ղուքոն է (Անգլիայի Գևորդ թաղավորի երկրորդ որդին) և այլն։ Էմինի պատասխաններից իրը հիացած Ֆրիդրիի 2-րդը րացականչում է «Upon my faith, it is an honest fellow: I wish there were ten thousand men of the same inclination with him »16: պատիվա վկա պարկելա մարդ է, հրանի թե նրա կորովն (հակումներն) ունեցող տասը հաղար մարդ ունենալիծ)։ Problet mitinghu, husybu Ludibur hundr "Ay, sir, to be honest, as this world goes is to be one men pict out of ten thousand. (II, 2)17 «U, morվա օրը պարկերտ մարդ լինել՝ նրանակում է տաս հաղարից մեկը լինել»<sup>18</sup>։ Էմիար հենց այս պարկեշտ մարդն է, այն էլ Ֆրիդրիխի կարծիքով, որի նման հատկապես տասը հաղար կուղեր ունենալ արքան։ Սրան հաջորդում է Էմինի արժանափորության գնահատության բարձրակետը, երբ Ֆրիդրիխի վերաբերմունջը խտացվում, ընդհանրացվում է պատիվ շնորհող «Հալոց իշխան» դիմելաձևի մեջ։ Խորաթափանց և խելամիտ Էմինը կռահել է, որ թադավորական միջավայրում համլետյան խոսքով իրեն բնութագրելը, ինչպես նաև իշխանական տիտղոսին արժանացնելը կարող է տարակուսելի թվալ, ջանի որ թադավորի 120

Տիացմունքի համար գրենն շարժառիններ չկան։ Իսկ ենե ավելացնենք նաև, որ Էմինի ֆիզիկական բարեմասնունյունները իշխանական կեցվածքի համար հազիվ նե կարող էին հիմք հանդիսանալ, ապա պարզ կդառնա այն մտավակունյունը, որ իրավամբ ապրել է հուշագրողը և գրել իր հոգեվիճակը պարղորոշող մի պարբերունյուն<sup>19</sup>։

Դաննմարթի իշխանի դատողունյուններով Հայոց իշխան դառնալն ուներ իր պատճառները։ Նախ՝ Համլետը կործանվել էր՝ բախվելով արջունիջին և ազնվականունյանը։ «Հայոց իշխանը» ձախողվել էր հերակլների, սիմոնների, հայ շայլոկների անբարյացակամունյան պատնեշը չՀաղնահարելով։ Իրավիճակի և հանգուցալուծման նմանունյունից բացի համլետյան բարեմասնունյուններով իր նկարագրի օժտումով էմինը փաստորեն վերանայում է բանական, բարեկիրն մարդու՝ իբրև աղատունյան հաստատման միակ երաշխիթի, դարի պատկերացումները։ Միաժամանակ համլետյան չափանիշներով էմինն ստեղծում է հակադրունյուն իր և շայլոկների միջև, մի անհատ, որ առավել կենսունակ էր, առավել սոցիալական, ջան ինջը էմինը՝ իր բովանդակ արժանիջներով։ Այսինջն՝ փաստագրականի և գեղարվեստականի զուգակցված պատմելակերպի՝ բովանդակալից ձևի մեջ Շեջսպիրը դառնում է աշխարհայացջի մեկնակետ։

1759-ին Լիվոռնոյում Էմինը Հյուրընկալվում է Թոմփսընների տանը և առիթ ունենում պատմելու իր Ոդիսականը. «Պարոն Թոմփսըն թարգմանի դերն էր կատարում, Էմինը՝ Օթելլոյի՝ Վենետիկի Մավրի։ Տիկին Թոմփսընը լսում էր նրա պատմությունը գորովալից մոր պես, իսկ օրիորդը սիրունատես Դեզդեմոնայի նման կլանում էր ամեն բառ՝ գթալով և Հառաչելով»<sup>20</sup>։

Համեմատություն-պատկերի մեջ արտահայտված և «անվերապահ» ընկալում ենթադրող երևույթների գեղարվեստական կամրջման իմաստն էմինը հիմնավորում է անգլիական լուսավորական վեպից փոխառած (հացիվ թե բուն ակունք հանդիսացող պիկարոյական վեպից) «սերնդաբանություն» կառուցվածքային ձևով։ Այստեղ նա ապացուցում է իր Անգլիա մեկնելու, բոլոր գիտունյուններից նախադաս զինվորական գործին տիրապետելու ձեռնարկումի պատճառը՝ բոլոր Էմինները եղել են զինվորականներ և ջաջ։ Միաժամանակ կենսագրական սուղ տվյայները վկայում են այս գերդաստանի հերոսականությունը և ողբերգական ճակատագիրը, որովճետև իր գերդաստանի կամ ին նույնն է հայ ժողովրդի անցյալի ծանր էջերով իր կյանքի խորհուրդը հիմնավորելուց բացի, էպիկական այս «հերոսին» կենսագրական այլ մանրամասներ պետք լեն։ Նա գրեթե լունի անձնական կյանք, անձնականը վերաճում է հասարակության դրությունից և միաձույլ է հասարակականին։ Այս առու-՝ մով «սերնդաբանության» կարևոր մի մասն է Էմինի մեծ հոր՝ պապու պապի իր սերունդներին սխրանքի մղող պատվիրան-կտակը, որ երազի ձևով պատabining Shunn, fahin he ald umhumSne abaen f mughu Shehailaujun gaine.

այս պատկերը հղորացնում, նոր իմաստ է հաղորդում Թե պապին և Թե նրա պատվիրան կտակին։ Հերկուլեսյան ցուպով պապի ծոռը, որն ուսանել էր Վուլվիչի Զինվորական արքայական ակադեմիայում, կարող էր հանդես գալ ՕԹելլոյի դերում։

Համեմատություն-պատկերի գեղարվեստական իմաստի մի այլ ապացույցն է նամականին։ Եթե պետական գործիչներին առաջած նամակները նոր, բանական կարգերի ստեղծման, աղատության հաստատման միամիտ համողումների հավաստիջն են, ապա էլիղաբեթ՝ Մոնտեգյուին ուղղած նամակները հավաստիջն են ժայթջող ղգացմունջների ձևով դրսևորված ֆանատիկ աղատության։ Ահռելի հավատն ու Վերածննդի աղատության ոգին, ինչպես շեջըսպիրյան ողբերգություններում, բախվում են աշխարհի չարաղետ ուժերին և պարտություն կրում, որից ծնունդ է առնում ողբերգությունը։ Էմինի իդեալի փլուղումը սոսկ ձախողում չէր, այլ հավատի և իրականության ողբերգական բախում։ Բայց եթե շեջոպիրյան ողբերգություններում այդ բախումն ավարտվում է հերոսի կործանումով, ապա XVIII դարում Անգլիայում հրատարակված ջաղաջական բովանդակություն ունեցող միակ մեմուարում<sup>21</sup>՝ այդ կործանումը ներկայանում է հայ ժողովրդի ճակատագրի անփոփոխ վիճակով, որն իրոջ ողբերգություն էր հասարակականն ամեն ինչից վեր դասող էմինի՝ մարդ-ջաղաջացու ըմբոնումով։

Փաստագրականի և դեղարվեստականի զուգակցման սկզբունքը Տնարավորություն է ընծայել Էմինին լուծելու մտքի ենթատեքստային դրսևորման խնդիրը։ Փաստագրականի և դեղարվեստականի փոխլրացումով ստեղծվել է արձակի ենթատեքստային երանդը, արտահայտչաձև, որից զուրկ էր XVIII դարի արձակը։ Այս առումով Էմինի գործը XX դարի գեղարվեստական պատմավարքագրական ժանրի ծնունդը պայմանավորող գրական որոնումների ուշագրավ նմուշներից է։

Արդ, Հովսեփ Էմինի հուշագրության մեջ շեջսպիրյան հերոսներին անկաշկանդ վկայակոչելու փաստը վկայում է XVIII դարի երկրորդ կեսում հնդկահայերին ջաջ ծանոթ հեղինակ Վիլյամ Շեջսպիրի, իբրև անվերապահ մեծության, գնահատությունը։ Միաժամանակ նույն փաստն ապացույցն է փաստագրականի գեղարվեստականացման պրոցեսի մեջ Շեջսպիրի՝ հայ լուսավորական մտջի դրսևորման չափանիշ դառնալու իրողության։

#### ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՑՈՒՆՆԵՐ

 The Life and Adventures of Joseph Emin an Armenian, Written in English by Himself, London, 1792. 1918- 15 4 mg/m @ mgnad dhewfemme muhdud farzbee heard bo famhjang parametree Life and Adventures of Emin Joseph Emin, 1726-1809, Written by Himself, Calcutta, 1918. Bjunsfamk dheephenduhee medand him mga femme membre @ solves.

- 2. Տե՛ս «Հայ նոր դրականության պատմություն», հ. 1, 1962, էջ 19։ Գ. Հ. Գրկորյան, Հայ առաջավոր հասարակական-բաղաթական մաթի պատմությունից, Ե., 1957, էջ 23։
- 3. P. wrf. Anizuhjul, Lughusujp, bpniumghd, 1941, ty 44:
- 4. «Unp Uqqupup», 4ulfuffu, 1953-1954, No 12-13, 52 32:
- 5. «bap Uqquepups, 1954, N 14-16, 12 20:
- 6. «bap llyqupup», 1956, N 22-25, 52 109:
- 7. conp Uqquepup, 1954, No 14-16, 52 21, Anne Basil, Armenian Settlements in India, Calcutta, 1962, p. 52.
- 8. «Ոմն րանասերը, ինչպես պարզաբանել է Թ. Ավղալրեգյանը, Մ. Բաղրամյանն է»։ Տե՛ս Թ. Ավդալրեգյան, Հայագիտական հետաղոտություններ, 1969, էջ 245։
- 9. Աբբանամ Կբետացի, Պատմութիւն անցից տետոն Աբրչամու սրբաղան կաթողիկոսի չալոց թեջիրտաղյող առ Նատըր Շա՞ արջային պարսից, Կալկաթա, 1796, Առաջաբանը։
- 10. "Life and Adventures..." p. 37.
- 11. Էմինի ծոռը՝ Ամի Ապրարը, 1918-ին վերա հրատարակելով իր մեծ պապի դիրքը օտարոտի իվացող նայ նշևա արտա հայտության ակունքը չկռա հելով, ծանոթագրել է. «Հարկ չկա նշելու, որ նման բան՝ նայ նշևա (հասկացություն) գոյություն չունի»: Life and Adventures, p. 45.
- 12. Uniju munnul, to 91:
- 13. А. Иоаннисян, Иосиф Эмни, Ереван, 1945, стр. 44.
- 14. The Works of Shakespeare in Four Volumes, IV, Moscow, 1937, p. 170.
- 15. Apyund Obfumpr, Chunpp bouhop bound fumnond, S. 1, b., 1964, te 21:
- 16. «Life and Adventures», p. 116.
- 17. William Shakespeare, p. 193.
- 18. Apyud Gbfuupr, bzdud wzhu., 12 57:
- 19. «Ալդ կոչումը, գրում է էմինը, թեև արտասանվեց ձայնի լուրջ տոնով, սակայն հեղինակը երբեր մտովի հակված չէ դրանով փորր-ինչ հպարտություն ապրելու։ Նա միայն շնորհակալ էր Տիրոջը, որ Բույլ չուվեց փշրվել իր կրած ծանր կյանքից ու դառնություններից և պահպանեց այնպես, որ արժանանա աշխարհի տերերի ուշադրությանը»: «Life and Adventures», pp. 116-117.
- 20. Uniju unbymid, 52 135:
- 21. St'u U. Ասլանյան, Անգլիական մեմուարային գրականության ավանդույβները և Հովսեփ Եմինի կենսագրությունը, «Լրարեր», b. 1980, № 1, էջ 70-75.

## **#3117146 USAPBUUSUS**

# ՇԵՔՍՊԻՐԻ ՍՈՆԵՏՆԵՐԸ ՀԱՑ ՄՏՔԻ ԳՆԱՀԱՏՄԱՄԲ

Շեջսպիրը Հայ մշակութային կյանջ է թափանցել իր ողրերդություններով և կատակերդություններով, Հայ քննադատական մաջի ուշադրության կենտրոնում էլ եղել են այդ երկերը, նրանց թարդմանություններն ու բեմադրությունները։ «Սոնետների» նկատմամբ Հայ իրականության մեջ անցյալ դարի վերչերից սկիզբ առած Հետաքրքրությունը աստիճանաբար աճել է ներկա դարի սկզբներից։

Ե՞րբ է Հայ իրականության մեջ առաջին անգամ խոսք եղել Շեքսպիրի սոնետների մասին։ Շեքսպիրյան քնարերգության մասին Հայ գրողներն ու բանաստեղծները մեծ մասամբ խոսել են առանձին առիթներով. օրինակ, սոնետների մասին Հաճախ խոսք է եղել Շեքսպիրին տրվող ընդՀանուր գնաՀատականների, նրա կենսագրությունը ներկայացնելու կամ շեքսպիրյան որևէ պիեսի տրվող գնաՀատականի առիթով։

Գրականագիտական ու Թատերագիտական որոշ աշխատուԹյուններում գրվել է այն մասին, Թե Խաչատուր Արովյանը ծանոԹ է եղել Շեջսպիրի սոնետներին և խոսել դրանցից մեկի մասին<sup>1</sup>։ Իրականում մի առիԹով Խ. Արովյանը հիշել է, Թե ինչպես Երևանում, երբ ինջը Ֆ. Բոդենշտետի և Գ. Ռողենի համար կարդալիս է եղել իր բանաստեղծուԹյուններից մեկը և շփոԹվել է, Բոդենշտետը այդ առիԹով ակնարկել է Շեջսպիրի մի սոնետի բովանդակու-Թյան մասին<sup>2</sup> (ըստ Ս. Դարոնյանի, խոսջը 17-րդ սոնետին է վերաբերել)<sup>3</sup>։ Ուրեմն այս դեպջում հազիվ Թե հիմջ ունենջ խոսելու Շեջսպիրի սոնետներին տրված արովյանական գնահատականի մասին։

Գետրոս Ադամյանը 1887 թ. հրապարակած իր «Շեջսպիր և յուր Համլեթ ողբերդության աղբյուրն ու ջննադատությունները» աշխատության մեջ «Համլետ» ողբերդության առիթով անդրադառնում է Շեջսպիրի 66-րդ սոնետին, բերում նրա արձակ թարդմանությունը և նշում. «Անշուշտ, նկատեցիջ, որ այս խոսջերը որջան նմանություն ունին «Լինե՞լ թե՞ չլինել» նշանավոր մենախոսության հետ»<sup>4</sup>։ Միաժամանակ, Ադամյանը մի շարջ անճիշտ տեղեկանջներ է

տալիս շեջսպիրյան սոնետների մասին (որ իբր սոնետները 240-ի չափ են, «բոլորն էլ նվիրված մի կնոջ» և այլն)<sup>5</sup>, որոնք այն ժամանակաշրջանի շեջըսոլիրագիտության մակարդակն են արտահայտում։

Բանաստեղծ Հովհ. Հովհաննիսյանն իր դասախոսությունների մեց «Համլետի» վերյուծությանը նվիրված բաժնում աղերսներ է նշում այդ ողբերդունյան մեջ իշխող տրամադրունյունների և սոնեաների միջև. «Համլետի» ընդհանուր տրամադրության հետ մերձավոր առնչություն ունեին այն տիսութ զգացմունքներն ու մռայլ մաքերը, որ մենք գտնում ենք Շեքսպիրի սոնետներից շատերի մեջ, մանավանդ նորանց, որ գրված են մոտավորապես այն միչոցներին, երբ գրվել է «Համյետը»6։ Հովհ. Հովհաննիսյանը մասնավորապես Shymmuland & 40, 60, 64, 68, 121 h dwbwdwba 66-pa unbhmbhpp: Chasmնուր առմամբ, անշուշտ, հիմնավոր է «Համլետի» բովանդակության և «Սոնհանհրում» իշխող տխուր կամ ողբերգական տրամադրությունների միջև ընդ-Հանրություն տեսնելը, սակայն նախ այդ ընդՀանրության ոլորտի մեջ բավական շատ սոնետներ են մտնում և ապա բավարար հիմք շունեն Հովհաննիսյանի բերած պատճառաբանությունները, երը նա հենվելով անցյալի որոշ շեջրապիրագետների կարծիջների վրա, գրում է, թե շեջսպիրյան տխուր ու մռայլ տրամադրությամբ հագեցված սոնետները գրված են «Համլետը» գրելու ժամանակաշրջանում, իսկ Շեքսպիրին համակած այդ տրամադրությունները իբր պետը է բացատրել դրամատուրդի հոր ու կոմս ՍաուԹհեմպտոնի մահով, Թուխ տիկնոց ուխտադրժունլամբ, ինչպես և այն ծանր տպավորունլամը, որ Շեքսպիրի վրա այդ շրջանում Թողել են Եղիսաբեն նագուհու պալատում վրիաացող «սաորաքարը շողոքորինները, կեղծավոր ու սարկահոգի անձինք»7, Իրականում Շեքսպիրի հայրը մահացել է 1601 թ., կոմս Սաութենմպտոնը՝ 1624-ին, Շեքսպիրը «Համլետն» սկսել է գրել 1600-ին, ավարտել է 1601 թվականին, իսկ սոնետները գրվել են մինչև 1595 թվականը։ Այս թվականների համադրությունից պարզ է դառնում, որ Հովհ. Հովհաննիսյանի աղբյուրը նրան ստույգ տեղեկություններ չի հաղորդել։ Իսկ ամենակարևորն այն է, որ ողբերգական տրամադրությունները հատուկ են եղել Շեջսպիրին նրա գործունեության ամրողջ շրջանում, թեև ունեցել են ընդհատումներ։

2πιζ. Թπισωύյանը «Սπնետների» հարցին անդրադարձել է Շեջսպիրի σահվան 300-աσյակի առնիվ իր կատարած գրառումների մեջ<sup>8</sup>, որոնք գրողի կենդանունյան օրոջ լույս չեն տեսել։ Այդ սևագրունյուններում մոտ կես էջ նվիրված է «Սոնետներին»։ Բանաստեղծը միանգամայն ճիշտ բնորոշում է տալիս. «Բայց չէ՞ որ ամեն մի գրողի գրվածջների մեջ գոնե մասամբ ապրում է ինջը՝ գրողը։ Շեջսպիրի սոնետները էս տեսակետից առատ նյուն հն պարունակում»։ Հովհ. Թումանյանը մի ջանի տողում ընդգծում է սոնետների և ինջնակենսագրական, և գրական ընդհանրացնող արժեջները. «Բոլոր սոնետների մեջ ինչ որ ասում է իր սիրածներին, նույնը ասում է

ամբողջ աշխարհին»։ Առաջին անգամ Թումանյանն է, որ կարողացել է զգայ Սայաթ-Նովայի տաղերի և Շեջոպիրի սոնետների միջև եղած հետաթրթրական աղերսները, և նրա այդ նշումներում է, որ կարդում ենք. «Մի ուրիշ անդամ ցույց եմ տալու, թե ինչքան նման գծեր կան Շեքսպիրի սոնետների ու Սայաթ-Նովայի հրգերի մեջ»։ Բանաստեղծն իր խոստումը չկարողացավ իրականացնել։ Թումանյանի թղթերում պահպանված այն քաղվածքները, որոնք թարգմանաբար բանաստեղծը գրանցել է իբրև «Առնետներից» հանված ուշագրավ մաջեր9, մասամբ կարող են պատկերացում տալ, Թե ինչ ընդհանրությունների վրա պետը է նա ուշադրություն դարձներ։ Օրինակ, բերված է 12-րդ սոնետի առաջին քառատողի թարգմանությունը դեղեցկության անցողիկության (որ նույնն է, Թե կյանքի անցողիկության) վերաբերյայ՝ «Երբոր տեսնում եմ, Թե ոնց է մանիշակը հող դառնում և մաղերում ալևույթն երևում, հիշում եմ թո գեղեցկությունը, որ թառամելու է և մեռնելու» կամ՝ 50-րդ սոնետից առնված միտքը. «Նա հիշեցնում է, որ բախտն հտևն է մնացել՝ վիշտն է սպասում» և այլն։ Սրանը խոճեր են, որ բնորոշ են նաև Սայաթ-Սովայի տաղերին (հիշենը՝ «Աշխարհը մեզ մնայու չէ...» կամ հայտնի՝ «Էրեգ լավ էր, քանց վուր էսօր»-ը 4 1112):

Միաժամանակ պետջ է նշենջ, որ ճիշտ չէ «Սոնետներից» Թումանյանի հանած այս ջաղվածջները Թարգմանության փորձեր համարել։ Իհարկե, Թումանյանի կատարածները Թարգմանություններ են, բայց առանձին սոնետների որոշ հատվածների, այն էլ, մեր կարծիջով, ռուսերեն Թարգմանություններից, ընդ որում, ջաղվածջներից մի ջանիսը, գլխավորապես վերջին 5—6 հատվածները, անճանաչելիորեն հեռացած են նախնական բնագրերից։ Այլ արժեջ ունեն Թումանյանի Թղթերում պահպանված մի ջանի տողացի թարգմանությունները, որոնջ, իրոջ, վկայում են բանաստեղծի թարգմանական ծրագրի մասին։

Π μπφ է ωράωύω φρέι, ύωև, πρ Հπίζ. Թπιδωύյωυ μι, բύω կաύ ωρωρ, առաջ նորդվելով շեջ սպիրա φիտու βյան այն շրջանի մակարդակով և ծանո լինելով եղած առանձին ճիշտ կարծիջներին այդ ասպարեզում, լգիտեր, թե ում են ուղղված առաջին 126 սոնետները՝ և կարծում էր, թե դրանք բոլորը կամ դրանց մի մասը սիրային են։ Օրինակ, իր գրառումների մեջ բանաստեղծը արձակ փոխադրու թյամբ մեջ է բերել կոմս Սաու թեմ հմպտոնին ուղղված 111-րդ սոնետի բովանդակու թյունը, նախապես նշելով. «Շեջսպիրն իր սիրածին՝ թուխ կնոջը ասում է»<sup>10</sup>։

Ցավոք, Շեքսպիրի սոնետների մասին այս անճիշտ պատկերացումը հայ մտավորականության մեջ պահպանվեց բավական երկար, մինչև մեր օրերը։

Երկու խոսը Շեջսպիրի սոնետի հրապարակման առիթով Վ. Տերյանի մի դիտողության մասին։ 1916 թ. Շեջսպիրի մահվան դարադարձի առթիվ Հովհ. Թումանյանը «Հորիզոնում» տպադրեց Շեջսպիրի 30-րդ սոնետը՝ Վ. Սուրեն-126 յանցի ԹարգմանուԹյամբ։ Այս առիԹով սոնհաի հայ խոշոր վարպետ Վ. Տերյանն իր մի նամակում գրում էր. «...Վարդգես Սուրենյանի՝ Շեջսպիրից Թարգմանած «սոնետը», որ հիշեցրեց ինձ այն ռուս պոետին, որ նորերս 40 տողից բաղկացած մի «սոնետ» էր գրել և ծաղրի առարկա դարձավ... Իհարկե, Սուրենյանինը 40 տողանոց չէ, բայց համենայն դեպս և սոնետ չէ։ Ինչևէ»<sup>11</sup>։

Պետք է ասենք, որ վ. Սուրենյանցի թարգմանությունը տողերի ու տների քանակով և հանդավորմամբ հարազատ են շեքսպիրյան սոնետների à li hu, միայն ամփոփիլ տողաղույգերի չափը Սուրենյանցը մի փոքր տարբերել է նախորդ 12 տողերի չափից։ Բայց հաղիվ Թե միայն այս շեղումը հիմբ տված լինի Տերյանին ասելու, Թե 30-րդ սոնետի Թարգմանությունը «սոնետ չէ»։ Տերյանի այդպես արտահայտվելու պատճառն էլ, կարծում ենք, հետևյալն է. բանաստեղծը բայ ծանոն լինելով ֆրանսիական սոնետագրունյանը, նաև իտալականին, ըստ երևույթին, սոնետի միայն իտալա-ֆրանսիական ձևն է համարել ճիշտը (4-4-6 կաղապարով)։ Շեքսպիրյան սոնետներին էլ Տերյանը հավանաբար ծանոն է եղել ֆրանսերեն Թարդմանություններից, որոնցում մնծ մասամբ սոնետի անդլիական-շեքսպիրյան ձևը վերափոխված էր ֆրանսիականի, և քանի որ Վ. Սուրենյանցի Թարգմանությունը ոչ Թե այդ, այլ շեջրսպիրյան բնագրի ձևն ունևը, կարող էր Տևրյանի վերոքիշյալ գնաքատականի պատճառ դառնալ։ Գուցե և այդ դիտողության համար դեր են խաղացել նաև այլ հանդամանքներ (օրինակ, թարգմանության որակի մակարդակը), բայց ամեն դեպքում էականը պետք է լինի վերն ասվածը, և Տերյանի բնորոշումը ցույց է տալիս, որ հայ իրականության մեջ անհրաժեշտ ծանոթություն չէր ստեղծվել շեքսպիրյան սոնետների ոչ միայն բովանդակության մի քանի կարևոր Հատկանիշների, այլև նրանց տաղաչափական որող առանձնահատկու-Թյունների մասին։

Մանչնստրաբնակ բանասեր-թարգմանիչ Գառնիկ Ֆնտգլյանն իր թարգմանած սոնետների հրապարակմանը կցած նախաբանում ընթերցողին ներկայացնում է սոնետների գրության չարժառիթները, ժամանակը և ուսումնասիրողների տարբեր կարծիջները նրանց վերաբերյալ։ Բնականաբար, Ֆնտգլյանի հադորդած տեղեկությունները համապատասխանում են շեջսպիրագիտության մեջ իշխող այն ժամանակվա պատկերացումներին և նույնպես պարունակում են ան-Հըշտություններ։ Օրինակ, ասված է իբր սոնետները գրվել են 1592—1609 թթ., որը, ըստ նորագույն ուսումնասիրությունների ճիշտ չէ, կամ իբրև Թուխ կնոջ նախակերպար հիշվում է թագուհի Եղիսաբեթի նաժիշտներից միսիս Մերի Ֆիթթոնը, շիկահեր երիտասարդի նախակերպարը համարվում է լորդ Փեմբրոկը, հակառակորդ բանաստեղծինը՝ Չեփմենը, հնթադրություններ, որոնջ այժմ հիմնովին հերջված են։ Ըստ նորագույն հետաղոտությունների Թուխ տիկնոջ նախակերպարը էմիլիա Լանյեն է, իտալուհի, Անգլիայի թագավոր Հենրի VIII-ի պալատական երաժշտի դուստրը (Ա. Ռոուղ), շիկահեր երիտասարդը, ըստ մի շարք ուսումնասիրողների միահամուռ եզրակացությունների կոմս Սաութհեմպտոնն է՝ Շեքսպիրի բարեկամը և հովանավորը, հակառակորդ բանաստեղծը, ըստ Ռոուզի բերած միանդամայն հիմնավոր փաստարկների, ժամանակի անդլիական ականավոր դրամատուրդ և բանաստեղծ Քրիստոֆեր Մառլոն է։

Միաժամանակ, Ֆնտգլյանի մեկնաբանություններից զգացվում է, որ նա միանգամայն ճիշտ է ընկալել և հասկացել շեջսպիրյան սոնետների ընդհանուր բովանդակային ուղղվածությունը և արվեստը, մասնավորապես Շեջըսպիրի և նրա երիտասարդ բարեկամի ընկերությունը գնահատել է ճիշտ ու սթափ, և դա հայ իրականության մեջ այդ կարգի առաջին գնահատականն է։ Ֆնտգլյանը գրում է. «Ասոր համար այնպիսի սիրային տաք արտահայտություններ ունի, բանաստեղծական կրակե բորբոջված, որ շատեր մեղապարտ հրայրքի մը վերագրել չեն վարանած։ Զորեղ երևակայության և բանաստեղծական ավյունի տեր մարդիկ ավելի անուշ և ավելի սերտ ու սրտապինդ բարեկամություններ կունենան, քան ինչ որ աշխարհը կճանչնա և կընդունի, բայց գռենիկ հոգիներ, միշտ կույր ու հողեղեն, չարն ու պիղծը կերևակայեն»<sup>12</sup>։

Այնուհնաև, անդրադառնալով շեջսպիրյան սոննաների թարգմանության հարցին, Ֆնագլյանը այդ ստեղծագործությունների արժանիջները և դրանջ հայերեն արտահայտելու մեծ դժվարությունները խորապես ըմբռնելով, նշում է. «Այնջան կրակ, այնջան նվագ, այնջան արվեստ ուրիշի լեղվի մեջ փոխադրելու համար Շեյջսփիռի չափ մեծ բանաստեղծ պետք է ըլլալ, աներազելի մեծամտություն հավակնոտ մահկանացուին համար իսկ»<sup>13</sup>։

2. Սուրխանյանն իր «Հոմհրոս, Շեջսպիր» աշխատունյան մեջ մոտ երեջ tջ<sup>14</sup> խոսում է սոնեաների մասին։ Ճիշտ բնունագրելով սոնեաների նախակերպարներին՝ հովանավոր (կամ մեկենաս) և սևորակ գեղեցկուհի, հեղինակը միաժամանակ անճիշտ մեկնաբանունյուն է տալիս Թուխ տիկնոջ նկատմամբ Շեջսպիրի ունեցած цգացմունջներին՝ գրելով, իբրև բանաստեղծը նրա «Հավատարմունյանը համողված է եղել» և «առանց խանդի ու դժգոհունյան» զիչել է նրան իր հովանավորին։ Կոպիտ սոցիոլոգիական գիրջերից է գնահատված նաև շեջսպիրյան սոնետների մեջ տեղ գտած վիշտն ու նախիծը, իբր դրանց միակ պատճառն այն է, որ հեղինակը եղել է դերասան, միմոս, և արհամարհված ու ճնշված վերնախավի կողմից։ Սուրխանյանը նշում է միաժամանակ, որ Շեջսպիրը օգտվելով սոնետի տաղաչափական կաղապարից՝ կարողացել է նրա մեջ դնել խորունյուն, հոգեբանունյուն և այլն<sup>15</sup>։

Գրականագետ Հ. Մամիկոնյանը 1961 թ. Հրապարակեց իր «Շեջսպիրն իբրև բանաստեղծ» Հոդվածը՝ որպես Շեջսպիրի «Սոնետների» Հայերեն ամրողջական թարգմանության առաջաբան։ Այստեղ Հեղինակը բանաստեղծ է անվանում միայն սոնետագիր Շեջսպիրին, թեև ՀանրաՀայտ է, որ Շեջսպիրը նույնջան բանաստեղծ է նաև դրամատուրգիայում։ Հոդվածում խոսվում է 128

շերսաիրյան պոեմների և «Սոնետների» մասին։ Վերջիններին նվիրված է 6 էջ։ և սա առաջին հայերեն ծավալուն անդրադարձն է «Սոնետներին»։ Թեև հոդվածում ակնհայտ են որոշ ռուս շեքոպիրագետների տեսակետները նույնությամբ արտացոլող դրույթներ, ինչպես և այն, որ «Սոնետների» զուտ ինջնատիպ արժեքը չէ առաջին պլանում, այլ Շեքսպիրի այդ երկերը ներկայացված են սոսկ իբրև Վերածնության ընդհանուր գաղափարների արտացոլումներ կամ առավելագույնը որպես «լավագույն ապագայի նկատմամբ հավատի դոսևոpreds, withewithing the forder of manufact the second manufactions ներ շեջսպիրյան սոնետների ինջնակենսագրական հիմջի, գեղարվեստական արժեքի և տաղաչափական առանձնահատկությունների մասին։ Հայ գրական կյանքում հատկապես կարևոր է այն, որ Հ. Մամիկոնյանը Թեև անհրաժեշտ կարևորություն չի տալիս շեքոպիրագիտության մեց «Սոնետների» կենսագրական հետաղոտմանը, բայց չի հակադրվում այդ հետաղոտությունների գլխավոր արդյունքներին և առաջին 126 սոնետները քննում է իբրև աղամարդ բարեկամին ձոնված բանաստեղծություններ, փորձում ըստ այդմ դրանք արժեքա-Janbi:

2. Մամիկոնյանը «Սոնհանհրին» անդրադարձել է նաև իր «Արևմտահվրոպական դրականունյան պատմունյուն» աշխատունյան մեջ երեք էջի սահմաններում<sup>16,</sup>

Միանդամայն ինջնուրույն մոտեցմամբ Շեջսպիրի «Սոսետներին» անդրադարձավ բանաստեղծ Պարույր Սևակը։ Նա իր «Սայաթ-Նովա» մենագրության մեջ ավելի ջան 11 էջ է հատկացրել Շեջսպիրի և Սայաթ-Նովայի ջնարերգության մեջև ընդհանրություններ հայտնաբերելու իր հետաջրջրական փորձերին<sup>17</sup>։

նվ դարձյալ պետք է ասենք, որ Պ. Սևակը նույնպես շեջսպիրյան առաչին 126 սոնհաները կամ համենայն դեպս նրանց զգալի մասը դիտել է իրրև կնոց ուղղված սիրո արտահայտություններ և ըստ այդմ արել է իր եզրակացությունները։ Այս անգում նման պատկերացման պատճառն այն է, որ Պ. Սեվակը Շեքսպիրի «Սոնետների» մասին խոսելիս նկատի է առել գլխավորապես Ս. Մարշակի թարդմանությունները և իր մաջերը հաստատելու համար էլ բերել է սոնետների ու նրանց Հատվածների սեփական թարգմանությունները՝ կատարված U. Մարշակի թարգմանություններից։ Վերջիններում լուրջ 26ղում, իսկ ուղիղն ասած՝ սխալ է թույլ տրված. կոմս Սաութենմպտոնին ուղըղված, սրա ու Շեքսպիրի ընկերական մտերմության ուղղակի արձագանջը հանդիսացող մի շարք սոնետներ թարգմանված են իբրև կնոջ ուղղված սիրային երգեր։ Բացի դրանից, Մարշակի թարգմանությունները առհասարակ կատարված են շատ ազատ, հաճախ փոխադրության արժեք ունեն։ Ամբողջու-Fjuuse դրանը, անշուշտ, բարձրորակ գործեր են, Շեքսպիրի քնարերգուFjuu ոգին ռուս ընթերցողին ընդհանուր առմամբ լավ ներկայացնող թարգմանու-129

թյուններ, բայց նրանց առանձին Հատվածները կամ մի շարք սոնետների թարդմանություններ տեսական եզրակացությունների Համար Հիմք ընդունելը անպայման անճշտությունների է Հանդեցնում։ Այդպես, Մարշակի թույլ տված լուրջ շեղումը առաջին 126 սոնետների մի ղգալի մասի բովանդակությունից նույնությամբ տեղափոխվել է Պ. Սևակի Համեմատությունների ոլորտը, և 57 ու 99-րդ սոնետներն ամբողջությամբ, ինչպես և ուրիշ 15 սոնետներ, որ անվիճելիորեն ուղղված են կոմս Սաութշենմատուին, ներկայացված են իրրև Շեբըսպիրի սիրուշուն ուղղված բանաստեղծություններ։

Բարհբախտաբար, Պ. Սևակը մի շարջ համեմատություններ է արել նաև Թուխ կնոջն ուղղված շեջսպիրյան իրոջ սիրային սոնետների վրա հենված, և ղրանջ միանգամայն դիպուկ են. նշենջ նաև, որ Թուխ տիկնոջը նվիրված 130-րդ սոնետը, իբրև բացառություն, Պ. Սևակը Մարշակից չի թարգմանել։

Չի կարելի չնկատել նաև, որ նույնիսկ ՍաուԹՀեմպտոնին ուղղված մի քանի սոնետների և ՍայաԹ-Նովայի տաղերի որոշ Հատվածների՝ Պ. Սևակի կատարած համեմատությունները երբեմն հիմնավոր են Թվում՝ չնայած վերոհիշյալ լուրջ անճշտությանը։ Պատճառն այս դեպքում, հավանաբար, Սայաթ-Նովայի և Շեքսպիրի քնարերգության միջև իրոք գոյություն ունեցող մի ընդհանուր աղերսն է, որը Հովհ. Թումանյանից հետո հիմնականում ճիշտ է զգացել նաև Պ. Սևակը, իսկ առանձին մանրամասներում տեղ գտած սխալները ակամա վրիպումների արժեք են ստանում։

Պ. Սևակի վերոհիշյալ անդրադարձի մի շնորհակալ արդյունքն էլ այն եղավ, որ ասպարեզում ունեցանք երեք սոնետի (57, 99, 130) նոր թարդմանություններ, ինչպես և 19 սոնետներից ականավոր բանաստեղծի գրչով հայացված հատվածներ։

Գրականագետ Սողոմոն Սողոմոնյանը բավական Հակիրձ, բայց և մեր պատկերացմամբ, չափաղանց ճիշտ է բնութագրել շեջոպիրյան սոնետները. «Շեջոպիրի սոնետները մարդկային հոգու բնաբուխ դրսևորումներ են, աչքի են ընկնում ղգացմունքի անմիջականությամբ, կրջերի բաղմաղանությամբ և քնարական նրբությամբ։ Սոնետների գլխավոր միտումը հոգու վեհության և աղնիվ ընկերոջ գովքն է։ Շեջոպիրը դատապարտում է եսապաշտ մարդկանց, որոնց հոգին չորացել է։ Անդավաճան, անձնուրաց ընկերությունը նա համարում է բարոյական մեծ ուժ, հոգիների ներդաշնակության իդեալական արտահայտություն։ Դա հումանիստական մտայնության վառ օրինակ է»<sup>18</sup>։

Այսպիսով վերն ասվածից կարելի է եղրակացնել, որ Հայ իրականության մեջ Շեջսպիրի սոնետներին տրված գնահատականները թեև երբեմն անձրշտություններ են պարունակել, բայց ունեցել են մի շատ կարևոր առանձնահատկություն, որը հատկապես ուշագրավ է դառնում այժմ, երբ շեջսպիրյան սոնետներին տրվող գնահատականների մեջ գերակշռող է դառնում բանաստեղծի և կոմս Սաուն հմպասնի մտերմական հարաբերունյուններին վերաբերող հայտնի դրույնը։ Քանի որ այժմ լիովին ապացուցված է, որ առաջին 126 սոնետները ձոնված են կոմս Սաուն հնմպասնին, արևմտաեվրոպական և ամերիկյան շատ շեջսպիրադետներ դրանցում ուղում են անպայման տեսնել միասեռային սիրո արտա հայտունյուն։ Չբավարարվելով սոնետների բովանդակունյամբ այդ նույն տեսակետը փորձում են տարածել նաև Շեջսպիրի այլ ստեղծագործունյունների՝ օրինակ, «Համլետի», «Ռոմես և Ջուլիետի» և այլ պիեսների վրա։

ծավոք, որոշ հայ մտավորականների մեջ էլ այդ տեսակետը այսօր պաշտպաններ է դտնում։

Դա խորթ է Հայ շեջոպիրադիտունյան ավանդույնին և ապա, ինչպես ցույց են տվել մեր բաղմամյա մանրակրկիտ ջննունյունները, այդ մտածելակերպը որևէ, ամենաչնչին հիմնավորումը չունի շեջոպիրյան երկերում և սոսկ Հիվանդ մտայնունյան կամ Շեջոպիրին չհասկանալու արտահայտություն է։

Համլհաի և Հորացիոյի, Ռոմհոյի և Մերկուցիոյի և շատ ուրիշների անձնուրաց, բարձր կարդի մաքուր ընկերության, ընկերական նվիրվածության դաղափարի քնարական յուրահատուկ մարմնավորումն ենք դանում շեքսպիրյան սոնետներում։ Շեքսպիրի երկերի մի շատ կարևոր հմայքը տղամարդկանց ասպետական, վեհ բարեկամության ոդեշունչ պատկերումն ու դովերդումն է։ Չհասկանալ այդ, նշանակում է առհասարակ չհասկանալ շեքսպիրյան երկերի ոգին։

#### **ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ**

1. Լ. Սամվելյան, Շերսպիրը և հայ դրական ու թատերական մշակույթը, b., 1974, էջ 73:

- 2. w. Upnijut, hphhph ihuhumup dagadudar, 5. 7, b., 1956, te 390, dut. 488:
- 3. «Շեքսպիրական», чիրք 3, 6., 1970, էջ 103:
- 4. Պ. Ադամյան, Շերսպիր և յուր Համլեն ողբերդունյան աղբյուրն ու քննադատունյունները, Թիֆլիղ, 1887, էջ 20։
- 5. Uniju inligned, 52 18-19:
- 6. 2adfa. 2adfimbhangab, bphapp ihuhumun dagadudan, 4. 3, 1965, 12 474:
- 7. Uniju mbgnis.
- 8. 2ndfi. Pridulyul, Uphlaph dagadudar, 5. 6, b., 1959, 12 154-155:
- 9. Uniju mbanus, \$\$ 154:
- 10. บกเรีย เกษกุณเรีย
- 11. 4. Shrjub, brithph dagadudar, 5. 3, b., 1963, 19 457:
- 12. Sh'u Ponghi, Usbania muphynig, 4. Anghu, 1914, 12 290:
- 13. Unijb mbynis, 19 292:

- 14. 2. Unirhumpjul, 2ndbpnu, Chpuupp, b., 1935, 12 301-304.
- 15. Sbp-Umpmhpnujubn Unipjumfjumbh գրքի մասին գրած իր գրախոսուβյան մեջ երկու խոսքով անդրադառնում է նաև շեքսպիրյան սոնետների արժեքի հարցին (տե՛ս «Գրոլետար», Թիֆլիս, 1935, № 282):
- 16. 2. Մամիկոնյան, Արևմտաեվրոպական գրականության պատմություն, Վերածնության շրջան, b., 1961, էջ 673-676:
- 17. 9. Uhmy, Umjup-Undu, h., 1969, 12 227-233, 435-441.
- 18. U. Unandalijuli, Aulph, Abmpuphe, Chpumpp, Unithp, b., 1973, 12 195,

## ԳԱԼԻՆԱ ՅԱԿՈՎԼԵՎԱ

# ՇԵՔՍՊԻՐԸ ԱՆԳԼԻԱԿԱՆ ՌՈՄԱՆՏԻԿԱԿԱՆ ՔՆՆԱԴԱՏՈՒԹՑԱՆ ՄԵՋ

(fnirhe & Chfumhr)

Քոլրիջը հայտնի է որպես անգլիական ռոմանտիկական քննադատու**թյան** հիմնադիր։ Հատկապես ռոմանտիկները փորձեցին օբյեկտիվորեն գնահատել անցյալի մեծագույն գրողներ Շեքսպիրի և Միլտոնի ստեղծագործությունը՝ իրենց ըմբռնումները հակագրելով կլասիցիստական դոգմաներին։

Շեջսպիրը Քոլրիջի Նախասիրած գրողն էր։ Քննադատը Շեջսպիրին նվիրել է դասախոսությունների մի ամբողջ շարջ, որ նա կարդացել է ավելի ջան թսան տարվա ընթացջում։ Շեջսպիրի դրամատուրգիան Քոլրիջի Համար այն Հենջն էր, որի վրա նա Հյուսեց սեփական ռոմանտիկական գեղագիտությունը։ «Շեջսպիրյան դասախոսություններում» կենտրոնական տեղ են զբաղեցնում տեսական Հարցերը։ Դրանց մեջ կարևոր են նաև փիլիսոփայական խնդիրները։ Այդ իսկ պատճառով շեջսպիրյան պիեսների կոնկրետ վերլուծությունը տեսակարար մեծ կշիռ չունի։ ԱյդուՀանդերձ, Քոլրիջի ջննադատական դիտողությունները և Շեջսպիրի դրամատուրգիայի վերլուծությունը, որջան էլ ծավալով աննշան, սակայն ճշմարիտ գիտական ջննադատության Հիմջ են ծառայել։

Քոլրիջ-ջննադատին հետաքրքրող հարցերի շրջանակը արտասովոր լայն է։ Նա ջննում է բնավորունյան, սյուժեի, տարբեր ժանրերի համակցման խընդիրները։ Քոլրիջը Շեքսպիրին համարում է ռոմանտիկական դրամայի հիմնադիրը, այսինքն՝ «այն դրամայի, որի հետաքրքրականունյունը կախված է ոչ նե պատմական փաստերից և զուդորդումներից, այլ ի հայտ է գալիս մեր խառնվածքի այն հատկունյանը համապատասխան (ես նկատի ունեմ երևակայունյունը), որը կապված չէ ժամանակի և տեղի հետ։

Դա մի այնպիսի դրամա Լ, որի մեջ «ժամանակագրական և աշխարհագրական վրիպումները... ներելի են»՝ Քոլրիջը հավաստիացնում է, Թե Շեջըսպիթի պիեսները չի կարելի ամփոփել կլասիցիմզի սահմանած որոշակի ժան-

րերի շրջանակներում։ Քննադատի կարծիքով, դրանք զուգակցում են ամենաբաղմաղան տարրեր։ Շեքսպիրի ռոմանտիկական դրամայում, ինչպես պարղաբանում է Քոլրիջը, հիմնական կոնֆլիկտը հերոսի հոգու մեջ է։ Եվ հենց դա էլ պայմանավորում է պիեսի ղարգացումը։

Շեջոպիրյան պիհսների նույնջան կարևոր առանձնահատկություններից մեկը Քոլրիջը համարում է պոեզիայի և դրամայի փոխներթափանցումը։ Դրամատիկականից դեպի քնարականություն անակնկալ անցումները ստեղdnul bi ih Suhunnufini, npp hbpanpanu t Subahumbuh dnu h ugudunնում է նրա հոդին։ Հետաքրքրական է, որ արվեստը կյանքից վեր դասող իդեալիստ Քոլրիջը հիացած է շեջսպիրյան դրամայով նաև այն պատճառով, որ այն փայլուն կերպով վերամարմնավորում է իրականությունը։ Քննադատը հատկապես ընդդծում է շեքսպիրյան պիեսների «հակաթատերայնությունը»։ Եվ, այդուհանդերձ, նա հայտարարում է, թե Շեքսպիրը հմտորեն է կառուցում իր դրամաները՝ ցուցաբերելով դրամատուրգիայի օրենքների հիանայի իմացունյուն։ Քոլրիջի մոտ մենք շարունակ կհանդիպենք այս հակասունյանը։ Պատճառն այն է, որ Քոյրիջը ձգտում է հերջել կլասիցիզմի պոետիկան։ Acumh bu ubsnudbon է sudupnul physoli, np Theughph muguban ny Sh կանոնեց կախում չունի։ Սակայն, այդ տաղանդը չի կարող տարերային լինել, քանի որ ենթակա է բնության համընդհանուր օրենքներին։ Այստեղից էլ սկիդը է առնում Քոլրից-շեքսպիրյան քննադատի երկակի դիրքորոշումը։

gbį և ինչպես են խոսել Օβելլոն կամ, ասենջ, Մակբենը։ Եվ Քոլրիջը ուշագրավ Տետևունյուն է անում։ Դա գտնում է, որ Շեջսպիրը ճշմարտացիորեն է պատկերել իր Տերոսներին լոկ այն պատճառով, որ իր մեջ կրել է նրանց բաղմաբնույն Տոգեկան Տատկունյունների բոլոր նախադրյալները։ «Հանճարի մեձագույն առանձնաշնոր 5 ... իսկ Շեջսպիրը գիտեր այգ և կարողանում էր օգտվել դրանից, ... մերն մինչև աստծո բարձունջները սլանալն է, մերն էլ իր մեծաղոր տաղանդի մի որևէ մասը զսպելն ու մեղմելը և ամենաստոր բնավորունյան մակարդակին իջնելը՝ դառնալով ամեն ինչ, բացառունյամբ չարագործի», ... դրում է ջննադատը (II, 102):

Շեջսպիրը հանճարեղ է նրանով, որ իր հերոսներին է նվիրում սեփական ինջնունյան մի մասնիկը։ Քոլրիջը պատրաստ է եննադրել, նե դրամատուրզի վերամարմնավորման էունյունն այն է, որ նա տարերայնորեն է խորամուխ լինում կերպարի բնավորունյան մեջ։ Եվ հենց այստեղ էլ ջննադատը, ինջն իրեն հակասելով, հայտարարում է, նե շեջսպիրյան դրամայում խորունկ ու վառ բնավորունյունների հանդես դալը հեղինակի խստապահանջ ընտրունյան և մտորումների արդասիջն է։

Փորձնլով բացատրել շեքսպիրյան կերպարների խոր պսիխոլոգիզմը, Քոլրիջը Տավատացնում է, թե այդ կերպարները «նրա խորհրդածությունների կամ, ավելի ճիշտ, դիտարկումների արդյունքն են, խորհրդածությունների պտուղը... Դրանք մտքի դիտարկումներ են, միտք, որ մեկընդմիշտ ստեղծել կ իր տեսությունն ու համակարգը սեփական բնույթի համապատասխան, Շեջսպիրն ընդգծում է այն ամենը, ինչը հաստատում է այդ տեսության իսկությունը և ամրապնդում է այն դիտարկումներով։ Եվ սա գլխավորն է. նա վերցնում է այն ամենը, ինչը Հնարավորություն է տալիս իր փիլիսոփայության դրույթները ներկայացնելու այնպես, ասես դրանք կյանքի սոսկ մակերեսային դիտարկման արդյունը են» (II, 98)։ «Նախ նա խորհում է, թե ինչպիսին պետք է լինի գաղափարի ձևր, ապա խոնարհաբար դիմում է բնունյան պատգամախոսին և հարցմունը անում, Թե ինքն արդյոք իրավացի՞ է»։ Շեբրսպիրի բոլրիջյան ըննադատությունը հասկանալու համար սա արտակարգ կարևոր դիտողություն է։ Այստեղ ակնառու կերպով ի հայտ է գայիս Քոլրիջի «կիսակատար» դիրքորոշումը։ «Դիտարկումը խորհրդածությունների արդյունը է» հակասական պնդումը այնքան էլ հակասական չէ, որքան թվում է առաջին Հայացքից։ Ռոմանտիկ և իդհալիստ Քոլրիջի Համար կապն այնկողմնային աշխարհի հետ, պլատոնական «գաղափարները» նույնքան կարևոր են, որջան ռևալ իրականության դիտարկումները։ Քոլրիջը Շեջսպիրի մեծությունը տեսնում է հատկապես համաշխարհային գաղափարներով ներշնչված կերպարներ կերտևլու կարողունյան մեջ, որոնց օգնունյամբ արվեստագետը կաpng & halubi h mhphi walumpshu:

Քոլրիջին կարելի էր զատրյուն իդեալիստ համարել, եթե չլիներ նրա եզ-

րահանդման երկրորդ մասը։ Գաղափար-կերպարները չեն կարող այլ կերպ մարմնավորված լինել, քան կոնկրետ երկրային կերպարանքով։ Հետևաբար նրանք պետք է անհատական գծեր ստանան, իրական դառնան Թե՛ պիեսի, Թե՛ հանդիսատեսի համար։ Այսպիսով, Քոլրիջը փաստորեն ի չիք է դարձնում իդեալական հերոսի մասին իր պնդումները։ Կյանքի դիտարկումը, ասում է նա բազմիցս, շեքսպիրյան շատ կերպարների հիմքն է եղել և այս անգամ էլ իդեալական հերոսի կենսականուԹյան սկզբունքորեն կարևոր պայմանն է դառնում, եթե, իհարկե, հեղինակը չի ուղում, որ նա վերածվի սին վերացականուԹյան։ Այսպես, քննադատի կարծիքով, Շեքսպիրն արտահայտում է «ճշմարտուԹյունը բնավորուԹյան և կրքի միջոցով» (II, 14)։

Քոլրիջը շեջսպիրյան հերոսների մեծամասնությանը բաժանում է երկու դասի. առաջինում դերիշխում են կրջերը, որոնջ կամ նրանց վեր են դասում ամբոխից կամ՝ կործանում։ Մյուս դասն առանձնանում է խորհրդածելու հակվածությամբ։ Քննադատը դտնում է, որ այդպիսի բաժանում կատարել է Շեբըսպիրն ինջը, և դա եղել է մարդկային տիպերի ու սեփական բնույթի մասին նրա մտորումների արդասիջը։

Քոլրիջը նախ և առաջ հանգամանորեն վերլուծում է առաջին տիպի հերոսներին։ Սրանք վաղ շրջանի պիեսների հերոսներն են՝ շեքսպիրյան այն պերսոնաժները, որոնց բնավորության մեջ գերիշխում է կիրջը։ Քոլրիջին հիացմունք է պատճառում այն բանը, թե վաղ շրջանի իր պիեսներում Շեջըսպիրը որքան նրբաղգացորեն է նկատել նոր ծնվող կրքի, հատկապես պատանեկան սիրո ամենանրբին երանգները։ Դրա համար էլ այս դասի պիեսների լավագույն օրինակը նա համարում է «Ռոմեո և Ջուլիետը»։ Սակայն, նա հատուկ վերապահում է անում, ասելով, թե շեջսպիրյան հերոսների կրքոտությունն ամենևին էլ չի նշանակում, թե հեղինակն ինքն էլ, այդ հերոսներին կերտելիս, առաջնորդվել է կրքով։ Ընդհակառակը, միայն խորհրդածություններն են նրան հնարավորություն ընձեռում մարմնավորելու մի կերպար, որի մեջ հակասական կրջեր են ոգորում։

Վերլուծելով Մակբենի բնավորունյունը, նա մանրամասնորեն կանգ է առնում այն հնարանջների վրա, որոնց միջոցով Շեջսպիրը պատկերում է Մակբենի հակասական նկարագիրը։ Քննադատն ասես մոռացել է, որ ջիչ առաջ խոսում էր բոլոր նատերային հնարանջներից Շեջսպիրի հրաժարվելու մասին, կյանջը անմիջականորեն, ներզգայական եղանակով նմանակելու, բնունյան սոսկ ամենաընդհանուր օրենջները կիրառելու մասին։ Այստեղ նա շեշտում է այն հատուկ միջոցները, որոնցով դրամատուրգը հաջողունյան է հասնում։ Ահավասիկ, ասում է Քոլրիջը, Շեջսպիրը գիտակցաբար է հանդիպադրում երկու հերոսների՝ Մակբենննու տեսարանում գիտակցաբար է ընդգծում բնավորունյունների տարբերունյունը։ Մինչդեռ պատկերում է Գլամիսի Թենի և նրա 136 կնոջ կամջնրը ու կրջնրի պայջարը։ Քննադատի կարծիջով, Լնդի Մակրննի բնավորունյունը դարձնլ է գլխավոր հնրոսի մուն հոգու յուրատեսակ արտահայտունյունը (I, 63—64)։ Անգլիական շնջսպիրյան ջննադատունյան պատմունյան մեջ առաջին անգամ Քոլրիջն է վերլուծում Շեջսպիրի կողմից լայկորճն օգտագործվող մի հնարանջ. մի հերոսի պատկերումը մյուսի աչջերով (Լեգի Մակրենի մենախոսունյունը)։ Նա նշում է, որ դրամատուրգն այս ձեվով միանգամից երկու կերպար է կերտում՝ Մակրենինը և նրա կնոջը, որը բնունագրում է իր ամուսնուն։ Այս տեսարանի մասին արված Քոլրիջի ջննադատական դիտողունյուններում ծնվում է շեջսպիրյան պիեսների եննատեջատի և դրանով հանդիսատեսի վրա ներգործելու կռահումը։

Հերոսների մյուս խմբում, որ Քոլրիջը Համախմբում է Բանականության հովանու տակ, միատեղված են ամենաբաղմաղան պերսոնաժներ։ Բայց, նրա կատծիքով, նրանք բոլորը մի փիլիսոփայական Հենքի վրա են կառուցված։ Նկարագրելով այնպիսի գործող անձանց, որոնց բնավորության գլխավոր Հատկանիշը կիրջն է, Շեքսպիրն իրեն դրսևորեց որպես մարդկային Հոգու, Հույղերի ու զգացմունքների քաջ գիտակ, իսկ բանականությամբ առաջնորդվող Հերոսներ պատկերելով, ինքն էլ դարձավ մեծ փիլիսոփա։

Ռացիոնալիստ հերոսների շարքում Քոլրիջը սկզբից ևեն դնում է Համլեանն։ հղուր չէ, որ նա հայտարարում է. «Համլետը այն կերպարն է, որը վերլուծելիս, ես առաջին անգամ դիմեցի փիլիսոփայական քննադատունյանը» (I, 16)։

Այս բնավորության շուրջ խորհրդածելիս, քննադատը վերջնական հետեվության է հանդում. «Ես կարծում եմ, որ Համլետի մեջ նա ցանկացել է ցույց տալ ուշադրության ու արտաքին օբյեկտի և ներքին խորհրդածությունների միջև հարկ եղած հավասարակշռության, իրական և երևակայական աշխարհ հի միջև հարկ եղած համապատասխանության բարոյական անհրաժեշտությունը»: Քննադատի կարծիքով, Համլետի պարադայում այդ հավասարակշռությունը խախտված է։

Այս կերպարն էլ վերլուծելիս Քոլրիջը չի խուսափել իր քննադատունյանը խիստ բնորոշ հակասունյուններից։ Պարզվում է, որ Համլետի ծայրահեղորեն բարդ խառնվածքը երևան է եկել այն պատճառով, որ Շեքսպիրն անդիտակցաբար նափանցել է նրա խորքը։ Նա բնազդով է որսացել այն, ինչը չէր նըշմարի միջակ դրողը։

Ապա նա քննում է այն բաղմաթիվ միջոցները, որոնց դիմում է դրամատուրդը։ Քոլրիջը նշում է պերսոնաժի հմուտ ներմուծումը գործողության մեջ։ Իր մենախոսությունը Համլետն անմիջապես բառախաղից է սկսում, որը, քննադատի կարծիքով, ընդդծում է բնավորության անհավասարակշռությունը։ Քննադատը ցույց է տալիս, թե Շեքսպիրին ինչպես է հաջողվում առաջին հայացքից աննշան թվացող դրվադներում հանդիսատեսին հասցնել Դանեմարքայի իշխանի հոգու տանջալի կացությունը և, իբրև օրինակ, բերում է Պոյոնիուսի հետ հանդիպման տեսարանը։

Քոլրիջը հավաստիացնում է, որ Շեբսպիրը, հիմնվելով բնության նմանակման և փաստերի ջանադիր ընտրության վրա, ի ղորու է ստեղծել կլասիցիստների դատողական արվեստին անհասանելի խորունկ կերպար։ Այս տեսակետից ամենից ավելի բնորոշ են խեղկատակների կերպարները։

Շեջսպիրյան դրաման անտիկ ողբերդության համարանությոնը համարելով (11, 167), Քոլրիջը զուգահեռ է անցկացնում խեղկատակների դերի և անտիկ դրամայի երգչախմբի կոչման միջև։ Երկուսն էլ կատարվող դեպջերի մեկնաբաններն են, բարձրագույն բարոյականության տեսանկյունից դեպջերին գնահատական տվողները։ Սակայն Քոլրիջը ոչ միայն նմանություն է տեսնում, այլև երկու բարոյախոսությունը կրողների տարբերությունը։ Անտիկ երգչախումբը պիեսի սոսկ վերացարկված գաղափարն է։ Իր ռեպլիկներով նա սաստակացնում է գործողության լարվածությունն ու սրությունը։ Իսկ խեղկատակը, նախ և առաջ, գործող անձ է, վառ բնավորություն։ Սա սրամիտ մի մարդ է, որի կատակների ետևում խորաթափանց միտջ և նրբաղգաց սիրտ է թաջնված։ հեղկատակների «տարողունակ» կերպարները հուզականորեն են ներգործում հանդիսատեսի վրա, և բարոյականության օրենջներին նա սկսում է հասու լինել սրտով և ոչ թե դատողությանը

Կերպարների հոդեբանական մեկնաբանությունը ստվերում է թողել Փոլրիջի ջննադատության մյուս բոլոր տեսանկյունները։ Նրա ջննադատական մառանդության այդ մասը սովորաբար ուշադրության չի առնվում։ Մինչդեռ Քոլրիջը հաճախ, և դարձյալ հակառակ անգլիացի մեծ դրամատուրդի տաղանդի ինտուիտիվ հիմջի մասին արված սեփական հայտարարությունների, դիմում է Շեջսպիրի դրամատիկական հնարանջների վերլուծությանը։ Գրեթե բոլոր պիեսների մեկնաբանությունը հարակցվում է դրամայի կոմպողիցիայի վերբուծությամբ։

Շեջսպիրի դրամաներում առանձնահատուկ նշանակություն ունի ռոմանտիկական դրամայի սյուժեի դերը։ Այստեղ կարծես դոյանում է անհամատեղելի սյուժետային գծերի մի բարդ համաձուլվածք։ Շեջսպիրի սյուժեներում միաձուլվում են վսեմ, ողբերդական սերը և ջաղաջական խարդավանջները, մելամաղձոտ խոհերը կեցության էության մասին և խեղկատակների զվարհայի էջսցենտրիզմը։ Բայց, այս ամբողջ ջաոսից ու դեպջերի կուտակումից հետո հանկարծ հառնում է իրականության իսկական պատկերը։ Քոլրիջը մատնանշում է, որ այն երևան է դալիս հակատակ կլասիցիզմի բոլոր կանոնների՝ հաղարձ կատարելով ժամանակի մեջ, վերջինս հագեցնելով կարծես թե միմյանց հետ առնչություն չունեցող աղմկոտ վեճերով ու մենախոսություններով։ Բայց Քոլրիջի կարծիջով այս ամենը համակված է արվեստն ու կյանջը դիալեկտիկորեն դուդակցող օրդանական միասնականության ընդհանուր սկզբուն-138 թով։ Այսպես, օրինակ, պարղաբանում է իր միտքը Քոլրիջը, «Համլետում» սյուժեն կառուցված է գրենն պատանական իրադարձունյունների վրա։ Բայց դա համապատասխանում է գլխավոր հերոսի բնավորունյանը, որի անվճռականունյունը նրան խանգարում է ի կատար ածելու ծրագրված որոշումները։ Տեսարանների դիպվածականունյունը ինքնաբուխ, հանկարծական բռնկումներով գործող Համլետի արարջների հետևանջն է (I, 132)։

Οραωύωμωύ միասմականունյան օրենջը դրսևորվում է արդեն իսկ վերնագրում։ Այն առարկայացած է նաև պիեսի հանգույցներում։ Քոլրիջի տեսակետի համաձայն, Շեջսպիրն իրեն դրսևորում է որպես իսկական դրամատիկական բանաստեղծ։ Այստեղ մարմնավորված է ներկան և կանխագուշակվում է հետագա գործողունյան ըննացջը։ Շեջսպիրյան ամեն մի պիեսում հանգույցը յուրովի է կառուցվում։ Մերն դա կրջերի անսպասելի պոոնկում է, մերն էլ կարծես հերոսի բնավորունյանն անհարիր անակնկալ արարջ՝ գրենե միշտ ex abrupto, առանց նախնական էջսպողիցիայի։ Բայց նպատակն այստեղ մեկն է՝ հանդիսատեսի ուշադրունյունը սևեռել գլխավոր նեմայի վրա։ Շեջսպիրը տրամադրում է անորոշ սպասման, որը հիմնական ֆոն է դառնալու ամբողջ ողբերգունյան ըննացջում (I, 18)։ Օրինակ կարող են ծառայել նե՛ «Ռոմեո և Ջուլիետի» առաջին տեսարանը, որը բովանդակում է սյուժետային բոլոր գծերի սաղմերը, նե՛ «Հուլիոս Կեսարի» և նե, հատկապես, «Փոնորիկի» սկղբնական տեսարանները։

Եթե նույնիսկ հանդույցները ծանրաբեռնված են մանրամասներով կամ Ճշմարտանման չեն հնչում, միևնույն է, հանդիսատեսը դրանց վերաբերվում է այնպես, ինչպես կվերաբերվի հեջիաթին։ Չէ՞ որ հերոսները դործում են իրենց բնավորությանն ու հանդամանջներին համապատասխան։ Ասես 100 տարի առաջ կանխելով Լև Տոլստոյի առարկությունները, Քոլրիջը «Լիր արջայի» առաջին տեսարանը վերլուծելով, ցույց է տալիս, Թե ինչու Հանդիսատեսը չի բողոքում անՀավանական անցքերի դեմ։

Գլխավորն այստեղ ոչ Թե իրադրուՅյան անհավանականուՅյունն է, այլ ծնողների չարաբախտուՅյան և ղավակների ապերախտուՅյան մասին միտջը... Նույն բանը կարելի է ասել «Վենետիկի վաճառականի» մասին (I, 53)։ Այստեղ ևս կմնա հիմնական գաղափարը, եԹե անգամ դեն նետենջ պիեսի հեջիաԹային նախերգը։ Մինչդեռ Շեջսպիրին` ժամանակակից ցանկացած դրամատուրդի պիեսն անպայման կխեղաԹյուրվի, եԹե հանելու լինենջ ֆանտաստիկ տարրը։ Քոլրիջի կարծիջով, անհավանական հանգույցը Շեջսպիրի համար լոկ հավերժական ճշմարտուԹյունների խորհրդանիշները կոնկրետացնելու միջոց է։

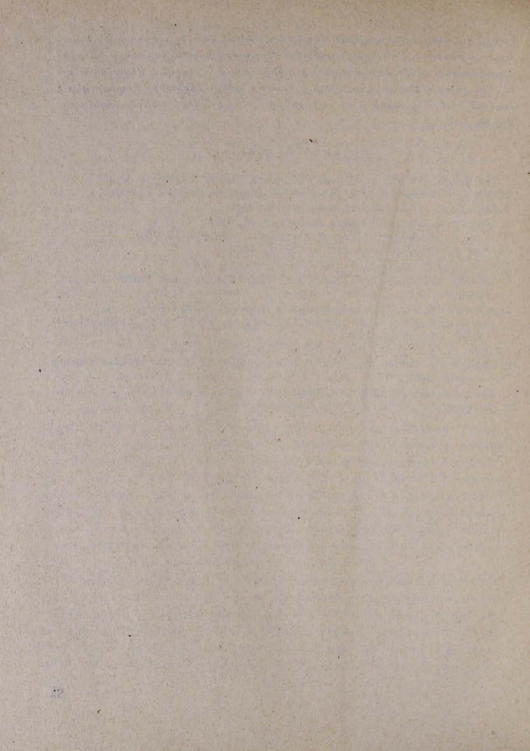
Քննադատն ուսումնասիրում է նաև շեջսպիրյան պերսոնաժների արարգների և հերոսներին գործողության մեջ ներջաշելու հիմնավորումները։ Արդեն տեսանջ, թե նա ինչպես է վերլուծում գլխավոր հերոսի ներածման եղանակը «Համլետում»։ Որպես մեկ այլ օրինակ, նա բերում է խեղկատակի մուտջի տեսարանը «Լիր արջայում», որը նախապատրաստված է այսպիսի մի ռեպլիկով. «Տեր իմ, այն օրվանից, որ մեր կրտսեր տիրուհին գնաց Ֆրանսիա, խեղկատակը շատ է հալումաշ լինում»։ «Այստեղ մեկ նախադասությամբ բնութագրվում է և' տերության գործերի ընդհանուր կացությունը, և' վերաբերմունջը կատարվող դեպջերի նկատմամբ..., ինչպես նաև հիմնավորվում է խեղկատակի մուտջը բեմ», ն հուս է Քոլրիջը (I, 56)։ Նա համողված է, որ Շեջսպիրը մշտապես գտնում է գործողությունների ամենաբնական և բնությանը հավատարիմ պատճառները։ Եվ եթե պիեսի հանգույցը կարող է ոչ ճշմարտանման, արհեստական թվալ, ապա պերսոնաժի ցանկացած արարջը անպայման հոգեթանորեն խիստ հիմնավորված է, որջան էլ որ առաջին հայացջից այն ան-

Քոլրիջը, որի Համար Շեջսպիրին ջննադատելը ինջնանպատակ բան չէր, այլ լուրջ դեղադիտական տեսունյուն ստեղծելու շարժառին, այնուամենայնիվ, մանրամասն ջննունյան է եննարկում նրա պիեսները։ Ընդ որում, ինչպես տեսանջ, նա երկակի դիրջ ունի։ Քննադատը Շեջսպիրին Համարում է ռոմանտիկական դրամայի ստեղծող։ Բայց Հաձախ իր ապացույցներում մատնանշում է պիեսների ինչպես ռոմանտիկական, այնպես էլ ռացիոնալիստական տարտերը՝ Հավասարապես կարևոր Համարելով դրանջ։

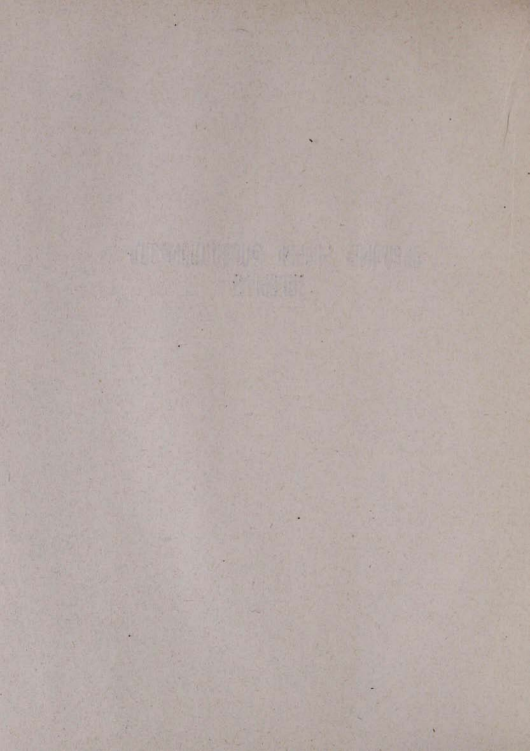
Քոլրիջը նկատում է շեջսպիրյան հերոսների զգացմունջների ամենափոջղիկ նրբերանդները և բացահայտում է այն միջոցները, որոնցով հեղինակը պատկերում է այդ զգացմունջները։ Իսկ հետո սկսում է պնդել, Թե Շեջսպիրն այդ զգացմունջները գտել է իր սեփական հոգու մեջ և այն վերարտադրելու համար շրջապատող աշխարհը դիտարկելու կարիջ չի ունեցել։ Երբեմն շեջըսպիրյան հերոսներին նա մեկնաբանում է որպես սիմվոլների՝ համաշխարհային ոգու մարմնացումների։ Բայց այս հակասականությամբ հանդերձ, Քոլրիջը կերտում է դրամատուրգի բարդ և բաղմակողմանի կերպարը և տալիս է նրա ստեղծագործության հանգամանալից վերլուծությունը՝ հիմնվելով հենց այն օրենջների վրա, որոնցով ստեղծագործել է Շեջսպիրը։

### **ԾԱՆՈԲԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ**

1. Colridge S. T. Shakespearean Criticism, ed, by T. Raysor, L., 1960, vol. I, p. 108. Uju Spummpularfijub Shmuqu dijujuhanatiber Sumaph & teh tendad, mb'u mbgumaate



# ՇԵՔՍՊԻՐԻ ԵՐԿԵՐԻ ԹԱՐԳՄԱՆՈՒԹՑԱՆ ՀԱՐՑԵՐԻՑ



#### **ՏՈՒՐԻ ԼԵՎԻ**Ե

# ՇԵՔՍՊԻՐԸ ՈՐՊԵՍ ԹԱՐԳՄԱՆԱԿԱՆ ՊՐՈԲԼԵՄ

Իմ ընտրած թեման չափաղանց ծավալուն է և բարդ, որպեսզի այն ճնարավոր լինի լիովին լուսաբանել ոչ մեծ ճաղորդման մեջ։ Ուստի՝ ես կսաճմանափակվեմ սոսկ մի ջանի ճամեմատաբար ինջնուրույն դրույթներով։

Շեջսպիրի միջաղդային նշանակությունն անվիճելի է։ Համաշխարհային դրականության մեջ թերևս չկա մի դրող, որին կարողանայինջ նրանից բարձր դասել։ Հենց դա է նկատի ունեցել Դոստոևսկին, երբ իր ժամանակի դրականության մասին խորհրդածելիս, 1875-ին դրել է. «...Հնարավոր է, որ մենջ տեսնում ենջ Շեջսպիրին, դուցե նա կառապա՞ն է, հնարավոր է, որ Ռաֆայելն է, դուցե նա դարբի՞ն է... Մի՞թե մարդկության միայն մի փոջր խավն է կարողանում դրսևորել իրեն, իսկ մնացածները կործանվում են...»<sup>1</sup>։

Դոստոևսկու այս ընդՀանուր դատողունյան մեջ Շեջսպիրը և Ռաֆայելը ՀամընդՀանուր ճանաչում ունեցող աշխարհահռչակ հանճարներ են։ Նրանց ստեղծագործական հնարավորունյուններն անսահման են և կասկածի տեղիք չեն տալիս։ Սակայն, ենք գեղանկարիչ Ռաֆայելի ստեղծագործունյունը կարող է ընկալել յուրաջանչյուր մարդ, որ ղուրկ չէ տեսողունյունից, ապա Շեջըսպիրի համաշխարհային փառջը հիմնականում նարգմանունյունների վրա է հիմնվում։ Այլապես նա հասկանալի կլիներ միայն անգլերեն լեզվին տիրապետող մարդկանց։

Չի կարելի չհամաձայնել Հովհաննես Թումանյանի հետ, որը դեռևս անցյալ դարի վերջին գրել է. «Միակ Թագավորը, որ կարողանում է իր իշխանու-Թյունը տարածել համատարած անգլիական ցեղի վրա ու ամեն տեղ պահպանել նրա աղգային ամբողջությունը--դա Շեջսպիրն է։

Սակայն միայն անգլիական ցեղը չի, որ շաղկապում ու համերաշխության մեջ է պահում Շեքսպիրը։ Նա միաժամանակ բոլոր ժողովուրդներին է մոտեցնում՝ ինչպես անգլիական աղդին, էնպես էլ իրար։ Եվ արդեն սրա մեջն է բանաստեղծության և առհասարակ գեղարվեստի կախարդական ուժը՝ ամեն մեկի բույրն ու հրապույրը պահպանելով հանդերձ՝ ամենքին ի մի բերել և բաղ-145 մաղանությունից ստեղծել ներդաշնակ ամբողջություն»<sup>2</sup>։ Այս արդարացի միտքն ակնառու հաստատվում է մեր երկրի աղդերի օրինակով։ Հեղափոխությունից առաջ շատ քչերին էր հաջողվում Շեքսպիր կարդալ մայրենի լեղվով՝ ռուսներ, ուկրաինացիներ, հայեր, վրացիներ, ադրբեջանցիներ։ Հեղափոխությունից հետո Շեքսպիր թարդմանող լեղուների թիվը տասնյակների հասավ, որոնց շարքում կային նաև այնպիսի աղդություններ, որ անցյալում նույնիսկ դիր չեն ունեցել (օրինակ, յակուտները)։

Ρωιη βύι μωύ է βωημαωτιβιού μωσι μύσι μέτιδου translation-η: Աιη կապակցուβյամը ակամա մտարերում ես «Միջամառնային դիշերվա երաղը» **կատակերդուβյան այն** տեսարանը, ուր աβենացի արհեստավորները անտառում փորձում են «Պրիամոսը և Բիսբեն» պիեսը։ Անտառի ոդի Պակը ջույնակ Սերկերին (Bottom) ավանակի գլուխ է հագցնում, և արհեստավորներից մեկը, կերպարանափոխված Սերկերին տեսնելով, սարսափահար գոլում է. Bless thee, Bottom! bless thee! thou art translated<sup>3</sup>: Այս արտահայտուβյունը բառացի նշանակում է՝ «Աստված ջեղ հետ, աստված ջեղ հետ, Բեզ "Բարդմանել են»<sup>4</sup>: Այս բառերն ասելով, Շեջսպիրը դժվար թե նկատի է ունեցել Բարդմանությունը. «to translate» բայը նա օգտագործել է «կերպարանափոխել», «վերափոխել» նախնական նշանակությամը։ Սակայն, կարող ենջ պատկերացնել, որ նա եթե հնարավորություն ունենար ծանոթանալու իր պիեսների մի ջանի թարգմանություներին, հավանաբար կրացականչեր. \*Bless me! 1 am translated!".

Բայց թողնենը կատակները։ Վաղուց ի վեր ընդունված է, որ Շեջսպիրը ամենից ավելի դժվարթարգմանելի հեղինակներից է։ Նրա ստեղծագործությունների լեզվին բնորոշ են այնպիսի առանձնահատկություններ, nnnup խիստ բարդացնում են այն ընդհանուր դժվարությունները, որ ծագում են անգլիական գրականության երևերը, մասնավորապես անգլիական պոեզիան, **Թարդման**ելիս։ Նրա հարուստ բառամ Թերքի մեց (որն, ինչպես հայտնի է, ամփոփում է ավելի ջան 20 հազար բառային միավոր) ներկայացված են անգլերեն լեզվի բոլոր ոճական շերտերը՝ վերամբարձ, հանդիսավոր խոսքից մինչև փողոցային լուտանջներ։ Բացի այդ, չբավարարվելով իր ժամանակի անգլերենի բառապաշարով, Շեջսպիրը իրեն հասանելի բոլոր եղանակներով ստեղծում էր նորաբանություններ, լայնորեն փոխառնում օտարալեզու բառեր։ Նրա հոմանիշների բազմազանությունը արտասովոր է, իսկ բառամթերջի հարըստությունը խիստ մեծանում է բառերի բազմանշանակության և բազմիմասunufijuh zhanshilt Ulpennhan Cahamh Shakespeare-Lexikon Suhnusujur բառարանը յուրաքանչյուր բառի համար սովորաբար երկու-երեք իմաստ է բեpned, Susaulu biduu hounubert Bhilp Suubned & 10-h, huy, onhuuy, to fall րայը 19 նշանակություն ունի<sup>5</sup>։ Բազմիմաստության շնորհիվ Շեքսպիրի հերոսների խոսքը շողշողում է իմաստային բոլոր նրբերանգներով, փայլում բառա-146

խաղերով։ Թարգմանունյան մեջ այդ ամենը Հաղորդելը չափաղանց բարդ է, երբեմն էլ անհնար։ Շեջսպիրագետ Մ. Ս. Մորողովը ցույց է տվել, որ շեջըսպիրյան բառարանի այնպիսի հասարակ մի բառ, ինչպիսին free-ն է, բոլոր իմաստներով հաղորդելու համար անհրաժեշտ է օգտագործել առնվաղն 14 ռուսերեն բառ<sup>6</sup>։

Շեջսպիրի լեզուն բանաստեղծական է, հագեցած արտասովոր պատկե... րավորունյամբ, մետաֆորներով, բազմաբնույն դարձվածքներով։ «Նրա յուրաքանչյուր բառը նկար է»,—ասում էր անգլիացի բանաստեղծ Թոմաս Գրեյր։ Հատկապես վաղ շրջանի ստեղծագործություններում դա խոսքի զարդարանը. է, տուրը է իր ժամանակի նորաձև էվֆուիղմին՝ վերամբարձ, պաճուճաղարդ, բարդ պատկերներով և դարձվածքներով ծանրաբեռնված ոճին, որը հենց այդպես էլ անվանվել է Ջոն Լիլիի «Էվֆուես» (1579) վեպի անունով։ Սակայն, հասուն պիհսնհրում մետաֆորնհրն այլևս զարդանախը լեն. դրանք Շեքսպիրի պոհտիկայի էությունն են և օրգանապես ներմուծված են նրա հերոսների խոսջի մեջ։ Փոխաբերականությունը հնարավորություն է ընձեռում աշխարհը պատկերել անսպասելի հուզական-բանաստեղծական տեսանկյուններով և դրանով իսկ ավելի խոր բացահայտել իրերի, հարաբերությունների, զգացողությունների էությունը։ Սա աշխարհի բանաստեղծական ընկալումն է, որի մասին բազմիցս գրել է Շեջսպիր թարգմանած Բորիս Պաստերնակը։ «Մետաֆորիզմը մարդու կարճակյացունյան և իր առջև դրած Հսկայական խնդիրների բնական արդյունքն է։ Այդ անհամապատասխանության պատճառով նա ստիպված է իրերին նայել արծվի պես սրահայաց և բացատրվել վայրկենապես հասկանայի, նպատակահաս փայլատակումներով։ Ահա թե որն է պոեզիան։ Մետաֆորիզմը մեծ անհատի սղագրությունն է, նրա ոգու նոտրագիրը»7։

Անհնար է անտեսել այն փատտը, որ Շեջսպիրն անցյալի գրող է և մեզանից բաժանված է գրենե չորս հարյուրամյակով։ Ժամանակակից նարգմանիչների առջև մի շարք հարցեր են ծառացել. ի՞նչ չափով է անհրաժեշտ հաղորդել ժամանակային հեռավորունյունը, ո՞ր անգլիացիների ընկալումն է հարկավոր հաշվի առնել՝ դրամատուրգի ժամանակակիցների, նե՞ նարգմանչի։ Ի դեպ, վիճելի է նաև այն հարցը, նե ում ընկալումն է ավելի բարդացված։ Կարծիք կար, որ Շեջսպիրի ոճին բնորոշ միտումնավոր խրնինունյունը, այսպես կոչված՝ «րարոկկոյականունյունը», առանձնապես սուր է զգացվել իր ապրած ժամանակներում, երբ նրա պիեսները դեռ նոր էին երևան եկել։ Ընդհակառակը, անգլիացիների հաջորդ սերունդները, որոնք արդեն շեջսպիրյան ոգով էին դաստիարակված, կարծես նե այդ չափով չեն զգացել նրա լեզվի խրնինունյունը (օրինակ, նման կարծիք է հայտնել գերմանացի գրականունյան պատմաբան Լ. Շյուջինգը)%։

Սակայն այդ կարծիքը այնքան էլ արդարացի չէ։ Պիտեր Բրուքը, խոսելով շեքսպիրյան պիեսների բեմականացման հետ կապված դժվարությունների 147 մասին, մասնավորապես նշել է. «նախ և առաջ ակնհայտ է այն փաստը, որ այդ պիեսները գրվել են միանգամայն այլ դարաշրջանում։ Եվ եթե այսօր էլ այդ բոլոր բառերն օգտագործվում են անգլերենում, ապա խոսելակերպն անվիճելիորեն մնում է տասնվեցերորդ դարինը»<sup>9</sup>։

Պատահական չէ, որ անգլիական ժամանակակից բեմադրություններում ավելի ու ավելի հաճախ են դիմում տեքստի որոշակի մեկնաբանությանը, հարկավ, զգուշավոր (ով-ով, բայց Շեքսպիրն անգլիացիների համար սրբության սրբոց է), բայց և այնպես, դիմում `են։ Հատկանշական է նաև այն հանգամանքը, որ նույն Պիտեր Բրուքը մի առիթով նշել է, որ ժամանակակից հրանսիացի հանդիսատեսը ֆրանսերեն թարգմանությամբ ավելի դյուրին է Շեքսպիր ընկալում, քան անգլիացի կամ ամերիկացի հանդիսատեսը՝ բնագրով։ Նույն բանն է մատնանշում հայ թարգմանիչ Խ. Դաշտենցը. «Որքան բան են շահել մեր ժամանակակիցները, որոնց բախտ է վիճակվել Շեքսպիր կարղալ մայրենի լեզվով, հստակ և հասկանալի, այն պարագայում, երբ իրենք՝ անգլիացիները, ստիպված են նրան կարդալ և ըմբռնել ճանապարհ հարթելով հնարանությունների թավուտների միջով»<sup>10</sup>։

Գժվարությունները համակցվում են նաև շեջսպիրյան պիեսների արտաջին ձևը վերարտադրելու հետ՝ արձակի և բանաստեղծական խոսջի տարբեր տեսակների սպիտակ (անհանդ) հնգոտնյա յամբի և հանգավոր բանաստեղծության, գանազան միջարկումների (երգեր, բանաստեղծություներ) զուգակցման հետ, որոնջ գրված են տարբեր, բայց գերազանցապես հանգավոր չափերով։ Հարց է առաջանում նաև շեջսպիրյան հերոսների խոսջի ռիթմական նկարագիրը վերարտադրելու մասին։ Շեջսպիրի ռիթմը վերարտադրելու կարևորությունը, «նրա պոեղիայի նախահիմջերն» ընդգծում էր Բ. Պաստերնակը։ նա գրում էր. «Ռիթմի առաջատար ուժն է պայմանավորել նրա երկխոսությունների՝ հարց ու պատասխանի, հաջորդականությունը, դրանց հերթագայման արագությունը, մենախոսություններում՝ պարբերությունների երկարաձգվածությունը և կարճությունը... Սա աղատածին պատմական անհատի ռիթմբն է, անհատ, որն իր համար կուռջ չի ստեղծում և դրա շնորհիվ անկեղծ է ու սակավախոս»<sup>11</sup>։

Վերջապես չպետք է մոռանալ, որ Շեքսպիրի ստեղծագործությունները պիեսներ են։

Այստեղ ես չեմ անդրադառնա պոեմներին և սոնետներին։ Դրանք չեն, ող կազմում են Շեքսպիրի ժառանգության հիմքը։ Շեքսպիրյան սոնետների բոլոր արժանիջները նկատի ունենալով հանդերձ, չի կարելի չհամաձայնել, որ դրանք գլխավորապես գնահատում ենք իբրև Շեքսպիր-դրամատուրգի բանաստեղծություններ։ Մինչդեռ դրամատիկական ստեղծագործության վրա տարվող աշխատանքը առանձնահատուկ պարտավորություններ է թելադրում թարգմանչին, եթե, իհարկե, նա ցանկություն ունի ստեղծել ոչ թե թանգարա-

148

նային նմուշ, կամ դրական-պատմական հուշարձան, այլ պիհս, որի գլխավոր ինդիրը կննդանի դերասանական կատարումն է։ Բեմական խոսջը պետջ է անմիջապես հասնի հանդիսատեսին, պետջ է հաշվի առնի հանդիսատեսի կուլտուրայի մակարդակը։ Եվ Թարդմանության ճշգրտությունն ու ընկալունակությունը կարող են հակասության մեջ մտնել, ջանդի շեջսպիրյան դարաշրջանի հանդիսատեսի մեծ մասին հարաղատ հասկացությունները, այդ թվում, օրինակ, հնադույն դրականությունից կամ բիբլիական լեդենդներից առնված ամեն տեսակի դիցաբանական անունները և ղուգահեռները մեր օրերում հասկանալի են հանդիսատեսի համեմատաբար նեղ շրջանակին միայն։ Մյուս կողմից բեմական տեջստը պետջ է անկաշկանդ արտասանվի։ Դեռ իր ժամանակին կ. Ի. Չուկովսկին ցույց է տվել, որ Շեջոպիրի ռիթմը ճշգրտորեն վերարտադրելու ռուս թարդմանիչների փորձերը կարող են ոչնչացնել մայրենի ,լեզվի կենդանի առոգանությունը և թարդմանությունը վերածել մեռած դերանյութի<sup>12</sup>։

Φωπρούή <sup>ζ</sup>ωմար <sup>β</sup>ωρգմանու<sup>β</sup>յան դժվարու<sup>β</sup>յունները սրանով չեն սա<sup>ζ</sup>մանափակվում։ Պիեսների տեջստը նման է պարտիտուրի, որն իսկապես ընկալվում է միայն կատարման ժամանակ։ Դեռես XX դարի անգլիացի ռեժիսոր, դերասան և շեջսպիրագետ Հարլի-Դրանվիլ <sup>Բ</sup>արջերը այդ մասին ասել է. «Հեդինակային իմաստի սովորական բառային կամ ինտելեկտուալ վերարտադրու<sup>β</sup>յունը չէ, որ պայմանավորում է դերասանի և հանդիսատեսի փոխադարձ կապը։ Պիեսի մեկնարանու<sup>6</sup>յունը և նրա իմաստի <sup>Հ</sup>արստացումը իրականացվում է բաղմա<sup>6</sup>իվ հնարանջներով։ Մինչև անգամ բառերի հնչողու<sup>6</sup>յան մեջ կա ղգայական ներգործու<sup>6</sup>յուն, ծանո<sup>6</sup> դարձվածջներն առաջացնում են ծանո<sup>6</sup> դգացողու<sup>6</sup>յուններ, գոյու<sup>6</sup>յուն, ծանո<sup>6</sup> դարձվածջներն առաջացնում են ծանո<sup>6</sup> դառապաշար, որը տարբեր ազգերի մոտ տարբեր է։ Այդ պատճառով էլ, ե<sup>6</sup> մենջ ցանկու<sup>6</sup>յուն ունենջ պիեսն իր ամբողջու<sup>6</sup>յան մեջ մի լեզվից մյուսը փոխադրել, ուրեմն պետջ է <sup>6</sup> արգմանելի գարձնենջ ոչ միայն բառարանային նշանակու<sup>6</sup>յուն ունեցող բառերը, այլև մնացածը»<sup>13</sup>:

Շեջսպիրյան տեջստերի օբյեկտիվ Հատկությունները՝ Հարստություն, բարդություն, բազմաշերտություն և թատերական յուրաՀատկություն, Հարցի մի կողմն է։ Ճիշտն ասած, թարգմանության դժվարությունները և դրանց ՀաղթաՀարման միջոցները ծագում են ոչ թե այդ Հատկություններից, այլ դրանց զուգակցումից, ավելի ստույգ, այն լեզուների ու մշակույթների յուրաՀատկություններին բախվելիս, որոնցով իրականացվում է թարգմանությունը։ Բանաստեղծական պատկերը Հնարավոր չէ Ճշգրտորեն մի լեզվից մյուսը տեղափոխել, այն պետք է յուրացվի ուրիշ ազգային պոեզիայի կողմից, իսկ այդպիսի յուրացման Հնարավորությունը, նրա բարդության աստիճանը պայմանավորված է երկու բանաստեղծական մշակույթների՝ բնագրի և թարգմանության փոխՀարաբերությամբ։

Պատահական չէ, որ Շեջսպիրից արված առաջին թարդմանությունները ծնվեցին Գերմանիայում (այստեղ շեքսպիրյան տեքստերի ձևափոխված տարբերակները դոյունյուն ունեին դեռևս XVII դարում)։ Դա անդլիական և դերմանական մշակույթների հոգեհարազատության դրսևորումներից մեկն էր։ XVIII դարի կեսից են սկսվում դերմաներեն լեզվով թարդմանված շեջսպիրյան պիհսների արդեն ամբողջական թարգմանության փորձերը, իսկ XVIII-XIX դարերի սահմանադծին ստեղծվեց Շլեդել-Տիկի կանոնիկ թարդմանությունը, որն իր նշանակությունը և արդիականությունը պահպանում է նաև մեր օրերում։ Ֆրանսիալում շեջապիրլան ձևափոխված տեջստերը երևան եկան XVIII nunnuit Suph bolonog ybuhu Ahba laffachubp umbadby udpagouhub թարգմանություն, որը XIX դարի կեսին ասպարեզից դուրս մղվեց Ֆրանսուա-Վիկտոր Հյուսոյի (որդու) Թարդմանությամբ։ Վերջինս կանոնիկ է համարվում, Թեև այն չի կասեցրել մյուս Թարգմանիչների այդ ուղղությամբ տարվող աշխատանջները։ էլ ավելի ուշ Շեջսպիրին դիմեցին Ռուսաստանում, թնդ որում, XVIII դարում և նույնիսկ XIX դարի սկղրին միջնորդի դեր էին կատարում ֆրանսերեն և գերմաներեն թարգմանությունները։ Հազիվ թե կարելի է խոսել ռուսերեն կանոնիկ թարդմանությունների դոյության մասին, թեև, օրինակ, «Մակրենթ» և «Համլետը» Ա. Կրոներերդի կամ «Լիր արջան»՝ Ա. Գրուժինինի թարդմանությամբ, որ ստեղծվել էին անցյալ դարի կեսերին, հարատևեցին մինչև սովետական տարիները՝ մինչև 30-ական թվականները և Հետո միայն դուրս մովեցին։ Գուցե կանոնիկ դառնան Մ. Լոզինսկու կամ Բ. Պաստերնակի Թարգմանությունները։ Սակայն այդ հարցը վիճելի է և կարող է յուծել միայն ժամանակը։

էլ ավելի ուշ սկսեցին Շեջսպիր ընկալել արևելյան գրականություններն ու մշակույթները։ Առաջին հայերեն թարգմանությունները լույս տեսան Հընդկաստանում՝ 1821 թվականին (գրաբար), իսկ առաջին վրացերեն թարգմանությունը («Ռոմեո և Ջուլիետ») կատարեց Դմիտրի Կիպիանին, 1841 թվականին։ Ինչպես դիտենք, Հայաստանում կանոնական դարձան Հովհաննես Մասեհյանի թարգմանությունները։

Չինաստանում Շեջսպիր Թարգմանելու առաջին փորձը (դարձյալ «Ռոմեռ և Ջուլիետ» ողբերգուԹյունը) իրականացվեց 1910 Թվականին, սակայն, ըստ էուԹյան, մինչև վերջին ժամանակներս չստեղծվեց այնպիսի ԹարդմանուԹյուն, որ պիտանի լինի Թատրոնի կամ ընԹերցողների լայն շրջանի համար։ Աղգային մշակույԹների, սոցիալական կենցաղի, էԹիկետի տարբերուԹյունները (մի կողմ Թողնենջ լեղվական տարբերուԹյունները) դժվար հաղթահարելի խոչընդոտներ են հարուցում Թարդմանիչներին։ Օրինակ, նախահեղափոխական Չինաստանում, ծնողներին երկրպագելու ավանդական սովորույԹը Թույլ չի տալիս Համլետի և մոր տեսարանը հաղորդել առանց փոփոխուԹյունների, ջանի որ որդին ոչ մի պարագայում չէր կարող այղջան կոպիտ խոսել 150 մոր հետ։ Դունկանի՝ լեդի Մակբենին ուղղված «Տվեջ ձեր ձեռջը» արտահայտունյունը չին հանդիսատեսը կընկալեր որպես այլասերման փորձ, իսկ լեդի Մակբենի բառերն այն մասին, նե ջնած Դունկանը նման է իր հորը, կհասկացվեր իրրև մոր հասցեին ասված անամոն կատակ և այլն<sup>լել</sup>։

· Ճապոնիայում Շեքսպիր սկսեցին թարգմանել դեռևս XIX դարում, և նրա Հակատագիրն այդ երկրում այլ կերպ դրսևորվեց։ Դրամատուրգն այստեղ բավական շատ հրկրպագուներ ունեցավ, իսկ 1970 թվականի թագավորական շեջսպիրյան հյուրախաղերն էլ ավելի բորբոջեցին հետաջրջրությունը Շեջըսպիրի հանդեպ և առաջացրին, ինչպես պնդում են մասնադետները, իսկական «շեջսպիրյան պայթյուն»։ Բավական է ասել, որ միայն 1981 թվականի հինդ ամիսների ընթացքում (Հունվարից մինչև մայիս) ճապոնական թատրոններում բեմադրվել է շեջսպիրյան ինը պիես, այդ թվում՝ «Ռոմեո և Ջուլիետի» նրկու, և «Հենրի 6-րդի» մասերից բաղկացած երեք բեմադրություն։ Միաժամանակ պետբ է նշել, որ այն, ինչ բեմադրվում է ճապոնական բեմում, իբրև կանոն, քիչ է համապատասխանում թարգմանության մասին ունեցած մեր պատկերացումներին։ Ավելի ստույգ՝ կարող ենք խոսել ոչ թե թարգմանության, այլ տեքստի մեկնաբանության մասին։ Հանրահայտ է Կուրոսավայի «Գահն արյան մեջ» կինոնկարը՝ «Մակբեթի» ճապոնական էկրանավորումը։ (Հանգուցյալ Գ. Մ. Կոզինցևը այդ ֆիլմը համարում էր «Մակբեթի» լավագույն մեկնաբանություն)։ Մինչդեռ գործողություններն այդ կինոնկարում տեղափոխված են միջնադարյան Ճապոնիա, և Մակբենին ու Բանքոյին համապատասխանող հերոսները սամուրայներ են։ Ճիշտ նույն ձևով, թատերական ռեժիսոր Յուկիո Նինագավան 1980 թվականին բեմադրեց «Մակբեթը», պիեսի գործողունյունները հարմարեցնելով XVI դարի ֆեոդալական Ճապոնիային։ Ներկայացման սկղրում երկու ծեր կին բացում են բուդդայական տաճարի դոննըը, որտեղ ծավալվում են ողբերգական իրադարձությունները։ Պիեսի վերand humbe huhurd th win unphilippe

«Իզուր տեղը մեծ աղմուկ» կատակերգության գործողությունը ռեժիսոր Անղաիի բեմադրությամբ տեղի է ունենում մետաքսի հարուստ վաճառականի տանը՝ Իոկոհամայում։ Դժվար չէ հասկանալ, որ նման պարագաներում թարգմանությունները զգալիորեն հեռանում են բնագրից։

Սակայն, այստեղ ճշգրիտ ԹարգմանուԹյունն, առհասարակ, անհնար է ոչ միայն մշակույԹների տարբերուԹյան, այլև լեղվական տարբերուԹյունների պատճառով։

Բավական է հիշատակել, որ համլետյան «to be or not to be»-ն չի կարող ճշգրիտ Թարգմանվել ճապոներեն, քանի որ to be հասկացության ճշգրիտ համապատասխանությունը ճապոներենում բացակայում է, և ճապոնացիները ստիպված են այդ արտահայտությունը ղանաղանակերպել՝ «Ապրե՞լ, թե չապրել», «Կյանը կամ մահ», «Գոյություն ունենա՞լ, թե չունենալ», «Վրեժխնդիթ լինե՞լ, թե չլինել» և այլ արտահայտություններով։

Հնդկաստանում, նրկրի դաղութային վիճակի պատճառով, Շեքսպիրի պիհսները երկար ժամանակ ընթերցվում էին բնադրերով։ Առաջին թարդմանությունները ձևափոխություններ էին, որոնցից շատերը ոչ թե անմիջականորեն հարում էին պիհսներին, այլ երեխաների համար դրված արձակ ձևափոխություններ էին՝ «Պատմություններ Շեքսպիրից», որոնք XIX դարի սկղբին ստեղծեցին Չարլղ և Մերի Լեմերը։ Անշուշտ, այդ թարդմանություն-ձևափոխությունները ոչ թե բեմի համար էին նախատեսված, այլ միայն ընթերցանության<sup>15</sup>։

δωմանակի ընթացջում երևան եկան չեջսպիրյան տեջստերին ավելի մոտ թարդմանություններ, որոնջ ևս բեմում ներկայացվելու համար չէին նախատեսված։ Իսկ երբ սկսեցին ստեղծվել թատերական թարգմանություններ, ապա դրանջ հարմարեցվեցին տեղի բարջերին։ Այսպես, թարգմանիչ Սանդբանդա Մուդալիարը, որ Շեջսպիր է թարգմանել տամիլերեն (Հարավային Հնդկաստանի բնակչության լեղուն), չեջսպիրյան հերոսներին տամիլական անուններ տվեց։ Մակբեթը դարձավ Մագապատի, Ցիմբելինը՝ Սիմհալանդան, Համլետը՝ Ամալադիիտան և այլն, Բրիտանիան «Ցիմբելին» պիեսում («Սիմհալանդան») փոխարինվեց Ցելլոնով, իսկ Կլոտենը, կամ ինչպես նա էր անվանում Կալահրարան՝ թագուհու որդին առաջին ամուսնությունը, դարձավ թագուհու եղբայրը, ջանի որ այրիների երկրորդ ամուսնությունը տամիլացիները դատապարտում էին։ «Համլետում» հիշատակված «փոկարար աստվածը» (Saviour) վերածվեց Կրիշնա աստծու, Հերկուլեսը՝ Բիմայի (պերսոնաժ «Մահար հարատա» էպոսից) և այլն։

Այսպիսով, շեջսպիրյան արևելյան ԹարգմանուԹյունները ջիչ են Համապատասխանում ԹարգմանուԹյան և նրա խնդիրների մասին ունեցած մեր պատկերացումներին։ Սակայն Եվրոպայում էլ Հարցը հեշտորեն չի լուծվում։

Ավելի ու ավելի հաճախ են հնչում հատկապես Թատրոնի համար արվող ձևափոխուԹյունների պահանջները, և ես կանդրադառնամ նաև այդ հարցին։ Սակայն նախ և առաջ կխոսեմ բացառապես լեզվական խնդիրների մասին։

Լեղվական խոչընդոտները, որոնց բախվում են տարբեր երկրների Թարդմանիչներ, տարբեր են։ Նախ խոսենջ իմաստային տարբերությունների մասին։ Շեջսպիրի պիեսներում կան շատ հասկացություններ, որոնջ կամ Անդլիայի հետ են կապված, կամ հեղինակի, կամ՝ թե՛ մեկի և թե՛ մյուսի հետ։ Այդ հասկացությունները վերաբերում են սովորույթներին, հիմնարկություններին (օրինակ, դատարանը), տոնախմբություններին, տիտղոսներին, կոչումներին (որոնցից կախված են ողջունելու և դիմելու ձևերը), կրոններին, ղբաղմունջներին և ղվարճություններին, կենդանիներին, բույսերին և այլն։ 152

Որքանո՞վ է հնարավոր այս կամ այն լեղվի մեջ գտնել բոլոր այդ հասկացությունների ճշգրիտ համապատասխանությունները, ներմուծել օտարաբանու-Թյուններ, որ հասկանայի լինեն տվյալ երկրի ընթերցողներին և հանդիսատեսներին։ Վերցնենը, թեկուղ, մի այնպիսի հասարակ մանրամասն, ինչպիսին դիմելու ձևն է։ «Լիր արքայի» մեջ ընդամենը մեկ տեսարանի (II, 1) ընթացend alle Swanhund ble Shuhymy aubpha. sir, your lordship, my lord, my good lord, your grace, noble Gloucester, my noble friend, our good old friend, madam, lady, phy npnil, nhibini jnipupubijnip ali nih hn իմաստը, ցույց է տալիս դործող անձանց փոխհարաբերությունների բնույթը, արտահայտում է դրանց ամենանրբին երանգավորումները։ Ամեն լեզու չէ, որ կարող է ընձեռել այդ բոլոր արտահայտություններին համապատասխանող լեզվական ձևեր։ Դա կախված է տվյալ լեղվի մեջ արտացոլված ազգի սոցիայական պատմությունից։ Նորվեդերեն լեզուն, օրինակ, այդ տեսակետից աղքատիկ է և նորվեգացի թարգմանիչները այդ արտահայտությունների մի ծանրակչիռ մասը ստիպված են բաց Թողնել, որ, անշուշտ, աղքատացնում է տեքստը։ Իսկ ենե որպես օրինակ վերցնենք բազմապիսի լուտանքները, հիշոցները, երդումներն ու ասացվածքները, որոնցով առատ են Շեքսաիրի գործերը և որոնք բավական էական նշանակություն ունեն այդ բառերն արտաբերող պերսոնաժներին բնութագրելու Համար։ Ինչպե՞ս գտնել այդ բառերի Համաղորները օտար լեղվում, ընդամին այդ ամենին չտալով ուրիշ ազգային լեզվի գունավորում, ոտնակոխ չանելով թույլատրելիության սահմանը։

Sարբեր երկրների թարգմանիչների առջև ծառացած լեղվական խոչընդոտները, սակայն, չեն սահմանափակվում լոկ բառարանային կազմի կամ բերականական կառուցվածքի լեղվական տարբերություններով։ Գեղարվեստական թարգմանության պարագայում առավել կարևոր է այն հանգամանջը, որ յուրաքանչյուր ազգի լեղվառճերը ստեղծվում են իրենց օրենջներով։ Շեջսպիրի նորվեգացի թարգմանիչ Խենրիկ Ռիտտերը փորձում էր հաղթահարել, իր արտահայտչականությամբ և բաղմազանությամբ հարուստ եղիսաբեթյան Անգլիայի և ժամանակակից զուսպ ու ժլատ նորվեգերեն գրական լեղուների միջև եղած անդունդը։ Դրա համար նա լույս աշխարհ հանեց նախկինում չօգտագործված ժողովրդական բարբառների ողջ հարստությունը և նրա փորձը պսակվեց հաջողությամբ<sup>16</sup>։ Սակայն ռուսերեն լեղվի համար նման փորձը արդյունավետ չի կարող լինել. ռուսերենում բարբառներ ներմուծել հարավոր է միայն շատ սահմանափակ քանակով և այն էլ բացառապես ժողովրդական հասարակաբանությունները վերարտադրելու համար։

ԸնդՀանուր առմամբ, ինչպես լեզվի, այնպես էլ այս կամ այն խոսելաոճի պատմական փոփոխության պրոցեսը զգալիորեն տարբերվում է միմյանցից։ Այդ պատճառով, օրինակ, նպատակ ունենալով ստեղծել Հնաոճ թարգմանություն, տարբեր լեզուների թարգմանիչներ պետք է կիրառեն միանգամայն տարբեր հնարանջներ։

Գերմանացի դիտնական է. Շյութինդը Շեջսպիրի թարդմանիչներին առաջարկում էր հաշվի առնել XVII դարի դերմանացի բանաստեղծ էռենշտեյնի լեղուն և պոետիկան<sup>17</sup>, Ընդհակառոսկը, իսպանացի գրող Սալվադոր Մադարիասգան «Համլետ»-ը թարդմանելիս չխիղախեց ուղղակիորեն դիմել Լոենշտեյնին մամանակակից իսպանացի մեծ դրամատուրդ Կալդերոնին, այլ ստեղծեց ինչոր արհեստական լեղու, որը պիտանի էր թե Շեջսպիրի ժամանակներին, թե արդիականությանը։ Որպես օրենջ, այդ լեղուն չպետք է պարունակեր այնպիսի բառեր, որոնք կարող էին անհասկանալի լինել 1800 թվականի իսպանացուն<sup>18</sup>, XX դարի ռուս թարդմանիչը չի կարող կիրառել այդ մեթոդը, եթե նույնիսկ ժամանակադրական սահմանը տեղափոխենք 100 տարով առաջ։ Մինչդեռ նա կարող է անհրաժեշտ արդյունքի հասնել եկեղեցական-սլավոնական լեղվից ջաղած հնարանությունների չափավոր օգտադործման միջոցով։ Ընդհակառակը, ժամանակակից ֆրանսերեն լեղուն աղջատ է կոսակցական հարանությունների տեսակետից, և թարդմանիչը պետք է դիմի շարահյուսական կառուցվածքների և այլ միջոցների։

Անգլերեն և գերմաներեն լեզուների պատմական հոգեհարապատությունը Շեջսպիրի գերմանացի թարգմանչին ընձեռում է բառախաղերը հաղորդելու այնպիսի բազմատեսակ հնարավորություններ, որպիսիջ, ասենջ, չունեն սլավոնական լեզուների թարգմանիչները։

Sարթեր լեղուներում տարբեր կերպ է լուծվում Շեջսպիրի բանաստեղծություններն ու արձակը թարգմանելու Հարցը։ Սլավոնական լեղուներում, ինչպես և դերմաներենում ու Հայերենում, վաղուց ի վեր ավանդույթ է դարձել շեջսպիրյան բանաստեղծությունը բանաստեղծությամբ և արձակը արձակով թարգմանելը։ Այսպես, օրինակ, ռուսերենի, դերմաներենի և նորվեդերենի տաղաչափական համակարգը հնարավորություն է տալիս Շեջսպիրի սպիտակ ոտանավորը թարգմանել համապատասխան հնդոտնյա յամբով։ Ռիթմի և բանաստեղծական տողերի հավասար ջանակության հարցը ավելի հեշտ է լուծվում դերմաներենում, ջան ռուսերենում և նորվեդերենում, ջանի որ այդ լեզուներում, միջին հաշվով, բառերն ավելի երկար հանդեր ունեն, ջան դրանց համապատասխանող անդլերեն և դերմաներեն բառերը։ Անգլերեն կամ գերմաներեն հնդոտնյա յամբի մեկ տողը, որպես կանոն, ավելի շատ լեզվական միավոր է պարունակում, ջան ռուսերենի կամ նորվեդերենի մեկ տողը։ 30ական թվականներին Շեջսպիրի ռուս թարգմանիչները ամեն դնով ձգտում էին պահպանել բանաստեղծական տողերի հավասար ջանակությունը, որը շատ դեպջերում աղջատացնում և խեղանյուրում էր լեզուն, մի բան, որի դեմ վըճռականորեն հանդես եկավ Կ. Չուկովսկին<sup>19</sup>։

Ռոմանական լնզուննրում, որտնղ գնրիշխողը տաղաչափունյան վանկային համակարգն է, որպես կանոն, Շնջսպիր Թարգմանում նն արձակով։ Ֆրանսերենում, օրինակ, ընդունված է արձակ Թարգմանունյան ավանդույնը, ջանի որ վանկային չափերը, մասնավորապես անցյալ դարի դրամատուրգիայում ընդունված ալնջսանդրյան բանաստեղծունյունը՝ սրան բնորոշ համաչափ մասնատումով և շարահյուսական ղուգահեռականունյան իր սկզբունջով անհարմար է Շնջսպիր Թարգմաննյու համար։

1930-ական Թվականներին անհաջողուԹյան մատնվեց նաև Ժյուլ Սուպերվելի աղատ բանաստեղծուԹյուն (վերլիբր) օգտագործելու փորձը<sup>20</sup>։ Բելգիացի Թարգմանել Միլոր Ֆերնանդեսը «Լիր արքան» արձակով պորտուգալերեն Թարգմանելիս, փորձեց՝ Շեքսպիրի օրինակով, ներմուծել երկտող հանգավոր ոտանավորներ, որոնք եղրափակում են տեսարանները։ Սակայն, գիտակների վկայուԹյամբ, այդ փորձը ծիծաղաշարժ էֆեկտ առաջացրեց։ Շեքսպիրին արձակ Թարգմանելու փորձը կիրառվում է նաև Ճապոնիայում։ Մասնագետների կարծիջով, հնդավանկ կամ յոթվանկանի չափերով Թարգմանելը նրան չափից ավելի է մերձեցնում Կաբուկի Թատրոնին։

<sup>b</sup>bi վերաբերում է βարգմանուβյան ճշգրտուβյանը, ապա մեր օրերում՝ Արևմուտբում, շատ հաճախ կարելի է հանդիպել այնպիսի կարծիջների, որ Շեջսպիրի պիեսներն անհրաժեշտ է βարգմանել երկու ձևով. ընβերցանուβյան համար և βատերական բեմադրուβյան համար։ Սովետական βատրոնում, օրինակ, ռուսական նատրոնում, անցյալում ընդունված էր բեմադրել տպագրված βարգմանունյունները, որոնջ, անշուշտ կրճատվում և պարզեցվում էին, սակայն, ըստ էունյան, չէին տարբերվում ըններցանունյան համար ստեղծված օրինակից։ Սակայն, ահա, 1980 նվականի աշնանը, Լենինգրադում ինձ վիճակվեց տեսնել «Վինձորի զվարճասեր կանայջ» պիեսի բեմադրունյունը։ Տեջստի մեջ ներմուծված էին գոնգեր, որոնց պատճառով կատակերգունյունը վեր էր ածվել մյուղիջլի։ Իսկ 1981 նվականին Լենինգրադի կոմեդիայի նատրոնում բեմադրվեց «Արդենյան անտառի հեջիանը», որը «Ինչպես դա ձեղ դուր կգա» պիեսի ծայրաստիճան անհաջող ձևափոխունյունն է<sup>21</sup>։

Նույն միտումն է գերիշխում նաև Հայաստանում։ Գ. Սունդուկյանի անվան Թատրոնի «Ջոն արքան» ծայրաստիճան հեռանում է շեքսպիրյան քրոնիկից, իսկ Երևանի գրամատիկական Թատրոնում բեմադրված «Համլետը», ըստ էության, ձևափոխություն է։ Արևմուտքում ամենուրեք այն կարծիքն է տիրում, որ Թատրոնի համար ճշմարիտ Թարգմանությունը—դա հենց տեքստի մեկնաբանությունն է։ Այդ տեսակետի կողմնակիցները վկայակոլում են այն փաստը, որ Շեքսպիրն ինքը գրել է ոչ Թե տպագրության համար, այլ բեմի (դրա պատճառով նրա պիեսների մեծ մասը տպագրվել է համահու) և որ նա իր պիեսները հարմարեցնում էր ժամանակի, հասարակության, իշխանությունների բարջերին։ Իտալացի դրամատուրգ, ռեժիսոր և թարգմանիչ Լուիջի Սկուարցինան գրում է. «Այն դեպջում, երբ թարգմանությունն անում է ջաջատեղյակ, ինջնատիպ, կրջոտ ռեժիսորը՝ սեփական բեմադրության համար և հետո տպագրում է, մենջ, անշուշտ իրավունջ ունենջ դատապարտելու այդ թարգմանությունը, որ թատերական և գրական անճշտությունները։ Սակայն այն թարգմանությունը, որ թատերական բեմադրություն կոչված բարդ ու բազմապլան իրադարձության սոսկ մի բաղադրիչն է, չի կարող գնահատվել անգլերեն տեջստի հետ ունեցած հարազատության և բանավոր պարզ համապատասխանության տեսակետից միայն։ Նրա ճշմարիտ նպատակը կարող է լինել, և հաճախ այդպես էլ լինում է՝ թատերական գործողության մեջ դրված խոսակցության ենթատեջստի և կոնտեջստի ձևափոխությունը<sup>22</sup>։

<sup>b</sup>Sարկb, այս դիտողուθյունը տրամաբանական է։ Սակայն, նման դեպբում հարց է ծագում՝ կարո՞ղ է, արդյոք, այդպիսի ձևափոխուθյան ենթարկվել Շեքսպիրը և կարո՞ղ է այդպիսի ձևափոխուθյունը համարվել թարգմանություն։ Շեքսպիրն ինքը ձևափոխում էր «Համլետի» և «Լիր արքայի» տեքստերը և, այդուհանդերձ, դրանք դարձյալ իր ստեղծագործուθյուններն էին համարվում։ Բրեխտը ձևափոխեց շեքսպիրյան «Կորիոլանը», սակայն այդ պիեսի տակ դրեց իր անունը։ Ժամանակակից թատրոնում մեկնաբանությունն անխուսափելի է. միայն անլուծելի է մնում այն հարցը, թե ո՞րն է այն սահմանը, որի դեպքում ձևափոխված Շեքսպիրը Շեքսպիր է մնումւ

Ավելացնենք նաև, որ Շեջսպիրի պիեսների բեմադրուՅյունների առիթով հաճախ այն միտքն են հայտնում, որ թատերական թարգմանությունը պետք է ստեղծվի կոլեկտիվ ջանքերով՝ թարգմանիչ, ռեժիսոր, հնարավոր է նաև դերասան։ Ոմանք նույնիսկ պնդում են, որ թատերական թարգմանությունը իր վերջնական տեսքը պետք է ստանա փորձերի ժամանակ։ Նման դեպքերում վկայակոչում են Շեքսպիրին, ասելով, որ նա ևս իր պիեսները վերջնական տեսքի էր բերում բեմադրության ընթացքում։ Իհարկե, նման համագործակցությունն անհրաժեշտ է։ Այն մեղանում էլ է իրականացվում, այդ մասին մասնավորապես գրել է ռուս թարգմանիչ Մ. Ա. Դոնսկոյը<sup>23</sup>։ Սակայն հարցն այն է, թե որքանով է իրավահավասար այդ համագործակցությունը։ Սովորաբար, վճռորոշ նշանակություն ունի թարգմանչի ձայնը, առավել ևս, երբ թարգմանության տակ դրված է նրա անունը։ Մինչդեռ արտասահմանում հաճախ թարգմանչին և ռեժիսորին համարում են հավասար իրավունքներ ունեցող։ Այս՝ հնարավորին չափ հակիրճ, և, իհարկե, ոչ ամբողջական հաղո

մեջ ես աշխատեցի բնութագրել այն դժվարությունները, որ ունենում են Շե-

բրսպիրի թարդմանիչները։ Բայց ինչպիսիք էլ որ լինեն այդ դժվարությունները, Շեքսպիր թարդմանել են, թարդմանում են և կշարունակեն թարդմանել։ Եվ Հենց թարդմանությունների շնորհիվ է, որ նա գոյություն ունի որպես մշակութային խոշոր արժեք ամբողջ քաղաքակիրթ մարդկության Համար։

#### ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒ**ԹՑՈՒՆՆԵ**Ր

- Неизданный Достоевский. Записные книжки и тетради 1860—1881 гг.—Литературное наследие, т. 83, М., 1971, стр. 396.
- 2. Indfs. Pnidulyub, bphapp dagadudar dag Sumapad, S. 6, b., 1959, 52 398:
- 3. Иверьрания пин «Мастерство перевода», М., 1968, стр. 62.
- 4. Shakespeare, A Midsummer-Night's Dream, III, 1, 121-122.
- Alexander Schmidt. Shakespeare-Lexicon. A Complete Dictionary of all the English Words, Phrases and Constructions in the Works of the Poet. 2 vols. Berlin, 1874.
- М. М. Морозов, Язык н стиль Шекспира. В кн.: М. М. Морозов. Избранные статьи и переводы, М., 1954, стр. 97.
- 7. Борис Пастернак, Заметки к переводам шекспировских трагедий.—В кн.: Литературная Москва. М., 1956, стр. 795.
- L. L. Schucking, Shakespeares Stil als Übersetzungsproblem.-Shakespeare-Jahr buch, Bd. 84-86, 1950, s. 69-74.
- 9. Питер Брук, Шекспир и наше время, Англия, 1964, № 2, стр. 13.
- 10. Х. Даштенц, Шекспир в Армении, В кн.: Мастерство перевода. 1966, стр. 67.
- 11. Б. Пастернак, Заметки к переводам шекспировских трагедий, стр. 796.
- 12. Корней Чуковский, Высокое нскусство, М., 1968, стр. 191-202.
- Harley Granville-Barker, On Translating Plays. Essays by Diverse Hands, New series, vol. 5. London, 1925, p. 20-21.
- Chang-Chein-Hsien, Shakespeare in China. Shakespeare Survey, vol. 6, Cambridge, 1953, p. 112-116.
- 15. R. G. S. Shahani, Shakespeare vu par les Orientaux. Paris, 1932.
- Edward Beyer, Problemer omkring oversettelser av Shakespeares dramatikk.— Universitetet i Bergen arbok 1956. Historisk-antik-varisk rekke, Nr 3, Bergen 1956, S. 14-17.
- L. L. Schucking, Shakespeares Stil als Übersetzungsproblem,—Shakespeare—Jahrbuch, Bd. 84-86, 1950. S. 69-70.
- Salvador de Madariaga, On Translating "Hamlet", Shakespeare Survey, vol. 6, p. 106.
- 19. К. И. Чуковский, Искусство перевода, М.-Л., 1936, стр. 128-184.

157

- 20. R. Darvil, Shakespeare in French Garb, Shakespeare-Jahrbuch, Bd. 92, 1956, S. 206.
- 21. Д. Авров, Без уважения к Шекспиру, Ленинградская правда, 1981, 22 октября, № 244, стр. 3.
- 22. Luigi Squarzina, Translating Theatru p. 5-6 машинопись.
- 23. Мих. Донской, Шекспир для русской сцены, В кн.: Мастерство перевода, сб. 10. М., 1975, стр. 187-190.

## ዓ ላበ በዓ የበነን

## ՇԵՔՍՊԻՐԻ ՍՈՆԵՏՆԵՐԻ ԹԱՐԳՄԱՆՈՒԹՑԱՆ ՍԿԶԲՈՒՆՔՆԵՐԸ

Շեջսպիրը մարդկային Հանճարի ամենից ղորեղ և Հուժկու ժայնքումն է, ստեղծագործական ամենաբարձր ու վսեմ գագանքներից մեկը մարդկային մշակույնի պատմունյան մեջ և, բնական է, որ նա կամ նրան վերագրվող որևէ գործ չէր կարող չարժանանալ ըններցողների և մանավանդ Շեջսպիրի երկրրպագուների և նրա կյանջն ու ստեղծագործունյունն ուսումնասիրողների բուռն Հետաջրջրունյանն ու Հիացմունջին։

«Սոնետները» Շեջսպիրի բանաստեղծական արվեստի փայլուն նմուշներից են։ Դրանջ գեղարվեստական արժեջից բացի, շատ կողմերով անփոխարինելի ու եղակի են մանավանդ Շեջսպիրի կյանջն ուսումնասիրելու առումով։

Չնայած այն բանին, որ Շեջսպիրի կյանջի ու ստեղծագործության մասին աշխարհում, բաղում լեզուներով, առանց չափաղանցության հարյուր հաղարավոր հաստափոր գրջեր են գրվել, այդուհանդերձ նրա մասին հավաստի ու վավերական նյութերը ցավալիորեն ջիչ են և կարող են ամփոփվել ընդամենը մի փոջրիկ բրոշյուրի մեջ։

Սակայն, ո´լ այս հանգամանքը և ո´լ էլ Շեջսպիրի նկատմամբ տածած մեր սերն ու պաշտամունքը իրավունք չեն տալիս մեզ չափազանցության մեջ ընկնել և Շեջսպիրի «Սոնետները» գեղարվեստական արժեքի իմաստով համեմատել ասենք թե «Համլետ»-ի կամ «Օթելլո»-ի հետ։

Անջուշտ «Սոնհաներ»-ի շարքում կան մեկ կամ երկու տասնյակի հասնող հրաշալի գործեր (ինչպես, օրինակ, 66-րդ սոնետը), որոնք կարող են մրցել Շեքսպիրի լավագույն գործերի հետ, և, սակայն, ամբողջունյան մեջ, դրանք ավելի համեստ տեղ են գրավում, քան նույն Շեքսպիրի լավագույն պիեսները։

«Սոնհանհր»-ի ամբողջ շարքի տպավորությունը Թուլացնում է մի շարք սոնհանհրի նյութի ու տրամադրության կրկնությունը, որն անխուսափելի միօրինակություն է սահղծում, ինչպես նաև որոշ սոնհանհրի արհեստական, ոսսկ ձևական բնույթը, որ նշել են ոչ միայն բանաստեղծները, այլև բազմաթիվ շեքսպիրագետներ։

Հայտնի է, որ Շնքսպիրն իր «Սոննտննրը» գրնլ է ոչ թե հրատարակնլու, այլ իր մտնրիմննրի շրջանում կարդալու համար, գրնլ է որպես մտնրիմննրին նվիրված բանաստնղծական ձոննը ու ննրբողննը և պատահական չէ, որ, ի տարբնրություն մյուս բանաստնղծական գործնրի («Վնննրա և Ադոնիս», «Լուկրեցիա» և այլն) Շնքսպիրն իր կննդանության օրոք ոչ միայն չի հրատարակնլ սոննտննրը, այլև դեմ է նղնլ դրանց ապօրինի հրատարակմանը, – հանգամանք, որը նույնպես խոսում է իմ ասածի օգտին։

Պատահական չէ, որ նույնիսկ Շեջսպիրի ամենից հանճարեղ սոնետը՝ հն-րդը, նույնիսկ Հովհ. Մասեհյանի թարգմանությամբ չի կարող և չէր էլ կարող մրցել նույն Մասեհյանի «Համլետ»-ի կամ «Օթելլո»-ի թարգմանության հետ։

Թեև Հայ ժողովուրդը Շեքսպիրին Հայացրել և իրենն է դարձրել վաղուց ի վե՛ր, ստեղծելով նաև իր սեփական, ինքնուրույն Շեքսպիրագիտությունը, բայց «Սոնետներ»-ի մասին Հայերեն քիչ բան է գրվել և այն էլ մեծ մասամբ Շեքսպիրի պիեսների կամ ընդՀանրապես նրա կյանքի ու ստեղծագործության այլ Հարցերի առնչությամբ։

Շատ չէ Շեջսպիրի «Սոնհտներ»-ին նվիրված Հայերեն գրականությունը նաև վերջին 70—80 տարիների՝ նրանց Հայերեն Թարգմանության տարիների, ընթացքում, իսկ եղածն էլ մեծ մասամբ պատահական բնույթ ունի (բացառությամբ Թերևս ՀովՀաննես Մամիկոնյանի հատկապես «Սոնետներ»-ին նվիրված հոդվածի)։

Ուրախունյամբ պետք է նշել, որ շեջսպիրագիտական կենտրոնի և Շեջըսպիրյան գրադարանի ստեղծումը Հայաստանում մեծ աշխուժունյուն առաջացրին այս հարցում. միայն վերջին տարիներին հրատարակվել են բազմանիվ գրջեր ու շեջսպիրագիտական ժողովածուներ, որոնք որակական նոր աստի-Ճանի են բարձրացնում Շեջսպիրի ժառանգունյան ուսումնասիրման գործը Հայաստանում։

Այս առումով խիստ գնահատելի է նաև Հայաստանի Շեջսպիրագիտական կենտրոնի գիտական աշխատակիցների «Սոնետներ»-ին նվիրված գիտական հոդվածներն ու հաղորդումները (Նշան Մուրադյան, Ռուղան Մարգունի և այլն) հ հատկապես Բյուրակն Անդրեասյանի «Շեջսպիրի սոնետների հայերեն ԹարգմանուԹյունները» ծավալուն աշխատուԹյունը, որտեղ նա, հայ իրականուԹյան մեջ առաջին անգամ, ի մի է բերևլ ոչ միայն համաշխարհային շեջսպիրագիտուԹյան կուտակած փաստերը սոնետների մասին, այլև ստեղծել է սոնետների հայերեն ԹարգմանուԹյան պատմուԹյունը, վերլուծել այդ Թարգմանու-Թյունների առավելուՅյուների և ԹերուԹյունների բնույթը և այլն։

Շեբսպիրի սոնետների մասին աշխարհի շատ լեզուներով, մանավանդ

անգլերննով, բազմաթիվ աշխատություններ կան, և նրանք, բացի իրենց բուն արժեքից, նաև օգտակար ուղեցույց են Շեքսպիրի սոնետները այս կամ այն լեզվով թարգմանելու Համար։ Օգտակար, մի պայմանով սակայն, որ այդ թարգմանիչները լինեն ինջնուրույն և ինջնիշխան և մանրամասն ուսումնասիրելով և քաջ գիտենալով Հանդերձ շեքսպիրագետների Հայտաբերած մեծ ու փոքր, Հավաստի ու վիճելի փաստերն ու կռահումները, թարգմանելիս առաջին հերթին նկատի ունենան ոչ թե դրանք, այլ՝ հենց սոնետները, այսինքն՝ ոչ միայն և ոչ այնքան շեքսպիրագիտությունը, ինչքան իրեն Շեքսպիրին՝ նրա գիրըը, բնագիրը, տողը...

Այս առումով վերստին հիշեցնենք, որ Շեքսպիրի կյանքի ու գործունեության մասին եղած հավաստի նյութերը կամ վավերական փաստերը ցավալիորեն քիչ են, ընդամենը մի բրոշյուրի չափ, և շեքսպիրագիտության բաղում մեծածավալ հատորների նյութը մեծ մասամբ կռահումների ու վարկածների բնույթ է կրում, վարկածներ ու կռահումներ, որոնցից ամենից հավաստիները շարունակում են իրենց գոյությունը, իսկ մյուսները՝ ժատվում ու հերքվում են շեքսպիրագետների նոր կռահումներով կամ նրանց հայտաբերած նոր փաստերով։

Այսպիսի, ժամանակի ընթացքում մեծ փոփոխություններ կրած կռա?ումների բնույթ են կրում նույնիսկ այնպիսի տարրական փաստեր, ինչպես սոնետների բուն քանակը, նրանց ստեղծման ստույգ ժամանակը և այս կամ այն սոնետի այս կամ այն անձին նվիրված լինելու Հանգամանքը։

Ուստի և Շեջսպիրի գործերի, այդ թվում նաև «Սոնետներ»-ի թարգմանիչը, ծանոթ լինելով հանդերձ այդ կռահումներին ու վարկածներին, երբեջ չպիտի դառնա դրանց գերին և միշտ, ամենուրեջ և առաջին հերթին հավատարիմ մնա Շեջսպիրին ու նրա բնագրին, որովհետև հայտնի է, որ շեջսպիրագիտության մեջ ամեն ինչ կարող է փոխվել, հերջվել ու ժխտվել, բացի... Շեջըսպիրից...

Հակառակ դհպջում, — այսինջն բնագրի բուն էության ու բովանդակության հետ այնջան էլ առնչություն չունեցող, թեկուզև շատ հետաքրքիր մանրամասներին գերի դառնալու դեպքում, — թարգմանությունը կարող է բառացի բնույթ կրել, երբեմն նաև աղճատվել ու նեղանալ-աղջատանալ, իսկ ինջը թարգմանիչը մեղադրվել ապագայի շեջսպիրագետների կողմից ճիշտ այնպես, ինչպես այսօրվա շեջսպիրագետներն են մեղադրում Շեջսպիրի անցյալի թարգմանիչներին, գրելով, թե «նրանց թարգմանությունները բազում անճըշտություններ են պարունակում, որովհետև համապատասխանում են շեջսպիրագիտության այն ժամանակվա մակարդակին...»:

իմաստ ունի", ուրեմն, այսօր Շեջսպիրին Թարգմանելիս ամեն ինչում «համապատասխանել» շեջսպիրագիտունյան այսօրվա մակարդակին՝ վաղվա շեքսպիրագետների կողմից նույնպիսի մեղադրանքի արժանանալու հավանականությունը։

Բացատրեմ ասածս մի պարզ օրինակով. համաձայն շեջսպիրագիտու-Բյան այսօրվա մակարդակի, Շեջսպիրի 154 սոնետներից 126-ը, կամ ավելի ստույգ 1-ից 126-րդ սոնետները նվիրված են կոմս ՍաուԹհեմփԹընին, իսկ մնացածները՝ Թուխ կամ Թխադեմ Տիկնոջը։

Սակայն նա, ով թիչ Թհ շատ ծանոԹ է Շեջսպիրի սոնետներին, չի կարող նկատած չլինել, որ կոմս ՍաուԹհեմփԹընին ՝ Հասցեագրված սոնետների շարբում կան սոնետներ, որոնջ այդ շարջն են ընկել պատահմամբ, և ոչ Թե տղամարդուն կամ բարեկամին, այլ կնոջը կամ սիրուհուն նվիրված սոնետներ են՝ այնջան ակնհայտ է արտահայտված նրանց մեջ ոչ միայն տղամարդու և կնոջ սերը, այլն ուղղակի սեռական կիրքը։

Անվերապահորեն հասցեագրել այդ սոնհոները կոմս ՍաուԹհեմփԹընին, նշանակում է երկիմաստ դրության մեջ դնել Շեջսպիրին, ուստի և այդ վարկածը պնդող շեջսպիրագետները կամ պիտի ջաջուԹյուն ունենան հետաղոտելու այդ խճճված հարցն իր ամբողջ խորուԹյամբ ու բարդուԹյամբ (դրա համար, ի դեպ, շատ հարուստ փաստական նյուԹ կա) և կամ, մեկընդմիշտ հրամար, ի դեպ, շատ հարուստ փաստական նյուԹ կա) և կամ, մեկընդմիշտ հրամարվեն այդ բնույթի սոնետները կոմս ՍաուԹհեմփԹընին հասցեագրելու մտադրուԹյունից։ Ես հատկապես շեշտում եմ այս, որովհետև հարցի նման վիճակը կարող է լուրջ դժվարուԹյուներ առաջացնել «Սոնետներ»-ի Թարգմանու-Թյան գործում և նաև երկղիմուԹյուն՝ ըստ ԹարգմանուԹյան իմաստիւ

Իմ կարծիքով, որը բարեբախտաբար, համընկնում է Անիկստի և ուրիշ շեքսպիրադետների կարծիքին, ճիշտ է վարվել սոնետների ռուս Թարգմանիչ Սամուիլ Մարշակը, այդ բնույնի սոնետները հասցեադրելով կնոջ...

Երկրորդ Ճանապարհը, հանուն շեջսպիրագիտական սխեմայի Շեջսպիրի ընագիրն աղավաղելն է, այսինջն՝ այդ բնույնի սոնետների մեջ արտահայտված կրջոտ սիրո մեղմացումը, կամ այդ սոնետների ձևափոխումը «ընկերական սեր» արտահայտող սոնետների...

Թարգմանիչը պարտավոր է Թարգմանել Շեջսպիրին այնպես, ինչպես նա կա և ոչ թե, աստված մի արասցե, հարմարեցնել գրականագիտական այս կամ այն վարկածին ու սխեմային, որովհետև ամենից շատ և ամենից լավ ինջը՝ Շեջսպիրը գիտե, թե ինչ է անում և ինչպես...

Թեև Հարցն ուղղակի իմ նյունին չի վերաբերում, բայց ասեմ, որ երբեմն այս կամ այն գրականագետի չափազանցված պաշտամունքը դեպի այս կամ այն բանաստեղծը կարող է վնասել այդ բանաստեղծին ավելի, քան ուղածդ ՀայՀոյանքը... Ու՞մ Հայտնի չէ, որ կուրացած այդ պաշտամունքից և ընկնելով բանաստեղծի ու բանաստեղծունյան բուն էունյան հետ կապ չունեցող մանրամասնունյունների ետևից, այդպիսի գրականագետները կարող են կամա նե ակամա աղջատացնել ու նեղացնել նույնիսկ ամենից վսեմ բանաս-162 առեղծությունների տպավորությունը, ինչպես այդ պատահեց Իսահակյանի սիրո երգերի հերոսուհի Շուշիկի, Սերգեյ Եսենինի «Պարսկական մոտիվների» հերոսուհի Շագանեի և ուրիշ այլ դեպջերում։

Ես խորապես շնորճակալ եմ այն շեջսպիրագետներից, որոնց շնորճիվ, ճիշտ է, չճամոզվեցի, բայց իմացա, Թե Թուխ Տիկինը իտալուճի էմիլիա Բասանոն է, որը եղել է այսինչի ու այնինչի սիրուճին, ճղի վիճակում ամուսնացել երաժիշտ Լանյեի ճետ, ժամագրություն նշանակել ճրեա բախտագուշակի ճետ և այլն, բայց ճամոզված չեմ, Թե այդ ամենը էական նշանակություն ունի սոնետների թարգմանության ժամանակ և կօգնի՞ ինձ, Թե՞ կարող է նույնիսկ խանգարել, մի կողմ տանել...

Ինչպես իրավացիորեն նկատել է ռուս շեքսպիրագետ Անիկստը «մենք չենք հասկանա Շեքսպիրի «Սոնետների» բնույնն ու էունյունը, ենե բծախընդրունյամբ որոնենք այդ քնարական դրամայի հերոսների միջև եղած կոնկրետ հարաբերունյունների կոնկրետ փաստերը...»։

Ես այս ամենն ասում եմ նրա Համար, որ երբեմն, որոշ շեքսպիրագետներ, Շեքսպիրի թարգմանությունները գնաՀատելիս ելնում են Հենց այս մերժելի տեսանկյունից, ցանկանալով այդ թարգմանությունների մեջ տեսնել բանասիրական պրոբլեմների այս կամ այն մանրամասնությունները կամ բնագրի տողերի «ստրկական» թարգմանությունները՝ գեղարվեստական թարգմանությունը շփոթելով գիտական-բանասիրական թարգմանության Հետ։

Ասացինը, որ չնայած Շեքսպիրի «Սոնետների» Հայերեն ԹարգմանուԹյան պատկառելի ժամանակաՀատվածին (70—80 տարի) և չնայած նրան, որ սոնետների Հայերեն ԹարգմանուԹյամբ զբաղվել են ոչ միայն ՎաՀան Թեքեյանի նման բանաստեղծներ, այլև՝ ՀովՀաննես ՄասեՀյանի նման Թարգմանիչներ, սոնետների Հայերեն Հիշարժան ԹարգմանուԹյան օրինակները (ի տարբերուԹյուն պիեսների) ցավալիորեն քիչ են։

Առավել ցավալին այն է, որ չնայած սոնետների հայերեն Թարգմանու-Թյունների պատկառելի Թվին, Շեքսպիրի սոնետները դեռևս չեն դարձել հայ գեղարվեստական գրականուԹյան կամ հայ բանաստեղծուԹյան փաստ, մի բան, որ իսկական գեղարվեստական ԹարգմանուԹյան նախապայմանն է։

<sup>ի</sup> դեպ, այդպիսին էր սոնհտների ԹարգմանուԹյան վիճակը նաև Ռուսաստանում, Թեև սոնետները ռուսերեն են Թարգմանվել 1830-ական Թվականներից սկսած։ Եվ միայն Սամուիլ Մարշակի ԹարգմանուԹյան շնորհիվ էր, որ նրանք դարձան ռուսական պոհզիայի փաստ, ուստի և՝ մատչելի ու սիրելի ոչ միայն մասնագետների, այլև ընԹերցողների լայն խավերին։

Թեև ճշմարտությունը պահանջում է ասել, որ Մարշակի թարգմանությունների մեջ պակասում է Շեջսպիրին շատ բնորոշ հարափոփոխ ուժն ու տարերջը և նրանք ռուսերենում մի տեսակ չափից ավելի են գեղեցիկ ու կոկիկ, հղկված ու երգեցիկ... Ավելացնենք, որ ենձ մենք նույնիսկ ունենայինք էլ Շեքսպիրի սոնետների անցյալում կատարված հիշարժան հայերեն նարգմանունյուններ, միևնույն է, այսօր սոնետների հայերեն նոր նարգմանունյունների կարիքը կղգացվեր, որովհետև, ենե նկատած կլինեք, ոչինչ այդքան արագ չի հնանում, որքան նարգմանունյունների լեղուն։

2/2263665 նաև, ոչ որպես պարադոջս, այլ որպես ցավալի իրողություն, որ այսօր Շեջսպիրի գործերը, այգ թվում նաև սոնետները, Հասկանալու իմասառվ թերևս ամենից աննախանձելի վիճակում գտնվում են Շեջսպիրի Հայրենակիցները, անգլիացիները, որոնց թվում է, թե նրանջ լրիվ Հասկանում են Շեջսպիրին, ճիշտ այնպես, ինչպես մեզ, Հայերիս է թվում, թե մենջ լրիվ Հասկանում ենջ նարեկացու, ՇնորՀալու և Քուչակի գործերի բնագրերը...

Շեջսպիրը վաղուց ժամանակակից անգլերեն լեղվով թարգմանության կարիջ ունի, ճիշտ այնպես, ինչպես մեր միջնադարյան պատմիչներն ու բանաստեղծները ժամանակակից հայերեն թարգմանության՝ Մ. Խորենացուց մինչևնարեկացի ու Քուչակ։ Պատահական չէ և ոչ էլ իր մեղջով, որ Թիֆլիսի հայ մտավորականությունը առաջին անգամ հայ միջնադարյան պոեզիան մոտիկից ընկալեց Վալերի Բրյուսովի ռուսերեն թարգմանությունների շնորհիվ և այն, որ այսօր նարեկացին նույնիսկ հայ մտավորականին, ավելի մատչելի է ռուսերեն թարգմանությամբ, ջան թե բնագրով...

Այն, որ մինչև այժմ մենք «Սոնետների» Հայերեն Հիշարժան քիչ թարգմանություններ ունենք, գալիս է ոչ միայն վերը նշված պատճառներից, ոչ միայն նրանից, որ անհամեմատ ավելի դժվար է թարգմանել այնպիսի փոքր ծավալ ու կատարյալ ձև ունեցող բանաստեղծական գործեր, ինչպես ռոնդոնու սոնետը, այլև, եթե կարելի է այդպես ասել, նաև... զուտ հայկական պատճառներից։

Բանն այն է, որ եթե անգլերեն որևէ բանաստեղծության թարգմանությոն դժվար է ընդհանրապես, ավելի դժվար գերմաներեն թարգմանողի համար, շատ դժվար՝ ռուսի, խիստ դժվար՝ վրացու, ապա համարյա թե անհնար է հայ թարգմանչի համար թեկուզ և այն, զուտ տեխնիկական պատճառով, որ հայերեն բառերը միջին հաշվով երեք-չորս անգամ ավելի երկար են, քան անգլերեն բառերը։

Նշան Մուրադյանի մանրակրկիտ հաշվումները ցույց են տվել, որ եթե անդլերեն հավար բառից քառավանկ է ընդամենը վեցը, դերմաներենից՝ 41-ը, ռուսերենից՝ 121-ը, ապա հայերեն հաղար բառից քառավանկ են ոչ ավել, ոչ պակաս 366-ը, այսինքն հայ թեարդմանչի լրացուցիչ 366 օրվա, կամ մի տարվա դժոխային աշխատանք...

Այդ պատճառով Շեջսպիրի սոնետները, նույնիսկ լավագույն ցանկության դեպջում, անձնար է և իմաստ էլ չունի անպայման թարգմանել նույն չափով, ասենջ 10—11 վանկանի տողերով, որովձետև նախ այդ չափը խորթ է 164 Հայերենին, և ապա՝ այդ դեպքում անհնար կլիներ սոնետների ընդամենը 14 տողում արտահայտել բնադրի ամբողջ բովանդակությունը։

Բնորոշ է, որ Շեջսպիրի սոնհաների Հայ Թարդմանիչներից մեկը, եթե չեմ սխալվում, Վարդդես Սուրենյանցը նույնիսկ բնադրի 10 վանկանոց աողերը 14—15 վանկանոց աողերով փոխարինելուց հետո, սաիպված է եղել ավելի երկար աողեր օդաագործել սոնհաի վերջին երկու աողերի Համար, որոնջ ամփոփում են սոնհաի իմասան ու էությունը, ուստի և ավելի խաացած մըտբեր են արտահայտում...

Ի տարբերունյուն այլ բանաստեղծունյունների, էլ չեմ ասում աղատ ոտանավորով գրված բանաստեղծունյունների նարգմանունյան, որոնց տողերի ջանակի փոփոխունյունը նարգմանունյան մեջ այնջան էլ կարևոր չէ և նույնիսկ չի էլ նկատվում, սոնետի նարգմանիչը կաշկանդված է ընդամենը 14 տողի սահմաններում և, ինչջան էլ այդ անհրաժեշտ լինի բնագրի բովանդակունյունը լրիվ արտահայտելու համար, – չի կարող և իրավունջ էլ չունի նեկուղ կես, կամ մեկ ջառորդ տող ավելացնել բնագրին...

Թարգմանիչը, նույնիսկ լավագույն ցանկության դեպքում, չնչին բացառություններով, չի կարող թարգմանության մեջ պահպանել նաև բնագրի ռիթմըն ու կշռույթը, եթե այն ոչ միայն խանգարում է արտահայտել բնագրի բովանդակությունը, այլև խորթ է հայոց տաղաչափությանը։

Վերցնենը Թեկուզ նույն 66-րդ սոնետը, որը գրված է 10—11 վանկանի տողերով, տաղաչափական քորեյ-ամֆիբրաքոս-դակտիլ միավորներով և անգլերեն Տնչում է այսպես։

Tired with all this for restful death I cry.

ԵԹԵ մենք կարողանայինք մեծ դժվարուԹյամբ, նույնիսկ անկապ Հայերեն բառեր գտնել այս տողը Հայերեն բնագրի նման հնչեցնելու համար, ապա մոտավորապես կստացվեր.

2шје припера 5-quilbum, по ди, шапшиј...

Այս, Հայերենին ոչ Հատուկ կշռույնը ճիշտ արտահայտող, սակայն ոչ նե անկապ, այլ իմաստավոր, կապակցված բառեր գտնելու Համար Հարկ կլիներ չարչարվել ժամերով, և Թերևս ամիսներ տևեր 14 այդպիսի տող ստեղծելու և Հանգավորելու գործը, այն էլ, առանց վստամ լինելու, նե կարելի է արտահայտել բնագրի բովանդակունյան գեն մի մասը։

Այդ դժվարությունը պատկերացնելու համար հիշեցնենք, որ 66-րդ սոնետի բնագրի միայն մի տողի, ըստ իմաստի ամենից կարևոր երկու բառերը հայերենով արդեն 14—15 վանկ են զբաղեցնում այն դեպքում, երբ բնագրի տողն ընդամենը 10—11 վանկանի է։ Պարզ է ուրեմն, որ Հայ Թարգմանիչը, Հանուն սոնետի իսկական գեղարռվեստական ԹարգմանուԹյան, ստիպված է բնագրին մոտենալու Համար Հեռանալ նրանից ոչ միայն ըստ բովանդակուԹյան, այլև՝ ըստ չափի ու կշռույթի, փոխարինելով 10—11 վանկանի տողերը 14—15 վանկանի կամ ավելի երկար տողերով, իսկ կշռույթը՝ Հայերենին ոչ բնորոշ քորեյից ու դակտիլից ազատագրվելու Համար, փոխարինելով լամբ-անապեստյան միավորներով, ինչպես օրինակ, «Այս ամենից Հոգնաբեկ ես մաՀ-անդորը եմ տենչում» տողը, որը և բնորոշ է Հայոց տաղաչափությանը, և, բնագրի տողից ավելի երկար յինելով, կարող է իր մեջ ամփոփել բնագրի տողի ամբողջ իմաստը։

ԱՀա 66-րդ սոնետի լրիվ թարգմանությունը, որը ես, ընթերցողների քըն-Հությանը Հանձնելուց Հետո, կուղենայի ներկայացնել Ձեր դատաստանին։

> Այս ամենից հոգնաթեկ, ես մահ-անդորը եմ տենչում. Շանր է տեսնել արժանուն՝ մուրացիկի խեղճ որջում, Եվ անարժան ոչինչին՝ վայելջներից հղփացած, Եվ հավատը անթասիր՝ գրժված, ավա՞ղ, ու խաթված, Եվ ոսկեղօծ պատիվը՝ պատվաղուրկին ընծայվող, Եվ կուսունյունը պարկեշտ՝ բռնաբարվող ու աղժվող, Եվ կուտունյունը պարկեշտ՝ բռնաբարվող ու աղժվող, Եվ կատարյալը իրավ՝ շնորհաղո՞ւրկ ու լջվա՞ծ, Եվ ուժը՝ կաղ կարգերի, կաղ ոտջի տակ խոշտանդված, Եվ ուժը՝ կաղ կարգերի, կաղ ոտջի տակ խոշտանդված, Եվ արվեստը՝ համրացած բռնունյան բիրտ թռունչջից, Եվ պարզունակ համարվող ճշմարտունյունը հստակ, Եվ պարզունակ համարվող ճշմարտունյունը հստակ, Եվ ամենից հոդնաթեկ, կուղենայի հեռանալ,— Բայց, ինչպես իմ սիրելուն մենակ նողնել ու դնալ։

Այս թարդմանությունը ջիչ թե շատ մոտ է անգլերեն բնագրին, իհարկե, գեղարվեստականությունը պահպանելու պայմանով և այդ սահմաններում։

Թույլատրելի տարբերունյունը նրա մեջ է միայն, որ նույնիսկ այս, բնագրի տողերի համեմատունյամբ 3—4 վանկով երկարացված տողերի մեջ բնագրի իմաստն արտահայտելու համար, մենջ հարկ հնջ համարել հրաժարվել բնագրի երկար բառերից (արժանավորունյուն, ոչնչունյուն, առաջինունյուն, կատադելունյուն և այլն), դրանք փոխարինելով այնպիսի, ավելի կարճ համարժեջներով, ինչպես՝ արժանիջ, առաջինի, կատարյալ և այլն։

Բացի այդ, այս սոնետի abab խաչաձև հանդավորումը մենք փոխարիննը ննց ղույդահանդ aabb ձևով այն պատճառով, որ, նախ, տողերի սկղբում հնչող «Եվ»-երը, նման հանդավորման շնորհիվ ավելի են շեշտվում և ուժեղանում և ապա՝ սոնետը դրա շնորհիվ հայերենում չի բաժանվում առանձին բառատողերի և կարդացվում է մի շնչով...

Անկասկած, իմ բերած օրինակը, ինչքան էլ բնորոշ, բայց չի վերաբերում Շեքսպիրի բոլոր սոնետներին. ամեն սոնետ ունի իր Թարգմանական բնորոշ 166 և ուրույն դժվարությունները, որոնք մի դեպքում կարող են արտահայտվել սոնետի չափի ու կշռույթի հարցում, մի այլ դեպքում՝ բովանդակության, առանձին բառերի և արտահայտությունների հարցում և այլն։

Իմ նպատակն ու անելիջը շատ համեստ է ու կոնկրետ և ես ինձ արժանի կհամարեմ ոգեկոչել Շեջսպիրի սուրբ անունը այն օրը միայն, երբ ինձ հաջողվի նրա, գոնև մի ջանի տասնյակ լավագույն սոնետները դարձնել հայ գեղարվեստական գրականության փաստ, ուստի և մատչելի ու սիրելի հայ շեջսպիրապաշտ ընթերցողների լայն զանգվածներին։

## ԱՐՄԵՆ ՀՈՎՍԵՓՑԱՆ

## ՄԱՐԿ ԱՆՏՈՆԻՈՍԻ ՖՈՐՈՒՄԻ ՃԱՌԻ ԹԱՐԳՄԱՆՈՒԹՑԱՆ ՊՐՈԲԼԵՄԸ

Մասնագիտական գրականության մեջ բաղմիցս նշվում է, որ Շեջսպիրը բանաստեղծ խատերագետ է և նրա արվեստը ոչ միայն արտահայտվում է պոետական լեղվի միջոցով, այլև ընկալվում է որպես պոեզիա։ Պատկերային կազմն ու բառային երաժշտականությունը հանդիսանում են այն երկմիասնությունը, որն անբաժանելի է ամբողջ պիեսի ձևից։ Հետաքրքրական է նշել հետևյալ փաստը. «Հուլիոս Կեսարն» ունի 83 պատկեր (2450 տողում), մինչդեռ «Անտոնիոս և Կլեոպատրան» ունի 266 պատկեր (3016 տողում)։ Մի թարգմանչի չէ այս խնդիրը քանիցս անասելի դժվարությունների առաջ կանգնեցրել։ Եվ վերջինիս լուծմամբ է մասամբ պայմանավորված Հովհ. Մասեհյանի բնագրին Տարազատ մեծարվեստ թարգմանությունների ծնունդը։

Այժմ, նախքան բուն նյութին անցնելը, համառոտակի կանգ առնենք «Հուլիոս Կեսար» ողբերգության (մոտ 1601) այն հատվածի վրա, որն է Մարկ Անտոնիոսի ֆորումում արտասանած ճառը։

Πημέρα αιθιμώ համար նյուθ է հանդիսացել Պլուտարքոսի «Երանելի հույների և հռոմեացիների կյանքը» գիրքը, որը սըր Թոմաս Նորտը թարգմանել է 1575-ին ժակ Ամյոյի ֆրանսերեն. տարբերակից։ Այն հարուստ աղբյուր էր Շեքսպիրի համար այն առումով, որ Պլուտարքոսը ոչ միայն շարադրել էր նշանավոր հույն և հռոմեացի պատմական գործիչների վարքն ու նրանց արարջների դրդապատճառները, նաև այն պատճառով, որ գրելաձևը կարծես հատուկ նախատեսված էր թատերագրի համար սկզբնաղբյուր դառնալու։ Ինչպես ինջը՝ հույն պատմաբանն է խոստովանում, միշտ փնտրել է «ամենամանը փաստերի, սրամիտ պատասխանների և կենդանի, հանպատրաստից ասված ակնարկների մեջ այդ անձանց ներքինը բնութագրող նշաններ, որոնք հաճախ ավելի պարղ են ցույց տալիս մարդու բնավորությունը, քան կռիվները, մեծ հակատամարտերը կամ ջաղաջների գրավումը»<sup>1</sup>։

Եվ աճա ձեռքի տակ ունենալով Թատերագրության առումով խիստ ճաղ-168 վագյուտ սկղբնաղբյուր, Շնրապիրը կնջնց այն իր հանճարի դրոշմով։ Դարձրի փոշու միջից հառնում էր գտու Հռոմը իր դաժան պարղությամբ ու վեհությամբ, որպեսղի մնկ անդամ ևս ասպարեղ դառնար մարդկային շիկացած կրթերի անողոք բախման։ Բեն Ջոնսոնը, ժամանակակիցների վկայությամբ, ողբերդությունը գնացել էր դիտելու քմծիծաղ տալով, թե մեկը, որ գիտե քիչ լատիներեն և ավելի քիչ հունարեն, չի կարող հռոմեական կյանքից որևէ բան գրել և ապշահար էր եղել։ Շեքսպիրը մեկ անգամ ևս ցույց էր տալիս մարդկային բնությունը հասկանալու իր անղուգական հանճարը։

«Հուլիոս Կեսար» ողբերդության կառուցվածքն ունի դասական պարզություն։ «Բարձրանալով մեծ կամարի նման իբրև հենասյուն ունի երկու կուլմինացիոն կետեր՝ այն է, Կեսարի սպանությունը և Անտոնիոսի ֆորումում արտասանած ճառը և ապա սահուն անխուսափելիությամբ իջնում է արձանագրելու Բրուտոսի և Կասիոսի ինքնասպանությունը։ Նրա ոճը բարձր է ու հահորական, ինչպես պատճաշ է ողբերդության նյութի վեհությանը և հասարակական բնույթին»<sup>2</sup>։

Πηρορητιθιών պատկերային կազմը ունի նույնպիսի հռոմեական դաժանուθյուն։ Այս առումով հատկանշական է, որ ող βρητιθιώ մեջ բաղմիցս ակհարկվող է fire (4μω4) μωηը' the fiery potents, the fire of pity, Ligarius's heart new-fired, Cicero's fiery eyes, Antony's eyes red as fire with weeping.

¶լուտարքոսը Շեջսպիրին որպես ելակետ է պարդենլ այդ տեսարանի հետևյալ նկարադրունյունը. «Այն բանից հետո, երբ Կեսարի դին բերվեց ֆորում, Անտոնիոսը համաձայն հին սովորունյան, մահախոսական կարդալով, դովելով հանդուցյալին և զգալով, որ իր խոսջերը հուզում են ամբոխին և շարժում նրա դունը, այնպիսի հունով տարավ իր ճարտարախոսունյունը, որ ամժում նրա դունը, այնպիսի հունով տարավ իր ճարտարախոսունյունը, որ ամցր, նա պարզեց այն բոլորին ի տես, ցույց տալով, նե քանիցս խոցոտված է այն։ Այսժամ մարդիկ այնպիսի կատաղունյան ու ըմբոստունյան մեջ ընկան, որ այլևս անհնար էր ամբոխին ղսպելը։ Նրանցից ոմանջ դոռում էին՝ սպանեց մարդասպաններին։ Մյուսները վերցնելով ֆորումում դանվող նստարանները, սեղանները և փայտերը, ինչպես գործել էին և առաջներում՝ դիակիղումների ժամանակ, դիղելով այդ բոլորը իրար վրա, կրակ տվեցին դրանք և հետո դրա վրա դրեցին Կեսարի դին և այրեցին այն։ Եվ հետո... ոմանք այստեղ, ոմանք այնտեղ վերցրին այրվող փայտաձողեր և ձեռքերին բռնած վաղեցին դեպի Կեսարին սպանողների տները, որպեսղի կրակի մատնեն դրանք։ Մինչ դավադիրները կանխատեսելով վտանդը, խելացիորեն հոդ էին տարել իրենց անձի մասին և փախել էին»<sup>3</sup>։

Սա է այն ատաղձը, որից Շեջսպիրը ստեղծեց իր ամենահոյակապ և ամենաբռնկուն տեսարաններից մեկը։ Եվ ահա Թե ինչպես է սկսում իր հանրահայտ ճառը Մարկ Անտոնիոսը.

> —Ով բարիկամներ, հռոմնացիներ, Հայրինակիցներ, ականջ դրեր ինձ. Եկա Կեսարին թաղելու համար, ոչ թե գովելու4։ (Բարգմ. Հ. Մասեհյանի)

Հանրահայտ է, որ համողումը ճառախոսության գլխավոր նպատակն է։ «Հռետորական խոսքը նպատակ է դնում ոչ միայն, որպիսղի որևէ միտք հասկացվի ու մարսվի, այլև միաժամանակ դառնում է զսպանակ որոշակի տրամադրություն ստեղծելու, հետևաբար և մարդկանց գործողության մղելու համար»<sup>5</sup>։

Մասնագիտական գրականության մեջ առկա է այն կարծիջը, որ Շեջըսպիրը հետևել է XVI դարում լույս տեսած Թոմաս Ուիլսոնի «Art of Rhetorique» դրջում նշված հռետորական արվեստի հիմնական սկղբունջներին։ Այսօրվա ընթերցողին անգամ կարող է զարմացնել Եղիսաբեթյան շրջանի հռետորական արվեստին նվիրված որևէ դասագրջում զետեղված տեխնիկական տերմիննեթի հարստությունը։ Դրանցից շատերը հունական ծագում ունեն և անպայման մատչելի են եղել միայն ուսյալ մարդկանց։ Ինչևիցե, հռետորական դարձվածջների գոյության փաստը ինջնին վկայում է, որ մարդիկ հասու են եղել դրանց և, բնականաբար, Շեջսպիրը իր համապարփակ իմացությամբ չէր կարող զանց առնել այդ հանդամանջը, այն էլ հռոմեական թեմային անդրադառնալիս։ Եվ իրեն հատուկ գեղագիտական բացառիկ զգացողությամբ դարձրեց "ողբերգության հիմնական ոճաստեղծ տարրը, դրամատիկական կոնֆլիկտի նեղջին աղգակը, գործող անձանց ինջնաբացահայտման ու դիմացինի հայտաբերման ,անկրկնելի միջոցը։

Ավելորդ չի լինի նշել, որ ի տարբերություն Բրուտոսի ճառի, որ արձակ չէ, հասկանալի պատճառով Շեջսպիրը Անտոնիոսի ճառը գրել է չափածու Չէ՞ "որ Բրուտոսը ավելի շատ ճիգ է Թափում գործելու ֆորումում հավաքված հռո-"փիացիների դատողության վրա, մինչդեռ Անտոնիոսը մեծագույն նրբանկաոունյամբ ձգտում է աղդել ղդացմունջների վրա, ճարպկորեն և աննկատելիորեն նրանց մղելով գործի։ Հենց սրանով է բացատրվում Անտոնիոսի ճառի հաջողունյունը, ջանի որ վերջին հաշվով հռետորական արվեստի տեսակետից մեկի ճառը չի ղիջում մյուսին։ Միևնույն ժամանակ հարկ է նշել, որ չափածո լինելով հանդերձ, Մարկ Անտոնիոսի խոսջը մոտ է խոսակցական լեղվի արամաբանունյանն ու ռինմին։ Եվ իսկապես, ենե Բրուտոսի խոսջի «ներջին բնական ճշմարտունյունը» չի հասնում ֆորումում հավաջված ամբոխին, ապա Անտոնիոսի խոսջը «գիտակցաբար պիտի պահպանի չկանխամտածվածի բնույն, պիտի ունենա այնպիսի տեսջ, կարծես նե այն ինջնին ծնվել է նյունի ներջին սաղմերից»6։

Հասկանալի է, Θե ինչպիսի դժվարություն է իրենից ներկայացնում նման հռետորական խոսջի անկրկնելի նմուշ հանդիսացող ճառի Թարգմանությունը։ Մանավանդ որ հարուստ ճարտասանական բացառիկ հենջի հետ մեկտեղ այն օժտված է րառային ինջնատիպ երաժշտությամբ, առանց որի հարաղատ վերարտադրման որևէ Թարգմանություն կլինի պակասավոր, անհամողիչ։ Խնդրա առարկա հատվածի Թարգմանության գործը ավելի է բարդանում will բառի բաղմիմաստ օգտագործմամբ, որին էլ կուղենայինջ անդրադառնալ ստորև։ Կ. Բ. էլուի խմբագրությամբ 1977-ին լույս տեսած The Macmillan Shakespeare մատենաշարի «Julius Caesar»-ում նշված է, որ will բառը սկսած 3-րդ գործողության 2-րդ տեսարանի 135 տողից մինչև 164-ը ներառյալ կրկնվում է 14 անգամ ի բաց առյալ նրա բայական բառախաղային կիրառումները։ Մենջ մի փոջր ընդարձակում ենջ will-ի օգտագործման սահմանները, այն է՝ 128 տողից մինչև 135 տողը։ Չէ՞ որ հիմնական Թեման սկիզբ է առնում, երբ Մարկ Անտոնիոսը ասում է.

> I will not do them wrong; I will rather choose To wrong the dead, to wrong myself and you Than I will wrong such honourable men.

> > (Act III. 2)

Չեմ ուղում բնավ նրանց բամբասել. Լավ է մեղանչեմ այս մեռեալի դեմ. ինքս իմ դեմ, ձեր դեմ, Քան Թե նրանց պես աղնիվ մարդկանց դեմ (Վենետիկ, 1962)

Եվ ապա այն հասնում է գագաթնակետին ու մոտենում իր տրամաբանական ավարտին, երբ Անտոնիոսը հարցնում է.

> And will you give me leave? bd spuduh hum'e:

Այս երկու will-երն են Հանդիսանում սկիզբը և վախճանը այս դրամա-

տիկ գերլարված իրադրության և բառային անկրկնելի երաժշտության։ Մեր ձեռքի տակ եղած չորս թարգմանությունները՝ մեկը հայերեն (Հ. Մասեհյան), մեկը գերմաներեն (Ա. Վ. Շլեգել), մեկը ֆրանսերեն (Իվ Բոնֆուա) և մեկը ռուսերեն (Մ. Զենկևիչ), ի ցույց են դնում բնագրի առանձնակի հյուսվածքի վերարտադրման տարբեր որակներ։

Ինչպես նշվեց վերը, will բառը կրկնվում է 24 անգամ Անտոնիոսի և ամբոխի անդամ պլեբեյների կողմից։ Այն օգտագործվում է 15 անգամ որպես գոյական և 9 անգամ որպես բայ (իմաստային և օժանդակ)։ Ինչպես գիտենք will-ը Շեքսպիրի ժամանակ նշանակել է ցանկանալ, ըղձալ և ընդհանրապես արտահայտել է կամբ, ցանկություն։ Դիցուը՝

I will do them wrong.

Միևնույն ժամանակ այն արտահայտել է նաև պարզ ապառնի՝

You will compel me then to read the will

Մեջրերենք ընտրած հատվածի հետևյալ կիրառությունները.

I will not do them wrong. (μmj)
Then I will wrong such honourable men. (μmj)
We'll hear the will. (μmj, qnjm4mb)
We will hear Caesar's will. (μmj, qnjm4mb)
It will inflame you. (μmj)
It will make you mad. (μmj)
will you be patient (μbημmbρ)
You will compel me then to read the will (μmj, qnjm4mb)
And will you give me leave? (μbημmbρ)

Այս հատվածում will բառի Թե՛ անվանական և Թե՛ բայական իմաստների զուդորդումով Շեջսպիրը կերտել է իր բազմաձայն երաժշտության անմեկնելի դործերից մեկը՝ որպես մեներդիչ ունենալով Անտոնիոսին և որպես երդչախումբ՝ Հռոմի հասարակ քաղաքացիներին։ Բառային այս բազմիմաստ հնչողության ընթացջում մենջ զդում ենջ հետղհետե ծավալվող էմոցիայի անսանձելի պոռթկումը։

Այժմ լսենք Թե ինչպես է Մարկ Անտոնիոսը բորբոջում Հռոմի հասարակ քաղաքացիների զգացմունքները։ Հենց սկղբից նա ճարտար խորամանկու-Թյամբ կարողանում է պլեբեյների ուշադրուԹյան առարկա դարձնել կտակը.

> But here's a parchment with the seal of Caesar; I found it in his closet: 'this will.

Նա քաջ գիտի, որ Հռոմի ֆորումում սովորաբար հավաքվող հասարակ մարդկանց ոչինչ այնքան չի գայթակղի, որքան խոշոր գործչի կտակը։ Սակայն թեթևակի ակնարկելով նրա գոյությունը, Անտոնիոսը չի շտապում հրա-172 պարակելու նրա բովանդակությունը։ Շեջսպիրը իրադրության լարվածություն ստեղծելու անմրցակից վարպետ է։ Բնական է, որ ամբոխը խայծը կուլ տալուց Հետո ագահորեն իր ցանկությունն է Հայտնում։

> 4-pr emangingh-We'll hear the will. Read it. Mark Antony! Frange-The will, the will. We will hear Caesar's will.

brupnpy whymi Uhunhhnup hnphy & Shand umuhe, mubind.

'Tis good you know not that you are his heirs, For if you should, o what would come of it!

Թվում է, Թե ուր որ է նա կհայտնի կտակի բովանդակուԹյունը։ Ամբոխը համակ լսողուԹյուն է։ Սակայն Անտոնիոսը կրկին, որպեսզի ավելի սաստկացնի լարվածուԹյունը, խուսանավում է։ Եվ ի վերջո, զգալով, որ ամբոխն արդեն իր ձեռբումն է և ադահուԹյամբ սպասում է իր մեկ խոսքին, Անտոնիոսը կարծես Թե իմիջիայլոց հիշում է.

You have forgot the will I told you of.

«Ոչինչ ավելի պարղորոշ ցույց չի տալիս, նե ինչպես է Անտոնիոսը վարպետորեն վարվում ամբոխի հետ, ինչպես այս տեսարանը։ Ձեռնածուի պես նա երևան է հանում այն խաղանեուղնը, որի մասին հանդիսատեսը մոռացել է, որպեսզի ուժեղացնի նրա խռովարար միտումները։ Եվ, բնականաբար, դա ավելի հարատև աղդեցունյուն կունենա, քան նրանց գունը դեպ կեսարը»:

bd այս բոլորը իրագործվում է Տռևտորական խոսքի բոլոր կանոններով և մասնավորապես will բառի կրկնության միջոցով։

Գերմաներեն և ֆրանսերեն ԹարգմանուԹյունների մեջ, որտեղ will-ը օգտագործված է որպես իմաստային բայ, Թարգմանված է համապատասխանորեն wollen և vouloir-ցանկանալ, մինչդեռ հնարավոր չէ will-ի անվանական՝ կտակ օգտագործումը նույն բառաձևով։

Whythehund nibbug. We will hear the will.

9-6pdmubphu. Wir vollens hören: Lest das Testament."

Spututpht. Nous voulons connaitre le testament.8

Ինչպես տեսնում ենք, ճնարավոր չէ պահպանել բնագրի երաժշտականու-Թյունը։

Ռուսերեն թարդմանությունը հնչում է այսպես՝

Прочти нам завещание, Марк Антоний9.

Հայերենը ավելի հարաղատ է հնչում բնադրին, համենայն դեպս, մասամբ պահպանված է բնադրի երաժշտականունյունը. Lei but the commons hear this testament— Which pardon me, I do not mean to read— And they would go and kiss dead Caesar's wounds, And dip their napkins in the sacred blood, Yea, beg a hair of him for memory, And dying mention it within their wills, Bequeathing it as a rich legacy. Unto their issue.

նվ րավ կը լիներ որ ժողովուրդը իմանար միայն... — Ոչ, ներողություն, չեմ ուղում կարդաչ— Մարդիկ կգային, որա վերջերը կնամրուշեին. Թաչկինակները այդ սուրը արչան մեջ կը թաթախեին, Ամեն մի մազը մասունջի նման կը թախանձեին, Եվ մեռնելիս էլ՝ կաակների մեջ հիշատակելով Իրրև թանկ ավանդ իրենց սերունդին կը փոխանցեին։

Եվ ամբոխը, ընականաբար, պետք է արձագանքի.

Fourth cit. - We'll hear the - will. Read It, Mark Antony. All-The will, the will. We will hear Caesar's will.

4-ոդ քաղաքացի—Հ*սենը կտակը, կարդա Անտոնիոս.* Ամենքը*—Կըտակը, կտակը, Կեսարի կտակը ուղում են*ը լսել,

Հայերենում will բառի դիմաց մենջ ունենջ կտակ բառը և տեջստի մեթ թնտրած Հատվածում նրան արձագանջող կը մասնիկի հետ այն միանգամայն բավարար է վերարտադրելու բնագրի անկրկնելի բառային երաժշտությունը։ Փորձենջ լսել՝ բավ կը լիներ, կը գային, կը Համբուրեին, կը թաթեախեին, կը թախանձեին, կըփոխանցեին, և կտակը, կտակը, Կեսարի կտակը...

Եվս մի կարևոր հանդամանը։ Շեջսպիրի և նրա ժամանակակից թատերդուների դործերում որոշ կերպարներ խոսջի մեջ հոմանիշներ կուտակելու սովորություն ունեին։ Ընդունված թիվը երեջն էր։ Սովորաբար այդ հոմանիշներից մեկը անպայման անգլո-սաջսոն ծագում ունի, մյուսը ֆրանսիական փոխառություն է, իսկ երրորդը՝ լատինական կամ հունական։ Պարզվում է, որ միջին անդերենում (1150–1500) այն ունեցել է միանդամայն գործնական նպատակ, ջանի որ այդ ժամանակ գոյություն ուներ բազմալեզու հասարակություն և հոմանիշների միաժամանակ օգտագործումը ընկալման մեջ բացառում էր որևէ պատահական թյուրըմբռնում։ Այս գործնական միտումը, որ այդ ժամանակից ի վեր պահպանվել է անդերենում, Շեջսպիրի մոտ ստացել է դեղարվեստական արտահայտչաձևի գործառնություն և արժեջ։ Ֆրանսիացի թարդմանիչը Հավատարիմ է բնագրին։ Նա օգտագործում է Parchemin (մագաղաթ), testament (ուխտ, կտակ, կտակարան) և voix (ձայն, կամջ).

> And being men, hearing the will of Caesar. Et quel homme, entendant la voix de Cesar.

Նույնը մենք հանդիպում ենք Շլեգելի թարգմանությունում.

Wir wollens hören: Lest das Testament. Ja, ja, das Testament. Lasst Cosars Testament uns hören.

Рыдի Testament рыпру, цврбшбшур Рырабшбрур одницпрові է был Pergament 4 Letzer Wille (цврурб цибр): блізб дорб է Свышалб был 266царур: вы одницпропів է пергамент, завещанье рыпврр:

Հարկ է նշել, որ բնագրում օգտագործված է will (բնիկ անգլոսաքսոն ծագում), testament (լատինական ծագում) և parchment (հին ֆրանսերեն) բառերը:

Մասենյանը կտակ բառից բացի մեկ անգամ է միայն օգտագործում մագաղաթ բառը։

-Fujg win wjumby ih dwawywit iw, thumph thhands

Վերը բերված շարադրանքից ակնհայտ է, որ հայ թարդմանիչը օգտադործելով մայրենի լեղվի հարստությունը և ճկունությունը և միևնույն ժամանակ անդավաճան դաշնակից ունենալով իր վարպետությունը, կարողացել է ստեղծել մի այնպիսի թարդմանություն, որի մասին երազում էին ռոմանտիկական դպրոցի ներկայացուցիչները։ Քանզի անվրեպ վերարտադրելով բնադրի մեծ ու փոքր կոնտեքստների դեղարվեստական ամբողջությունը՝ մասնավոր խընդիրների ինքնատիպ հաղթահարմամբ, այն հնչում է անդլիացի հանճարեղ Քարդի ստեղծադործությանը համաղոր և համահնչուն։

#### **ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ**

1. Плутарх, Сравнительные жизнеописания, в трех томах, т. II, Александр и Цезарь. Перевод М. Н. Ботвинника и Перельмутера, М., 1963, стр. 395.

- 2. W. Shakespeare, Julius Caesar, Introduction and Notes by D. R. Helloway. 1974, p. 22.
- 3. Плутарх, Сравнительные жизнеописания, в трех томах, т. III, Перевод С. П. Маркиша, М., 1964, стр. 235.

- 4. П. Събащрт, Հацран Чаншр, Ашрая. 2. Гинастивр, Цевьтри, U. Диатр, 1962. Цитсвать аверьранивыра изи сраницияция вых
- 5. Потебия, «Из записок по теории словесности», Харьков, 1905, стр. 4.
- 6. Гегель, Эстетика, т. XIV, М., 1958, отр. 202. ,

271

- 7. W. Shakespeare, Gesamelte Werke 7. Tragedien Ubersetzt von A. W. von Schlegel, 1964.
- 8. Oeuvre Completes de Shakespeare. Published under the Direction of Henry Evans and Pierre Legris. Tr. by Yves Bonnfoy.
- 9. В. Шекспир, Полное собр. соч. в 8 томах, т. 5, пер. Зенкевича, М., 1959.

# GP4NULSNe JJ4LA2



### ԱՆԵԼԿԱ ԳՐԻԳՈՐՑԱՆ

## ՇԵՔՍՊԻՐՑԱՆ ԹԱՏՐՈՆԻ ՊՈԵՏԻԿԱՆ

Նպատակ չունենալով քննել շեջսպիրյան Թատրոնի պոետիկան իր բոլոթ բաղադրամասերով, կփորձեմ խոսել միայն հիմնական սկղբունքներից մի քանիսի մասին։ Մանավանդ որ շեջսպիրյան Թատրոնի անմիջական ակունքները ձգվում են մինչև XI դարի ժողովրդական Թատրոն, իր հիմքում ունենալով անտիկ դասական դրամայի, ինչպես նաև Վերածննդի դարաշրջանի անգլիական և իտալական դրամատիկական Թատրոնի մեԹոդների ու ստեղծագործական հնարավորությունների նկատառումը։

Այս իմաստով շեքսպիրյան Թատրոնի ձևն ու արտահայտամիջոցները իրենց մեջ են առնում Թատերական արարումի և ընդհանրապես Թատրոնի դարավոր փորձի գեղարվեստական յուրացումն ու մեկնաբանուԹյունը։

Երբ մարդն առաջին անդամ ներկայացրեց իր նմանին և նաև իրեն հրապարակավ, այդ երևույնի անունը դրեց նատրոն, որ հունարեն նշանակում է «տեսնելու տեղ»։ Փաստորեն նա սահմանեց իր կարևորունյունը իր իսկ հայտնադործած հրաշքի մեջ՝ տեսնելու հաճո, տեսնելու պատրաստ կամքի մեջ էր այս երևույնի դոյունյան պայմանը, նաև էունյունն ու դերադույն նպատակը։ Այդ տեսնող-«տեսանող» կամքի արվեստային անդրադարձը պիտի դառնար այն ամենը՝ ինչի համար կյանքի կոչվեց նատրոնը։

նվ այսպես թատրոնն իր ծնունդով աղդարարեց մի մեծ ու անվերջանալի երկխոսության սկիզբ՝ «մարդը ինջն իր հետ», որում հանդիսատեսին վերապահված էր արջայավայել իրավասություն՝ աչջ ու ականջ դնելու այն շջեղ հանդեսին, ուր ամեն ինչ իրենից էր խոսում, իրեն ի ցույց դնում, ի շահ միայն իր վեհացման։

Մարդու այն նմուշը, որ ներկայացվում էր հելլենական բեմահարթակում հանդիսատեսի հոդևոր, մտավոր, բարոյական, փիլիսոփայական կարողությունների իդեալականացված մարմնավորումն էր մի կողմից, մյուս կողմից անհատական, մարդկայնորեն եզակի նշանի տակ առած դժբախտ ճակատադրի կրողը։ Այս իդեալականացման մեջ հանդիսատեսը տեսնում էր իր վեհացու-179 մը, որը բաղմապատկվում էր Տնրոսի կոնկրետ ճակատագրից ղերծ լինելու բարեբախտունյամբ։ Նա հաճունյամբ կիսում էր Էդիպ արջայի արջա տիտղոսը և նույնջան հաճունյամբ և Թենևացած խոստովանում իրեն, որ ինջը Էդիպ անունով մարդը չէ։

Ուրեմն, թատրոնը ստեղծվեց ի ցույց դնելու մարդ-հանդիսատեսի մաջի ու սրտի լույսը, երկրպագելու նրա առաջ իբրև աստծու։ Դա մի ծես էր, մոգական մի արարողություն, մի խաղ, որի մեջ մտնելու տրամադիր էր հանդիսատեսը, ջանղի եկել էր թատրոն, որ հիմներգեն իրեն և ոչ թե դաստիարակեն ու կրթեն։

Ինջնաձանաչման, ինջնազննման այս մղում-դիտակցությունն էր բերում Նրան թատրոն և դեղեցկության այդ պահը դերադույն արժանապատվությամբ .վայելելու ձգտումը նաև։ Հանդիսատեսն արտոնյալ էր, նա իմաստուն էր, իսկ թատրոնը՝ իր իսկ ծնած հրաշը երեխան։

Թատրոնի հետապա ընթացքը նրան տարավ մի ճանապարհով, երբ հանգիսատեսի հետ ունեցած երկխոսության մեջ նա կոփվեց, հմտացավ, իմաստնացավ, ճանաչեց իր ուժն ու կարողությունները և ինքնահիացումի մեջ մոռացավ հանդիսատեսի արտոնությունները և իր իրավունքների սահմանները։ Պրոֆեսիոնալիզմի ձեռք բերման և հասունացման հետ թատրոնի ու հանդիսատեսի միջև ստեղծվեց մի մեծ անջրպետ՝ խորթացման, օտարացման մի մթնոլորտ, ուր թատրոնը հավակնում էր արտոնյալ լինելու՝ ուսուցանողի, կրթողի իր առաջելությամբ։

Երկխոսությունը փոխվեց մենախոսության։ Ողբերդականորեն շրջվեց այս երևույթը պրոֆեսիոնալ թատրոնի համար, որովհետև որջան էլ ազնիվ, գեղեցիկ էին նրա ջանջերը, իր մենակության մեջ, այնուամենայնիվ, դրանջ դատապարտված էին ինջնասպառումի։ Անհետացել էր փոխադարձ վերապրումի, փոխըմբռնման ու փոխանդրադարձման այն կենդանի, անմիջականորեն ստեղծվող այն ինջնամոռացումի և ինջնագտնումի պահը, որ թատրոնի գոյության իմաստն էր։

Պատահական չէ, որ խատրոնը երկատվեց, երկփեղկվեց։ Նրա բառային հյուսվածջը խաղարկու տարրերի ու օրենջների մշուշված հիշողությամբ իր համար ապաստան փնտրեց գրականության մեջ՝ իբրև գրական դրամա, իբրև ուսյալ դրամա, իբրև ընթերցանության նյութ՝ դեռևս Սենեկայից սկսած։ Թատրոնը տուն մտավ, պարփակվեց ու բավարարվեց մեկին մենակ հմայելու ներգործությամբ։ Իսկ խաղի տարերջը ապավինեց ժողովրդական ծեսերին ու խաղերին, շահարկվեց՝ միապետական Հռոմի հանդիսանջներից սկսած մինչև commedia dellarte-ի վիրտուող ձևակերպումները։

Իմ խնդրից դուրս է ըստ ամենայնի ներկայացնելու պատճառների ու Հանդամանջների, իսկ դրանջ Հասարակական են, պատմական, մշակութային, դեղադիտական, այն ամբողջությունը, որի վրա խարսխված էր թատրոնի այս 180 այլափոխումը։ Ես փորձեցի փոքր ի շատե ներկայացնել այն իրողությունը, որի առաջ կանգնած էր Շեքսպիրը՝ իրրև թատերական Հրաշքի մեծագույն դիտակ ու արարիչ։

Շեջսպիրի առաջելությունը, թատրոնի նախաստեղծ միասնության վերագանումի մեջ էր, այն հանճարեղ կերպի հայտնաբերման մեջ, որով հաջտության եկան թատրոնի երկատված մասերը, ու նորոգվեց թատրոն-հանդիսատես փոխադարձ հմայումի ու երկխոսության ակտը։ Այս խնդրում ամենակարևոր ջայլը, շեջսպիրյան թատրոնի յուրակերպության, աննախադեպության, նրա սահմանած օրենջներից մեկը թերևս այն էր, որ Շեջսպիրը հանդիսատեսին վերադարձրեց թատրոնում արտոնյալ լինելու նրա վաղեմի իրավունջը և դեռ ավելին, թող տարօրինակ չթվա եթե ասեմ, որ նրան դարձրեց իր բոլոր գործերի անտեսանելի, բայց և գլխավոր գործող անձերից մեկը։ Եվ եթե կա մի որևէ կոնկրետ, ռեալ բան, որի նկատառումն ունի, որին հաջվետու է շեջսպիրյան երևակայության անսանձ պոռթեկումը և երևակայությամբ ստեղծված աշխարհների կյանջ-պատկերը, դա թատրոնական հմայումի փաստն ու օրենջն է միայն և ոչ թե այն պիրսոնաժների հոգերանություն ու ճակատագրի տրամարանությունը, որոնջ այդ հմայումը ստեղծող միջնորդներ են, մարդկային կերպարանջով նյութականացած պաթետիկ միջավայը։

Πρύ է շեջսպիրյան այս վերագանումի իրացման մենողն ու ձևը։ Նախ հանդիսատեսին Շեջսպիրն արտոնեց «դերադույն իմացունյան և իրազեկունյան» իրավունջ։ Հելլեն մեծ ողբերդուների նման Շեջսպիրը ևս նախընտրեց ավանդունյամբ և պատմունյամբ ժառանդված նյունը։ Նրա բոլոր սյուժեները չնչին բացառունյամբ փոխառնվեցին դրավոր և նույնիսկ դրամատիկական աղրյուրներից ճիշտ այնպես, ինչպես միֆերից էին փոխառնում էսջիլեսն ու Սոֆոկլեսը։ Մարդկային հարաբերունյունների էական ոլորտներն արտացոլող այդ սյուժեները, որ ջաջ ծանոն էին իր հանդիսատեսին, նախընտրելի էին Շեջսպիրի համար ոչ միայն այն պատճառով, որ դարերի հոլովումի մեջ հղկվելով ու մշակվելով դրանցում բանաձևային լուծում էին ստացել մարդկային մաջի ու կեցունյան հավերժական խնդիրներն ու ճշմարտունյունը, այլև, որ առավել կարևոր է, այդ սյուժեները մերձենում էին ժողովրդական հեջիանային ժանրին, որոնց մեջ դործում էին ոչ միայն պոետական ու դեղարվեստական, այլ նաև բարոյականի և ճշմարիտի օրենջը, որն ընդհանուրինն է և ոչ ին անհատական աշխարհընկալում։

Ծանոթ և ճանաչ, բնույթով, ասելիքով և ձևով հոգեհարաղատ նյութին դիմելու դրամատուրգիական այս սկղբունքը վերադարձրեց հանդիսատեսի հավատն իր հանդեպ, կարևորեց նրա բաղմադարյան փորձն ու իմաստությունը և արթնացրեց թատրոնական խաղի մեջ մտնելու նրա հնամենի բնազդը։ Նրան փաստորեն հանձնարարվում էր դեր՝ իրեն քաջ ծանոթ պիեսում։ Այս իմաստով հիշատակելի է Բրեխտի այն նկատումը, թե «նախաստեղծ նաիվություն ուներ 181 Շեջսպիրի Թատրոնը, երբ պարզասրտորեն դիմում էր իր Հանդիսատեսին, ենԹադրելով Թե նա կմտածի ոչ Թե պիեսի, այլ կյանջի մասին»։

Հանդիսատեսին ուղղված խաղի այս հրավերն այն պայմանն է, որ սկիգբըն է փոխադարձ համաձայնունյամբ, երկկողմանիորեն ստեղծված պայմանականունյան։ Խաղի այս հրավերի մեջ ոչ մի խարդավանք չկար ոչ միայն սյուժեի ընդհանուր ծանոնունյան տեսակետից, այլև նրա առանձին օղակների, միջադեպերի, շրջադարձերի, պերսոնաժների հոգեբանական ու էմոցիոնալ շարժումներին հանդիսատեսին անպայմանորեն իրազեկ դարձնելու հեղինակային միտումի մեջ։ Հանդիսատեսի համար գրենն ոչինչ անսպասելի ու հանկարծական չէր շեքսպիրյան նատրոնում։

Ուրվականի հետ առաջին հանդիպման տեսարանում Հորացիոն կանխադուշակում է.

> Բայց իմ կարծիքի ընդհանուր հակումն ու ոլացքը այն է, Որ դա գուժում է մի մեծ սասանում մեր պետության մեջ։

Ուրվականին հանդիպելուց հետո, Համլետը ի լուր հանդիսատեսի հայտարարում է՝

> Որ անհասկանալի ու տարօրինակ վարժունք կունենա Եվ կարելի է, որ հարժար դատի Արտառոց ձևեր ցույց տալ արտաքուստ։

Հանդիսատեսը գիտե նաև, որ Պոլոնիուսն ուղարկված է Համլետի մոտ նրա գաղտնիջը կորղելու։ Համլետը զգուշացնում է դերասանների միջոցով ներկայացում սարջելու իր նպատակի, նույնիսկ ներկայացման բովանդակու-Թյան մասին։

Այսպես Հանդիսատեսը նախօրոք տեղեկանում է Օֆելիայի ճակատագրի, Լաերտի և Համլետի մենամարտի խարդավանքի մասին։ Ուրեմն Հանդիսատեսը վստահված անձ էր, որից ոչինչ խաղի մեջ չէր Թաքցվում, ընդՀակառակը, պայմանը մշտապես նրան իրազեկ դարձնելու, նրան Հաշվետու լինելու դերասան-պերսոնաժի վրա դրված պարտականության մեջ էր, որի ձևակերպումը կարծես տրված է Համլետի խոսքում՝ դերասանները գաղտնիք պահող մարդիկ չեն, ամեն բան կՀայտնեն։

Այս հանդամանքով էլ պայմանավորված էր խաղակերպի պայմանականության այն որակը, երբ դերասանը միաժամանակ և դործող անձ էր, և նրան ներկայացնողը։ Ընդ որում այդ ներկայացումը հնարավոր էր դառնում միայն այն դեպքում, երբ պերսոնաժը վերամարմնավորում էր ու անդրադարձնում իր մեծ խաղընկերոջ՝ հանդիսատեսի ապրումն ու մաքի աշխատանքը։ Անձնական ահավոր ցնցումի պահին Համլնտը դիմում է իր հոր ուրվականին ոչ նե իր եսի, այլ մենջ-ի անունից.

> — ԻՆչ միաթ ունի այս, որ դու մեռած դի ամրողջ զրահապատ Վերայցելում ես լուսնի շողջերը Դարձնելով գիշերն այսպես ահռելի, Որ մենթ, ընության խաղալիջներս սոսկահար եղած Յնովենջ խոհերով, որոնց անհաս են մեր հոգիները։

Կամ «Լինել Թե չլինել» նշանավոր մենախոսուԹյան մեջ, որն ամբողջովին հանդիսատեսին ուղղված մի մեծ դիֆերամբ է, նրա հիմներդում, միաժամանակ Թատրոն-հանդիսատես երկխոսուԹյան վերածննդի անժխտելի վավերացում, այս պիեսի խաղարկուԹյան կերպը Թելադրող բանալի.

> Մեռնել, քնանալ ոչինչ ավելի Եվ մտածել Բե մի պարդ քնով մենք վերջ ենք տալիս Այն սրտացավին և բյուր բնական անձկություններին, Որոնց ժառանդն է մեր հեդ մարմինը։

Հանդիսատեսին, որ նույնն է Թե մարդուն տեսնելու այս խորաԹափանց ընկալումը և արտիստական վերարտադրուԹյունը, այն հայելին է, որ Թատերական այս պերսոնաժը պահել է իր հանդիսատեսի առաջ՝ ի ցույց դնելու, ուրեմն և երկրպագելու նրա բուն ներջինը, այս կերպ բեմ հանելով, դարձնելով իր խաղի մասնակիցը և նաև նյուԹը։ Հանդիսատեսին վերամարմնավորելու, նրա մեջ ձուլվելու այս մոգական կերպն է, որ Համլետ-պերսոնաժը անտեսում է ուրվական-հորը հանդիպելու փաստը և ինջնամոռաց հույզի մեջ խոստովանում.

> — Եթե երկլուղը մի ինչ-որ բանի մահվանից հետո Այն անհայտ երկրի, որի սահմանից Ոչ մի ուղևոր չի վերադառնում Չձգեր կամբը երկբայության մեջ և մեղ չստիպեր Տանել ավելի այն չարիքները, որ այստեղ ունենը։

Շեջսպիրյան Թատրոնի պայմանականության էական կետերից է սա և ոչ թե Համլետի փիլիսոփայող էության ու խառնվածջի, ինջնաղննումի հոգերանական պահ։ Սա գեղարվեստական մտածողության այն կերպն է, որ զանց է առնում հոգերանական հանգամանջների հավաստիությունը, խարակտերների պատկերման հետևողականությունը։ Եվ եթե պերսոնաժները շատ հաճախ ինջնազննումի և ինջնաճանաչման հարցով են տարված, ապա չպիտի մոռահայ, որ այդ հարցերը մեծ մասամբ հռետորական են և պատասխան չեն պաՀանջում, այլ դուրս են գալիս, Հեռանում կոնկրետ իրադրության շրջանակներից և մանում մարդու կեցության մասին արվող խորհրդածությունների ոլորտը։

> Կյանթը մի քայլող ստվեր է միայն Մի խեղճ դերասան, որ բեմի վրա իր ժամին փրվում Եվ բորբոքվում է և այնուհետև ձայնը չի լսվում, Մի հեքիաթ է նա, հիմարի պատմած Լցված շառալով և կատաղությամբ, առանց իմաստի։

Եթե անտիի թատրոնում խաղի պայմանականությունը, խաղն ինջնին, նրա իրական լինելը ստեղծվում էր մարդ-դերասանի մարդկային ֆակտուրայի, նրա ֆիզիկական հավաստիության անսքող քողարկումով, հիշենք Թեկուզ կոաուրները, օնկոսը, դիմակը, որ խեղում էին նրա շարժման, Հայնի և արտահայտչականության բնականությունը, ապա շեջսպիրյան թատրոնը, որդեդրելով պայմանականության գաղափարը, բնականը, իրականը, թատրոն և թատրոնական չհամարելու վաղնջական պատկերացումը՝ խաղի ստեղծման նոր կերպ Հայտնադործեց։ Նա հրաժարվեց կյանքի արվեստային փոխակերպման արաաջին միջոցներից, արտաջին հարդարանջից և ապավինեց միմեզիսի՝ մարդկային հավերժական բնազդին և ունակությանը, ծիսական արարողությունների մեջ ի հայտ եկած և հաստատված այն ունակությանը, որ դուրս էր բերում մարդուն ռեալ իրականությունից և վերագրում նրան աստվածային կատարեյություն։ Սա դարձրեց Շեջսպիրը իր թատրոնի հիմնական ղենջը։ Սակայն շատ էական մի խմբադրումով։ Թվացումի և էության անհամապատասխանու-Pinte Հայանաբերեց Շեջսպիրը մարդու մեջ և ողբերդական այս խզումի մեջ տեսավ իր թատրոնի ձևաստեղծման ու խաղակերպի հիմջր։

Հայանի է, որ «Գլոբուս» թատրոնի շքամուտքը զարդարում էր Հերկուլեսի արձանը։ Միֆական այդ հսկան իրենից վեր պահած ուներ երկրադունդը, որթ վրա մակագրված էր Պետրոնիուսից փոխառած ասույթը. «Ամբողջ աշխարհը գերասանություն է անում»։ Սա աշխարհը համակած միասնական կրբի վավերացումն է, նաև դարի վարբագծի ցուցանիշն ու նշանաբանը։

Թատերայնունյան և խաղի ամենակուլ և Համատարած աղդեցունյան այս «Լկայունյունը, «աշխարհազգացողունյուն է, կյանքի սպեցիֆիկ տեսունակունյուն, ձևաստեղծման առումով աշխարհի նկատմամբ ունեցած ստեղծագործական տեսակետ»։

Կյանը-Թատրոն հարաբերակցուԹյունը մարդկային կեցուԹյան շեջսպիրյան ըմբռնման էուԹյունն է։ Ընդ որում մի կողմից խաղարկու սկիզբը ձեռջ է բերում բովանդակային աշխարհայեցողական բնույԹ, մյուս կողմից խաղարկու սկիզբը դառնում է այդ բովանդակուԹյան դեղարվեստական վերստեղծման միակ հնարավոր ձևը։

Ես չեմ Թվարկի այն օրինակները, երբ և որտեղ շեքսպիրյան հերոսները արձանագրում են կյանքի զազրելի ԹատրոնականուԹյունը, ինքնակամ, գիտակցաբար կամ ակամա կորցնում են մարդկային վարքագծի բնականուԹյունը և խոստովանում, որ խաղում են, դերի մեջ են։

Բնականի կնիջով կնջվածը շեջսպիրյան խատրոնում բնականից ավելի էր հեռացած, ջան անտիկ խատրոնի անսջող պայմանականը։ Ուստի այն, ինչ շեջսպիրյան դրամաներում ներկայացվում է իբրև կյանջ, շեջսպիրյան մտածողունյան՝ նախընտրած գեղարվեստական ձևի օրենջով խաղ է՝ ըստ էության դիմակավորված մարդու ողբերգական խաղ։ Խաղ, որի խաղային, պայմանական բնույթը մշտապես շեշտվում, ընդգծվում, ի ցույց է դրվում պերսոնաժների թատերական այն եղակի ֆունկցիայով, երբ իրենջ իսկ անջատվում են այդ բնականի հավակնություն ունեցող սֆերայից ու դառնում դրանց մեկնաբանը, գլխավոր հերոսի տեղը զիջելով իրենց հանդիսատեսի զգացումին և մաջին։ Հիրավի, կյանջ ասվածը շեջսպիրյան բեմում կյանջի ստվերն էր լոկ, մի հեջիաթ, որ պատմում էր շեջսպիրյան մետաֆորիկ կոնտեջստի մեջ միայն ապրող իմաստուն-հիմարը։

նվ այնուամենայնիվ, բնականից հեռացած կյանքի այս պատրանքը շեբըսպիրյան ձևը մեկնաբանում է ոչ իբրև բուն նպատակ և Թատրոնական գըլխավոր խնդիր, այլ իբրև նյութ, անխուսափելի անհրաժեշտություն, որի առաջ կանգնած են դերասանն ու հանդիսատեսը՝ արվեստի հրաշքն արարելու աղնիվ խաղին պատրաստակամ և ստեղծագործ կամբով։

Տրվելով մարդ-դիմակի տակ գործող անհատի եղակի հակատագրին, Թատերական պերսոնաժը ձեռջ է բերում մեծ աղատություն իր իսկ հակատագրի հանդեպ, ստանձնելով նաև հունական խորուսի դերը։ Ինջնաղննումի, առավել ևս ինջնախարաղանումի և ինջնակեղեջումի հոգեբանական պահեր չեն դրանջ, նրանց խնդիրը ոչ այնջան իրենց հասկանալն է մինչև վերջ, որջան հասկանալի դառնալն է իր հանդիսատեսին, դա ինջնասույղ անկեղծություն չէ, այլ

185

մշտապես ներկայանալու պատրաստ Թատերական պահ, միշտ դեպի դուրս ուղղված հայացք, և շահախնդրություն և խաղի տենչ։

> - Իսկ ես, βωնձրամիտ ու ցեկահոդի βլվառականս, Հալվում, մալվում եմ, և մտամոլոր խեղճ Ջոնի նման՝ Անփույβ իմ դատիս՝ ոլ մի բան ասել չեմ կարողանում. 0 ոլ իսկ ի սեր մի βադավորի, որի դույքի դեմ, Որի կյանջի դեմ այնպես դիվային ոճիր է դործվել։ Վախկոտ եմ, ինլ է. ով է ուղում ինձ սրիկա կանչել, Քիթս տրորել. սուտս ետ կոխել կոկորդիս մեջը, Մինչև Թոջերս. ով է անում այդ. Այ դու աթյունսուլտ, պադլոտ սրիկա... Ինլ ավանակն եմ. ինլ ջալություն է, Որ ես ղավակս մի սպանված հոր, Որին անդադար երկինք ու երկիր ի վրեժ են կանլում, Մի րողի նման իմ սրտի մաղձը բառերով թափեմ, Հայհոյանը անեմ մի պոռնիկի պես, Բուհ, թուհ, ամոց ինձ։

Հռետորական հարցադրման այս էմոցիոնալ կերպը, խատրոնական այս պրովոկացիան է, որին մղում է պերսոնաժն իր հանդիսատեսին, իր հոդեվիճակի նկարադրությանը հասնելով նրա իսկ՝ վկայի և հանդիսատեսի լեզվով։ Այս կերպ հանդիսատեսը ներջաշվում է խարակտերի փորձառության մեջ և երբեջ չի դադարում Համլետ լինելուց։ Նրան լջում է սթափ և տրամաբան միտջը, նա վարակվում է խաղի տարերջով և ենթարկվում է շեջսպիրադիտության մեջ «խորհրդավոր տպավորություն» կոչված երևույթի մոդական աղդեցությանը։

Խաղային և խաղարկու այս մβնոլորտի ուժգնացման և խտացման միջոց պիտի համարել շեջսպիրյան պիեսի կոմպոզիցիայի մեջ հիմնական գործոզուβյան տրոհումը իր նմանակների։ Համլետն իր կողջին ստեղծում է իր տարատեսակին՝ Լաերտին, Ֆորտինբրասն իր տեսակի մեջ արձագանջում է Համլետին։ «Լիրի» մեջ նույնպես միջավայրը ամբողջապես վարակված է նույն իրադրուβյունը, մարդկային նույն ապրումը և խոհը ներկայացնելու, վերապրելու խաղով՝ Լիր, Քենտ, Գլոստեր, Էդգար, Կորդելիա։ Մի գործողության մի ջանի տարբերակների գոյությունը միատեղ, շարունակաբար հայելանալու և անդրադարձումի այդ խելահեղ մինոլորտը նույն թեմայի թատրոնական իմպրովիզացիայի հանձարեղ իրացում է։ Այն բացառում է շեջսպիրյան թատրոնի հոգերանական և իրապատում բնույթը։ Սրա մեջ դրսևորվում է Թերևս ոչ միայն կյանջի և մարդկային հոգերանության բաղմակողմանիությունը, բագմաղանությունը։ Շեջսպիրը ձգտում է ոչ թե իրականության պատրանջ ստեղծելուն, այլ, ընդհակառակը, շեշտում է բեմում կատարվածի փոխակերպված, բնականից դուրս լինելը։ Այս իմաստով շեջսպիրյան ուրվականները իրենց ծագման տրամաբանունյամբ և բնույնով նույնն հն, ինչ մարդկային սովորականի նշանի տակ կոդավորված դեղարվեստական այն ֆիկցիաները, որոնք կոչված են ստեղծելու Հանդիսատես-դերասան ծես-երկխոսունյան անտեսանելի և լուռ աշխարհը։ Թատրոնի վերին նպատակի այս ձևակերպումը տրված է Համլետի խոսջերում։

> Պետբ է այս նորհկ դերասաններին Մի բան խաղալ տամ, որ նման լինի իմ Յորս մաՉվան Իսկ ես կնայեմ նրա աչթերին, վերթը կիառնեմ Եվ ցնցվի թե չէ, գիտեմ ինչ կանեմ, Ներկայացումն է այն որոգայթը, Որով կրռնեմ արթայի խիղջը։

Հանդիսատեսը ցնցվում է, որովհետև ներկայացմամբ բռնում են և բացում նրա մեղավոր խիղճը, հոդին։ Հանդիսատեսի ֆունկցիայի՝ շեջսպիրյան թատրոնի ամենաէական ուժի, դեղարվեստական վերարտադրությունն է նաև Ուրվականի՝ թատերական այդ ֆիկցիայի ընկալման համլետյան խոստովանունյունը, Ուրվականին հանդիպելիս կողը-կողքի են գալիս «0 սարսափելի» և «Օ գարմանայի» (horror and wonder) բանայի-բառերը մասենյանական հանճարեղ թարգմանությամբ։ Հանդիսատեսի ձևաստեղծ ֆունկցիայի նկաmunned's nich umh Umhphilh ngebpanifining pugng fair and foul «uputishi և զագրելի» նշանաբան բանաձևումը։ Այս ճանապարհով էր, որ Շեքսպիրը վերակոչեց թատրոնի նախաստեղծ ոգին, թատրոն-ծես, թատրոն-արարողության ձևն ու իմաստը, նրա հմայումի անդիմադրելի ուժը։ Հանդիսատես և դերասան-Թատրոն այս դիալոգի մեջ էր ստեղծվում այն աննյութեղեն և իդեալական աշխարհը, ուր ընդհանրացվում, սրբագործվում էր նրանց անհատական հատկանիշները, ուր այս երկուսի բախման ու փոխանդրադարձման մեջ ստեղծվում էր այն անանձնական ու ոգեղեն հեքիաթը, որ դառնում էր գեղեցկի տարերը, «մարդուց պոկված մարդ էությունը, մարդու մեջ փրկված աղնիվն ու բարին և լացով կնքված նրա անմեղությունը»։

Սա առանձնահատկություն չէ, պոհտական հնարք, այլ գեղարվեստի սկզբունք է ու ձև, որի զանցառումը նշանակում է խարխլել շեքսպիրյան թատրոնի հիմքերը, նրա գոյությունն ընդհանրապես։ Եվ բոլոր նորովի մեկնաբանությունների թատերական վերաստեղծման ձևերը պիտի որոնել իրականության հետ ստեղծված այս արվեստային փոխհարաբերության՝ հանդիսատեսթատրոն երկխոսության պահպանման անձեռնմխելի պայմանով։

Ուրեմն Թատրոնը Շեջսպիրի համար ոչ Թե արտահայտության միջոց է, այլ բովանդակության ինջնարարվող կերպ, որ պահպանում է, Թող որ գրական ձևի մեջ վերամարմնավորված, Թատերական կենդանի հյուսվածջի միասնունյունը։ Այս իմաստով Շեջսպիրը ոգեկոչում է Թատրոնի բուն, հիմնորոշ ձևը, երբ հեղինակը ինջը և՛ ներկայացնող, և՛ գործող անձ է, այսինջն նա դերասան է։ Ստեղծագործական պրոցեսն ընթացել է իբրև ինջնագիտակցության և ձևաստեղծման ազատ, վայրկենական, ակնթարթային դրսևորում։ Թատրոնի՝ իբրև ակնթարթորեն ստեղծվող և անմիջապես անհետացող և չֆիջսվող արվեստի ընկալումը և ժամանակային արվեստի ողբերգական բնույթը հատուցվում է շեջսպիրյան թատրոնի գրական արտահայտումների, նրա հանճարեղ պոռթկումի մեջ, որ կոչված է հավերժացնելու, ֆիջսելու թատերական խաղի էությունը, իմաստը, գեղեցկությունը։ Շեջսպիրյան դրամատուրդիան թատրոնին կառուցված հուշարձան է, այն միակ ձևը, որով հնարավոր էր կանգնեցնել թատերական հրաշջի վայրկյանը։

Այս իմաստով մենք ասում ենք շեքսպիրյան դրամատուրդիա՝ Հասկանում ենք սցենոդրաֆիա, ասում ենք կերպարներ՝ ենթադրում ենք դերեր, ասում ենք դործողություն, պատկերացնում՝ արարողություն, իրադարձություն։ Եվ այս դրամատուրդիայի առանձնահատկությունները պետբ է փնտրել ոչ թե գրական չափանիշների օգնությամբ և ոչ նույնիսկ դրամատիկական ժանրի չափանիշների, ինչպես դա սովորաբար արվում է, այլ՝ ընդհանրապես, թատրոնի օրենքների և շեքսպիրյան թատրոնի օրենքների օգնությամբ մասնավորապես։ Այս կարդի վերանայման կարիք ունի նաև պոետական թատերայնություն բնորոշումը, որ տրվում է Շեքսպիրի թատրոնին։

Թատերայնությունը, ինչպես մենջ արդեն ասացինը, ոչ թե ոճական առանձնահատկություն է, այլ էություն։ Իսկ ինչ վերաբերում է պոետական տերմինին, ապա այն կիրառելի է և ճշմարիտ այնքանով, որքանով որ շեքրապիրյան բոլոր գործող անձինք, նույնն է, Թե դերասանները, իրենք արդեն պոետներ են։ Այստեղ չափաղանը մեծ կարևորություն է ստանում Վերածնության Հումանիստական կոնցեպցիան։ Մարդն ազատ է և իր Հոդևոր ու ֆիզիկական հնարավորություններով՝ իր ճակատագրի անսահմանափակ տիրակայն է և իրականացնողը։ Հեղինակը իր իսկ կյանքի տարեգրության և նաև վարքի (հայկական բնիկ բառով և հասկացությամբ ասած)։ Սակայն նա միաժամանակ այն հեղինակն է, որը ստիպված է խաղայու իր համար նախասահմանված դերը, որովհետև «Ամբողջ աշխարհը ցուցքի մեջ է»։ Հենց սա է շեքսպիրյան թատրոնի սկղբունքը։ Այս կետում են խայվում և միահյուսվում սքանյելի երկմիասնության մեց հեղինակ-հերոս, հերոս-հիստրու Այս թատերային վերստեղծումը։ հնթադրում է ոչ թե այս նշված սկիզբների խառնումը, այլ նրանց պահպանումը իբրև որակապես համագոլակցվող իրողություններ, որոնք պահպանում են անձեռնմիսելի դիստանցիա, որն էլ նրանց գոյության պայմանն է։

Եվ այդ դիստանցիան հաստատում է հրաշալի հավասարակշռություն մի-

մեղիսի և ներկայացման, արտաՀայտության ռեալիստական և ոձավորված ձևերի միջև։ Թատերական յուրաքանչյուր վերստեղծման վերապահված է իրավունը՝ ընտրելու նրանց Համագործակցման չափը, բայց երբեք անտեսելու նրանցից որևէ մեկը։

. Այստեղից էլ՝ շեջսպիրյան տեջստերի՝ մշտապես նորողվող մեկնաբանունյուններ և նոր պայմանականունյուններ ընձեռող հակումը։ Ավելացնենջ որան շեջսպիրյան դրամատուրդիայի դասական առումով օբյեկտիվ բնույնը, որի նկատառումն ուներ Շիլլերը, երբ գրում էր, նե «Շեջսպիրը կանդնած է իր ստեղծադործունյունների ետևում, ինչպես աստվածը տիեղերջի ետևում»։ Չմոռանանջ նաև այն, որ Վերածննդի դարաշրջանի արտահայտունյան ձևին բնորոշ էր անսջող էսնետիղմը։

Ուստի բացարձակապես պարը է դառնում, որ շեքսպիրյան պիեսների ամեն մի հերոս իր դերի հեղինակն է, թատրոն-արարումի ստեղծողն ու իրականացնողը, արվեստադետը, Արտիստը վերջապես։

Սրանից է լիսում շեջսպիրյան ստեղծագործություններին հատուկ էպիկականությունը, և հննց այս առանձնահատկությամբ է արժեղրկվում այն հարցը, թե գործողությո՞ւնն է իշխում խարակտերի վրա, թե՞ ընդհակառակը։ Այս առումով արտիստ-հանդիսատես հարաբերությունը դառնում է ոչ երկրորդական կովան, այլ ոճի մշտաշարժ տարը։ Շեջսպիրյան դերասանը խաղում էր ոչ միայն և ոչ այնջան հանդիսատեսի համար՝ ի ցույց դնելով վիրտուոզի իր տաղանդը, որջան նրա հետ համագործակցված։ Հանդիսատեսին ոգեկոչող պաթոսի մեջ նա հունական դրամայի երգչախմբի պես ստիպում էր հանդիսատեսին «լսել աչջերով և տեսնել ականջով»։ Շեջսպիրյան թատրոնում բացակայում է չորրորդ՝ օտարող և մեկուսացնող պատը։ Սրանով է պայմանավորված այս թատրոնի ժողովրդական ակունջներից եկող հանդիսանջային բնույթը։ Սրանով է պայմանավորված նաև ցնցող հանդիսանջայնության, ծիսականարարողական տարրերի և զուտ ռեալիստական մանրամասների համակցումը,նատուրալիզմի և պայմանականության համատեղումը։

Դերի և կատարողի միջև մշտապես պահպանվող դիստանցիայից և շեբրսպիրյան հերոսի այսօրինակ երկփեղկվածությունից են բխում շեքսպիրյան թատրոնի պոետիկայի առանձնահատկությունները. դրանք են՝ ինքնաբնութագրում և դիմակ, դրամատիկական երկխոսություն և էպիկական մոնոլոգ, ժողովրդական թատրոնից եկող հմայումի և ապահմայումի փոխակերպում, հեքիաթային-միֆական և իրապաշտական, բարձրատճ պոետական խոսը և սովորական առօրեական դարձվածք։ Այս ղույգերից յուրաքանչյուրի մեջգործում է օրինաչափությունների առանձնահատուկ համակարգ, փոխազդեցությունների որոշակի շղթա կա, որոնց անդրադառնալը իմ խնդրից դուրս է։ Վերջում կուղենայի նշել, որ շեքսափոյան թատրոնի պոետիկայի այն ռոմբռնումը, որ շատ կարճառոտ ներկայացվեց, ոչ միայն Շեջսպիրի ստեղծադործությունների և նրա մասին ևղած գրականության ջննությունից է գալիս, այլև Վահրամ Փափազյանի արտիստական սկզբունջների նկատառումը ունի իր հիմջում, արվեստագետ, որ բացառիկ նրբագեղ ու անհատականացված ձևի մեջ կենդանություն տվեց արտիստ-հեղինակ և արտիստ-արարիչ երկմիաս-Հություն գաղափարին։

Sell the

#### WUUPLU SAPUAPSAP

### ՇԵՔՍՊԻՐԸ ԲԱՔՎԻ Մ. ԱԶԻԶԲԵԿՈՎԻ ԱՆՎԱՆ ԹԱՏՐՈՆՈՒՄ

Ադրբեջանական դրամատիկական Թատրոնի պատմունյունը անջակտելիորեն կապված է հանձարեղ դրամատուրդի անվան հետ, որը հաստատուն տեղ է դրավել Թատրոնի խաղացանկում և կարևոր դեր է խաղացել ազգային բեմարվեստի զարգացման գործում։ Շեջսպիրյան մտջի հիշատակունյանը մենջ հանդիպում ենջ դեռևս անցյալ դարի կեսերին, ադրբեջանցի ականավոր դրամատուրդ, փիլիսոփա, լուսավորիչ Մ. Ֆ. Ախունդովի հոդվածներից մեկում, ինչպես նաև ձեռագիր ուրվագրերում։ Ախունդովը, ի դեմս Շեջսպիրի տեսնում էր խոշոր ռեալիստ արվեստագետի, «անղուգական» բանաստեղծի, որի երկերը նա համարում էր ճշմարիտ արվեստի նմուշներ։

Շեջսպիրի դեղարվեստական ժառանդության յուրացման առաջին ջայլը «Օթելլոյի» ադրբեջաներեն թարդմանությունն էր, որ 1893 թ. իրականացրեց դրամատուրդ, մանկավարժ և ժուռնալիստ Հաշումբեկ Վեզիրովը։ 1904 թ. Հրատարակված ողբերդությունը նույն թվականին բեմադրվեց Շուշի ջաղաջի դավառական բեմում։ Այդ ներկայացման մեջ Օթելլոյի դերակատարը թարդմանիչն էր։ Մի ջանի տարի անց այդ ողբերդությունը տեղական ադրբեջանական թատերախմբերի կողմից իրականացվեց Թիֆլիսում (1909 թ.) և Բաթվում (1910, 1914 և 1919 թթ.)։ Օթելլոյի դերակատարների շարջում ցայտուն, խորապես ողբերդական կերպար ստեղծեց նախահեղափոխական բեմի հայտնի դերասան Հ. Արաբլինսկին՝ Բաջվի «Նիջաթ» կուլտուր-լուսավորական ընկերության թատերախմբի ներկայացման մեջ։ Վերաիմաստավորելով շեջսպիրյան կերպարը, նա հեռացավ ավանդական մեկնաբանությունից և ուշադրությունը բևեռեց կերպարի հումանիստական կողմը բացահայտելու վրա։ Արաբլինսկու Օթելլոն դերում էր իր մեծ հմայջով, խոր մարդկայնությամբ, ազնիվ սրտով ու վեհ բնավորությամբ։

Ադրբեջանական նախահեղափոխական Թատրոնը բեմադրել է նաև «Լիր արջան» (1920 Թ., գլխավոր դերում՝ Սիդգի Ռուխուլլա), առանձնապես շեշտը դնելով զավակների և հոր փոխհարաբերուԹյան վրա։ Ռուխուլլան բազմիցտ

191

անդրադարձել է նաև «Համլետին», բայց մի շարք պատճառներով ներկայացումը չի կայացել։ Արաբլինսկու համերգային կատարմամբ «Լինե՞լ էե չլինել» նշանավոր մենախոսուեյունը հնչել է Ադրբեջանի տարբեր քաղաքներում և նրա սահմաններից դուրս։

Ադրբեջանական նախահեղափոխական խատրոնը Շեքսպիրին ընկալում էր որպես մեծ դրամատուրգի, ռեալիստ արվեստագետի և ջերմեռանդ հումա-Նիստ-մարտիկի։

Հետաքրջրունյունը Շեջսպիրի նկատմամբ առանձնապես աճեց սովետական տարիներին։ Ադրբեջանական բեմը ավելի ու ավելի մեծ հաջողունյամբ յուրացրեց Շեջսպիրի ստեղծագործունյունները։ Նրա պիեսների բեմադրունյուններն իրականացվեցին Բաքվի, Կիրովաբադի, Նոր Նախիջևանի, Լենջորանի, Շեջիի, ինչպես նաև Թբիլիսիի և Երևանի ադրբեջանական թատրոնւներում։

Շեջսպիրի ստեղծագործության յուրացման գործում առանձնապես եռանդուն ջանջեր է թափել Մ. Ազիզբեկովի անվան դրամատիկական թատրոնը՝ հանրապետության առաջնակարգ թատերական կոլեկտիվը և նախահեղափոխական ազգային թատրոնի լավագույն նվաճումների ժառանգորդը։ Անգլիացի դասականի հարուստ ժառանգության ճշմարիտ գաղափարագեղարվեստական մարմնավորմանը թատրոնը միանգամից չի հասել։

Անդրանիկ շեջսպիրյան պիհսը, որին դիմեց Թատրոնը Ադրբեջանում սովետական իշխանության հաստատումից հետո, 1920 թ. նոյեմբերի 15-ին ռեժիսոր Ա. Իվանովի իրականացրած «Օնելյոն» էր, որտեղ Ա. Մ. Շարիֆզադեն hunned to Subach hunded work who sustain Oblyn, hul U. Preharyյան՝ միագծորեն ներկայացված չարագործ Ցագու Բայց ողբերգության նոր բեմադրության մեջ, որն իրականացվեց 1925-ին, Օթելլոյի կերպարը առավել խոր լուծում ստացավ։ Բեմադրող ռեժիսոր Ա. Տուդանովը խանդի մոտի-«լից շեշտը տեղափոխեց Օթելլոյի ներքին ապրումների հոդեբանական բացա-Հայտման ոլորտը, ավելի ուժգին Հնչեցնելով ցեղային տարբերության թե-.ման։ Ա. Մ. Շարիֆղադհի ազնվախոհ, դյուրահավատ Ofbijnն օժտված էր անկեղծ սրտով, խորաթափանը, հարցախույց մաջով և ուժեղ կամջով։ Դերասանը խաղում էր կրքոտունյամբ, հուղական բարձր հագեցվածունյամբ, հիանայիորեն հաղորդելով հոդեբանական վիճակների փոփոխությունը, կերպարի հա-\_րըստությունը։ Դեղդեմոնայի երեք դերակատարներից լավագույնը՝ Մ. Դավուղովան, բացահայտում էր հերոսուհու ողբերդական ապրումները, նրա բնավորության մեջ զուգակցելով կանացի քնքշությունը և վճռականությունը։

Ադրբեջանական Թատրոնի պատմուԹյան մեջ մեծ իրադարձուԹյուն եղավ «Համլետի» բեմադրուԹյունը 1926 Թվականին։ Ստեղծագործական որոնումներով, Շեքսպիրին նորովի բացահայտելու, ադրբեջանցի հանդիսատեսին առավել մոտ ու հասանելի ձև գտնելու ձգտումով էր պայմանավորված ողբեր-192

արւնյան արրծողունյան տեղափոխունյունը Արևելը։ Չնայած ապապատմականուն լանը, բովանդակունյան և ձևի հակասունյանը, «Համլետի» բեմադրու-Binun դարձավ ադրբեջանական Bampnuh խոշոր նվաճումներից մեկը, դեղարվեստական հասունության և դերասանական ուժերի վարպետության աճի ցուցանիշ։ Ըստ բեմադրող ռեժիսոր Ա. Տուգանովի մտահղացման, ողբերգու-Fini մեկնաբանու fini chigni պետք է ընկած լիներ գյո fibuhuն ըմբոնումր՝ կամքի և պաrաքի ապադաշնությունը։ Ա. Մ. Շարիֆղադեն օգտագործել էր գյոթեական ըմբռնման՝ «թույլ», «կամազուրկ» Համլետի տեսության դրական կողմերը՝ նրա վարանումները, կասկածները, հոգեկան տառապանքները։ Բայց ի տարբերություն ռեժիսորի, դերասանը կերպարի հոդեկան ներքին պայքաղի պատճառները տեսնում էր ոչ Թե հերոսի բնածին Թուլակամության մեջ, այլ նրա լուսավոր, մարդասիրական իդեալների կործանման, որի պատճառը շրջապատող միջավայրն էր։ Համլետի մելամաղձոտությունը Շարիֆզադեն հմտորեն զուդակցում էր ուժեղ, կամային խառնվածքին, որը դրսևորվում էր շրջապատող իրականության նկատմամբ Համլետի անհանդուրժողականու-Bjudp: Նրա խաղի մեջ անսանձ, կրքոտ պոռնկումները, զուգակցվում էին Բախծոտ, արտում Համլետի մտքերի փիլիսոփայական էության խոր թափանցմանը։

Համլետի երկրորդ դերակատար Ուլվի Ռաջաբի ստեղծած կերպարում, որ բնավ ղուրկ չէր ներքին ապրումներից, փիլիսոփայական մտորումներից, առանձնակի ուժով էին հնչում «չար աշխարհի» դեմ ըմբոստացման տրամաորությունները։ Ուլվի Ռաջարի Համլետի առանձնահատկությունը քնարականությունն էր, պատաննկան անկեղծությունն ու հուղախռովությունը։ Սոցիալիզմ կառուցող նոր հանդիսատեսի ոգուն ու աշխարհընկալմանը հարագատ ռոմանտիկ ոգևորությամբ էին նշանավորվում այդ տարիների շեջսպիրյան ներկայացումները։ Ադրբեջանցի կանանց էմանսիպացիայի տարիներին Մ. Ազիղբեկովի անվան թատրոնը, դիմելով «Անսանձ կնոց սանձահարումը» պիեսին (1929), Համարձակորեն օգտագործեց շեջսպիրյան կատակերգությունը, .U. Sniquunif & 9. Rowth hounsput, Showppppuzund ubphujugoub ily. ուր քննադատվում էին ֆեոդայական ընտանեկան փոխմարաբերությունները, սուր ծաղրի էին ենթարկվում Կատարինայի (Մ. Դավուդովա) և Պետրույիոյի (Ուլվի Ռաջաբ) արարընհրը։ Հորինովի վերջաբանում թատրոնը հանդես եկավ կատակերդության բովանդակության քննադատությամբ, սովետական կնոչ սոցիալական աղատության դովերդմամբ և Հասարակականորեն օդտավետ աշխատանքի մեջ ներգրավելու, երկրի սոցիալիստական կյանք կառուցողների շարջերում աղամարդուն համահավասար կանդնելու՝ ադրբեջանուհուն ուղրղuluð ynynil:

30-ական թնվականների սկզբին ադրբեջանական թատրոնում մեծ ժողովրրդականություն վայելող «Օթելլո» և «Համլետ» ողբերգությունների նոր ρόδωդրուθյան համար հրավիրվում է ռեժիսոր Ա. Մայորովը։ «Οθέιιոն»-(1932), որը նրա բեմադրուθյամբ հնչեց ողբերգական մեծ պանոսով, բացահայտում էր գործող անձանց սոցիալական փոխհարաբերունյունները, հերոսների ողբերգական հակատագրի հասարակական-պատմական արմատները։ Պայքարի մեջ մտած հասարակական ուժերը դրսևորվում էին Օնելլոյի (Ուլվի-Ռաջար) և Յագոյի (Ռղա Աֆղանլի) կոնֆլիկտի միջոցով։ Ադրբեջանական բեմում առաջին անգամ Յագոն չմեկնաբանվեց իբրև ավանդական չարագործ։ Շեքսպիրյան կերպարն ավելի լիակատար ու խորունյամբ բացահայտեց Դեգդեմոնայի անփոփոխ դերակատարուհի Մ. Դավուդովան։ Նրա խաղը բարձր գնահատեց հայ մեծահամբավ դերասան Վ. Փափազյանը, որ նրա խաղընկերնէ եղել ներկայացումներից մեկում։

«Համլետի» բեմադրու ցյան մեջ (1933), որտեղ ողբերդու ցյունը մեկնաբանվում էր պարղեցված՝ իբրև «դահի մաջրադործման համար» մղվող պայբար, դրսևորվեցին Ա. Մայորովի գռեհիկ սոցիոլոդիզմը և ձևապաշտական հրապուրանջները։ Դեն նետելով շեջսպիրյան հերոսի փիլիսոփայական վարանումները, ռեժիսորը Համլետին մեկնաբանել էր որպես ուրան, կենսաիսինդ, եռանդուն ու լավատես մի անձնավորու ցյուն։ Տաղանդավոր լուծուն՝ ստացած առանձին տեսարաններում վառ դրսևորում էր դտել Թե՛ ռեժիսորի; Թե դերասանների՝ Ուլվի Ռաջարի (Համլետ), Մ. Դավուդովայի (Գերտրուդ), Ի. Հիդայանդադեի (Կլավդիոս) վարպետու ցյունը։

30-ական նվականները արգասաբեր դարձան նաև ադրբեջանական նատրոնի համար։ Հենվելով սովետական նատրոնի խոշոր նվաճումների վրա, որոնք հատկանշվում էին հանճարեղ դրամատուրդի ստեղծագործունյունների ռեալիստական ընկալման ուժով ու խորունյամբ, Մ. Ազիզբեկովի անվան նատրոնը աղատագրվում է «ձախ» միտումներից, ձևապաշտական և գռեհիկ-սոցիոլոգիական խեղանյուրումներից։ Շեջսպիրի դրամատուրգնայի մարմնավորման մեջ նատրոնը հեռանում է նախկին ռոմանաիկական մեկնաբանունյունից ու խաղառճից և Շեջսպիրին մեկնաբանում՝ սոցիալիստական ռեալիզմի դիրջերից։ Այդ տարիների շեջսպիրյան ներկայացումները առանձնանում էինպատմական կոնկրետունյան և ժամանակակից հնչողունյան զուգակցմամբ, սոցիալական նեմայի սրունյամբ, բազմազան, զորեղ ու կրքոտ բնավորունյուններով, նրանց բարդ ներջնաշխարհի նուրբ հոգերանական բացահայտմամբ։

Շեջսպիրյան պիեսների նորովի մեկնաբանությունը, սոցիալիստական ռեալիզմի դիրջերից դրանց բացահայտումը ադրբեջանական թատրոնում սկիզբ է առնում «Մակբեթի» բեմադրությունից (1936), որի հեղինակը Ա. Տուգանովն էր։ Ներկայացումը մերկացնում էր բռնապետ արջայի սնափառությունը, բըոնակալությունն ու իշխանատենչ ոգին, նրա արյունահոտ գահակալության սոսկալի հետևանջները։ 194 Ա. Մ. Շարիֆղադհի մեկնաբանունյամբ Մակբենը մեծ, անհաղճահարելի փառասիրական կրբով տոդորված, արտաքին ուժերի ներդործունյան տակ չարադործունյան հասած մարդ էր։ Ուժեղ կամքի տեր անհատ ներկայացնելով, դերասանը նրբորեն բացահայտում էր նաև նրա տառապանքները, ներքին խռովքը։ Բացահայտելով շեքսպիրյան կերպարի զարգացումը, նա մեծ վարպետունյամբ ցույց էր տալիս «մարդկային» Մակբենի աստիճանական կերպարանափոխունյունը եղեռնադործ Մակբենի։

Մ. Դավուդովան լեղի Մակբեխի դերում ստեղծել էր իշխանամոլ, անափառ կնոջ վառ կերպար, որի փառասիրությունն աստիճանաբար վերաճում է վիխխարի կրքի։ Նրա հերոսուհին օժտված էր անխորտակելի կամքով, իշխանատենչ էր ու վճռական։ Դավուդովայի լեդի Մակբեթի արտաքին գեղեցկուխյան, թովիչ կանացիության տակ թաքնված էին դաժանությունը և քարսըրտությունը։ Գիշատիչ փառամոլության խոր և վառ մերկացման կողքին ներկայացման մեջ ցայտուն դրսևորում էր դտել քաղաքացիական, հայրենասիրական թեման։ Բռնապետության դեմ հերոսական պայքարի թեման առավել դորեղ հնչողություն էր ստացել Մակդուֆի կերպարում՝ Ա. Ալեքպերովի տաղանդավոր դերակատարմամը։

Ներկայացումն աչթի էր ընկնում անսամբլայնությամբ, ոչ միայն գլխավոր, այլև երկրորդական դերերի խոր մշակմամբ։ Հանրապետության կառավարությունը բեմադրությունը գնահատեց իբրև բացառիկ իրադարձություն և հանրապետության ժողովրդական արտիստների կոչում շնորհեց Մ. Դավուդովային և Ա. Տուգանովին։

Ադրբեջանական թատրոնը նշանակալից հաջողությունների հասավ նաև «Inden & Laughtonh» (1937) & «the meeugh» (1941) phimyenteguie: Ubeկացնելով միջնադարի դաժան օրենքները, «Ռոմեո և Զուլիետ» ներկայացումը հաստատում էր լուսավոր, հումանիստական սկզրունքները, փառաբանում ֆեոդալական հասկացությունների քարացածությունը հաղթահարող யப்ய~ ղարտ սիրո պոեզիան։ Ողբերգության առաջին և երկրորդ մասերի սուր Հակադրման միջոցով բեմադրող-ռեժիսոր Ա. Տուգանովը ձգտում էր ցույց տալ շրջապատի ազդեցությունը Ռոմեոյի և Ջուլիետի ճակատագրի, հանուն սիրո մղվող պայքարի մեջ նրանց բնավորությունների ձևավորման ու զարգացման վրա։ Ռոմեոյի կերպարի մեկնաբանման մեջ դրսևորվեցին Ռոմեոյին և Թուլակամ Համլետին նույնացնելու միտումներ։ Ի հակադրություն Ռոմեոյի, որ ղժվարությունների բախվելիս անվճռականություն է ցուցաբերում, Ջուլիետը վեռական էր և անխոնջ՝ հանուն իր երջանկության մղած պայքարում։ Ջուլիեորի դերակատարևերի շարբում (Բ. Շեկինսկայա, Ֆ. Կադրի, Ս. Հաջիևա), որոնցից յուրաքանչյուրը յուրովի էր բացահայտում շեքսպիրյան հերոսուհու Հությունը, հատկապես առանձնացավ Բ. Շեկինսկայայի խորապես սրտառուչ,

բանաստեղծական կերպարը։ Ներկայացման մեջ բացահայտված էր նաև ող-բերդության սոցիալական թեման։

Ա. Գրիպիչի և երիտասարդ ռեժիսոր Շ. Բաղալբեյլու Համատեղ բեմադրած «Լիր արջայում» թատրոնը բացահայտեց ողբերդության սոցիալական-փիլիսոփայական խոր իմաստը, մեծ հավատը մարդու նկատմամբ։ Մերկացնելով գազանաբարո մարդկանց (Գոներիլ–Մ. Դավուդովա, Ռեդան–Ֆ. Կադրի, էդմոնդ–Ռ. Աֆղանլի) աշխարհը՝ թատրոնը հաստատում էր շեջսպիրյան հերոսների վեհ հումանիզմը, որ վառ մարմնավորում էր դանլ դերասանների խազում (Լիր-Սիդդի Ռուխուլլա և Ա. Ալեջպերով, Կորդելիա–Բ. Շեկինսկայա, հեղկատակ–Ի. Օսմանլի, էդգար–Մ. Սանանի)։ Սիդդի Ռուխուլլայի Լիրբ հիասջանչ էջ դարձավ ադրբեջանական բեմի շեջսպիրյան կերպարների շարջում։ Ռուխուլլան հեռացել էր շեջսպիրյան հերոսի ավանդական՝ միակողմանի պատկերումից։ Դերասանը ուշադրությունը սևեռել էր շրջապատող աշխարհի կեղծիջին և երեսպաշտությանը Լիրի հասու լինելուն, Լիր-մարդու արթնացմանը։ Դերասանի խորապես իմաստավորված կատարման մեջ Լիրի անձ-

Մ. Աղիգբեկովի անվան Թատրոնի հտպատերազմյան տարիների շեջըսսլիրյան խաղացանկը Հարստացավ տարբեր ժանրերի ներկայացումներով, որոնց մեջ արտացոլվեցին Թատրոնի կուլտուրայի աճը, ռեժիսորական լուծումների Հասունունյունն ու խորունյունը, այլաղան գեղարվեստական Հնարանջներով և միջոցներով Հարուստ դերասանական վարպետունյան բարձր մակարդակը։ Շեջսպիրյան ներկայացումներն իրականացնելով ռեալիստական պլանով, Թատրոնը միաժամանակ օգտագործում էր ռոմանտիկական լուծման բնորոշ ավանդույնները, ձգտևով Հասնել ռեալիստական սկղբունքի և ռոմանտիղմի տարրերի միասնունյան։

«Տասներկուերորդ գիշեր» կատակերգության սջանչելի բնմադրությունը, որն իրականացրեց Մենտի Մամեղովը Հայրենական Մեծ պատերաղմի ծանր փորձություններից շատ չանցած (1946), հաղթանակից թե առած հանդիսատեսի առաջ բացեց երջանկության, սիրո և հավատարմության անվրդով խընդությամբ համակված մի իդեալական աշխարհ։ Բեմական հնարամիտ լուծումըաչջի էր ընկնում կոնկրետությամբ, լուսավոր, կենսախինդ երանգների առատությամբ։ Դերակատարների խաղում իշխում էր բանաստեղծական ջնարական տրամադրությունը (Օրսինո-Ա. Սուլթանով, Վիոլա-Բ. Շեկինսկայա, Օլիվիա- Հ. Կուրբանովա, Լ. Բեդիրբեյլի, Թոբի- Ա. Հերայբեյլի, էգյուչիկ-Մ. Նովրուզովա)։ Ներկայացման մեջ կատարման ջնարականությամբ աչջի էր ընկնում Բ. Շեկինսկայան։ Նա կերտել էր Վիոլայի կրակոտ, հախուռն, միաժամանակ ջնարական, անսահման կանացի կերպար։ 1948-ի մոսկովյան հյուրախաղերի ժամանակ դերասանուհու խաղն արժանացավ ջննադատության, հաև հայտնի շեջսպիրագետ Մ. Մորողովի բարձր գնահատականին։ 1949 β. βωտրոնը կրկին դիմում է «Οβելլո» ողբերդուβյանը։ Ա. Իսջենդերովի իրականացրած ներկայացումը ողբերդուβյան նախկին բեմադրուβյուններից առանձնանում էր առավել խորիմաստ բեմական ընβերցմամբ, խնամրոտ վերաբերմունքով տեջստի և դրամատուրդի մտահղացման նկատմամբ, մոնումենտալուβյամբ, որ ձեռք էր բերվել ինչպես գլխավոր հերոսների, այնպես էլ երկրորդական բնավորուβյունների ցայտուն պատկերման միջոցով, ինչպես նաև մասսայական տեսարանների ջանադիր մշակվածուβյամբ և կենսալիուβյամբ, մի շարջ կերպարների (Կասիո, Էմիլիա, Բիանջա) նոր, ոչ ավանդական մեկնաբանուβյամբ, աղժանիջներ, որ ընդգծում էին կերպարների լավագույն հատկանիշները, ավելի ղորեղ դարձնում ներկայացման հումանիստական պաթոսը և կենսահատատ ուժը։

Հավատարին մնալով սովետական թատրոնի կողմից ողբերգության հումանիստական մեկնաբանությանը, Մ. Ազիզբեկովի անվան թատրոնը դյուրա-Հավատության թեման բացահայտեց յուրովի։ Օթելլոյի դերում հանդես եկավ Ա. Ալեքպերովը, իսկ որոշ ժամանակ անց, նաև Ի. Դաղստանյին։ Այեքպերովի Օթելյոն և իմաստուն պետական դործիչ է, և խիղախ զորավար, և սիրահարված այր։ Նա վենետիկցիներին համահավասար մարդ է՝ համակ արժանապատվություն և առնական վեճանձնություն։ Այս՝ արտաքուստ տարեց, հմայիյ Ofbin Դեղղեմոնային (Բ. Շեկինսկայա և Լ. Բեղիրբեյլի) սիրում էր վեհ, մաբուր, խոր փոխըմբոնումից ծնված սիրով։ Ալեբպերովի Օթելլոյին նախ և առաջ հատուկ էր անսահման հավատը մարդկային ազնվության և առաջինության հանդեպ, անհուն վստահությունը ոչ միայն Դեզդեմոնայի, այլև շրջապատի մարդկանը նկատմամը։ Նրա Օթելլոն միանգամից չէ, որ հավատ էր ընծայում խելոը, խորամանկ ու նենդ Յագո-Ռզա Աֆղանլիի սադրանքներին։ Ալեքպերովի ՍԹելլոն գերում էր խորունկ մարդկայնությամբ, նրբազգացությամբ, լայնասրրտությամբ։ Դերասանը մեծ խորաթափանցությամբ էր հաղորդում Օթելլոյի ծանր տառապանքները, նրա ներքին խռովքը։ Առերևույթ խարհությունից ցնցված ու վիրավորված, նա լալիս էր դառն արցունքներով։ Դեզդեմոնային պատժում էր հանգիստ վճռականությամբ, հաստատապես համողված, որ նա Sulgudan to

«Ձմեռային հեջիանի» բեմական մարմնավորման մեջ, որին դիմեց նատրոնը 1955-ին, բեմադրող ռեժիսոր Ա. Շարիֆովը հրաժարվեց պիեսի հեջիանային լուծումից և այն մեկնաբանեց որպես ռեալիստական դրամա։ Չնայած պիեսի ժանրի վիճելի մեկնաբանունյանը, ներկայացումը հափշտակում էր հրավիճակների դրամատիզմով, լարված դործողունյամբ, հուղական հադեցվածունյամբ և բարձր բանաստեղծականունյամբ։ Վիճաբանունյունների տեղիք տվեցին պիեսի բովանդակունյան մեկնակերպը և Լեոնտի կերպարի մեկնաբանունյունը։ Ոչ նե բարու ու չարի հաշտեցում, այլ բարու հաղներնանե լրողամաունյուն չարիքի հանդեպ. հանցավորը չի կարող ներվել,—այսպես էր .գտնում ռեժիսորը։

Դրամատուրդի մտահղացմանը հակառակ, ներկայացման մեջ Լեոնտը դացահայտվում էր իբրև չարիքի մարմնացում։ Սուլթանովի անհիմն խանդից խռովահույզ, ինջնահաճ ու տիրական Լեոնտը իր իշխանությունն օգտագործում էր «անհավատարիմ» կնոջից վրեժխնդիր լինելու համար։ Սուլթանովի Լեոնտը իր տառապանջներով չէր քավում մեղքը և Թողության արժանի չէր։ Լեոնտի ղջղման տեսարանները խլանում էին ներկայացման մեջ, իսկ դերասանը՝ կանխամտածված խուսափում էր դրանք շեշտելուց։

Կենտրոնական տեղը ներկայացման մեջ գրավել էր Հերմիոնը՝ Հ. Կուրբանովայի սքանչելի կատարմամբ, որը կանացի քնքշունյունը ղուգակցում էր մարդկային արժանապատվունյան հետ։ Ներկայացման մեջ մեծ ուշադրություն էր հատկացված այն գործող անձանց, որոնք հանդես էին գալիս ի պաշտպանունյուն ճշմարտունյան, արդարունյան, պայքարում էին հանուն մարդասիրական լուսավոր սկղբունքների։

Շեջսպիրյան խաղացանկի վրա Թատրոնի տարած աշխատանջում, 60ական Թվականներից սկսած, նկատվում է դերասանական և ռեժիսորական պրոֆեսիոնալիզմի մի նոր վերելջ, նորի որոնման բազմազանություն, ներկայացումների բովանդակության և ձևի Թարմացման ընթացջ։ Այս առումով հատկանշական են Թատրոնի գլխավոր ռեժիսոր Թ. Քյազիմովի շեջսպիրյան ներկայացումները՝ «Անտոնիոս և Կլեոպատրա» (1964), «Համլետ» (1968) և «Փոթորիկ» (1974)։ Առանձնապես մեծ հաջողության հասավ Թատրոնը «Անտոնիոս և Կլեոպատրայի» բեմադրությամբ։ Թ. Քյազիմովը նկարիչ Թ. Սալախովի և կոմպոզիտոր Կարա Կարաևի սերտ համագործակցությամբ հասավ ողբերգության խորապես գաղափարական բացահայտման և հաջող գտնված արտաջին ձևի օրգանական համադրման։

կնոպատրայի կնրպարը, որ մեծ ողբերգական ուժով կերտել էր Հ. Կուրրանովան, իր մեջ համատեղում էր խորապես սիրող կնոջը և խորամանկ, շըրջահայաց Թագուհուն։ Սիրո տեսարանները դերասանուհին խաղում էր ոգեշնչված, լիակատար ինջնանվիրումով, անկեղծ, կրակոտ պոռթկումով, հուղական խոր տպավորություն գործելով հանդիսատեսի վրա։ Ա. Զեյնալովը բացահայտել էր Անտոնիոսի բազմակողմանի բնավորությունը՝ իր խաղում սերտորեն միահյուսելով սիրո և ջաղաջականության Թեմաները։ Ներկայացման հումանիստական ուղղվածությունը դրսևորվում էր ոչ միայն Անտոնիոսի և կլեոպատրայի փոխհարաբերությունների բացահայտմամբ, այլև մյուս գործող անձանց աղնիվ զգացմունջների, արարջների և դիտավորությունների մեծարմամբ։ Բեմադրական կազմը և գլխավոր դերակատարները արժանացան հանրապետական բարձր պարգևի՝ Մ. Ֆ. Ախունդովի մրցանակի։

«Անտոնիոս և Կլեոպատրայից» հետո Թատրոնը բեմադրեց «Համլետը»՝ 198 «Համյետում» սուր հնչողունյուն ստացած բարոյական արժեքների խրևդիրը ռեժիսորը դրել է նաև «Փոթորիկ» ներկայացման մեջ։ Ցուցաբերելով ստեղծագործական Համարձակություն՝ սովհտական բեմում չբեմադրված շեբրսպիրյան պիեսի ընտրության մեջ, եթե չհաշվենը պիեսի 1919 թվականին իրականացված առաջին բեմադրությունը, Թ. Քյազիմովը ձգտում էր պիեսի անհատական ընթերցման։ Նա հրաժարվեց ի դեմս մի հերոսի՝ Պրոսպերուի. տեսնել պիեսի հեղինակին և մի կողմ դրեց վերջաբանը, որի մեջ տեսնում են Շեջսպիրի հրաժեշտը թատրոնին։ Ռեժիսորը չհրապուրվեց հեջիաթայնու-Թյամբ, պիեսի կախարդական-ֆանտաստիկ բնույթով։ Պրոսպերոն Թ. Քյազիմովի մեկնաբանությամբ և Մ. Դադաշևի կատարմամբ, ուժեղ բնավորություն է՝ ներքին դրամատիզմով լի։ Նա խելոք է, տաղանդավոր, հեռատես, շրջապատի մարդկանց բարոյական կատարելագործման, մարդկանց չարամիտ արարըները արմատախիլ անելու, նրանց մեջ բարու ծիլեր պատվաստելու ձգտումով համակված։ Գործունյա, հռանդով լեցուն Պրոսպերոն, ըստ ռեժիսորի մտահղացման, օժտված է գրենե ողջ տիեղերքը կառավարելու զորունյամբ։ Եվ պատահական չէ, որ ի տարբերություն հեղինակային տեջստի, ներկայացման վերջում նա հանդիսատեսներին գթասրտության և իր նկատմամբ ներողամբտության կոչ չի անում։ Բարոյականության թեման ներկայացման մեջ սերաորեն միահյուսված է աղատության մոտիվին։

Թատրոնի ներկայացումներում բարու, լուսավորի անունից չարիքի դեմ մղվող պայքարի հումանիստական Թեման շարունակվում է «Մեծ աղմուկ ոչնչից» կատակերդության բեմադրության մեջ։ Ռեժիսոր Ա. Կուլիևը ձգտել է հասնել պիեսի տարբեր պլանների միասնականության և հեռանալով ավանդական ընթերցումից, որի դեպքում խլացվում է դրամատիկական գիծը և ողջ ուշադրությունը կենտրոնացվում կատակերգականի վրա, բացահայտել ու վեր է հանել նաև պիեսի խորհմաստ բովանդակությունը։ Ռեժիսորի կողմից ներկայացմանը կցված նախադրությունը ուշադրությունը սրում է կատակերգության հիմնական կոնֆլիկտի վրա, ընդգծելով այն միտքը, թե խնդալից, երջանիկ, անխռով կյանքը ամեն պահ կարող է մթագնվել չարի կործանաթար հարվածից։ Բեմադրող ռեժիսորը սրել է դրամատիկական ջիղը՝ ընդգծված «ուշադրունյուն Հատկացնելով չարիքի կրող Դոն Խուանին (Ռ. Մելիքով), սիրաՀարների՝ Կլավդիոյի (Ռ. Դադաշև) և Հերոյի (Ս. Կուրբանովա) երջանկունյունը խանարելու նրա չարանենգ դիտավորունյանը։ Վ. Ֆանուլլաևի ու Ֆ. Փոլադովի անկաշկանդ խաղի շնորհիվ ներկայացման մեջ ավելի վառ հնչողունյուն է ստացել Բեատրիչեի և Բենեդիկտի նեման, նրանց բարեկամական դաշինքը՝ ի սեր մարդկային վեհ նպատակի, դրպարտված Հերոյի անարատունյան պաշտպանունյան և Ճշմարտունյան վերականդնման։

Մ. Ազիզբեկովի անվան ադրբեջանական դրամատիկական թատրոնի շեբըսպիրյան ներկայացումները հատկանշվում են ստեղծագործական որոնումներով, մեծ դրամատուրգի հարուստ ժառանգության մեջ էական, ժամանակին առավել համահնչուն մոտիվները, ժամանակակիցներին հուզող գաղափարներն ու կերպարները հայտաբերելու ձգտումով։

-

### **SUUUPU** РАГРИАЦИ

# ԲԵԼՈՌՈՒՍԱԿԱՆ ՇԵՔՍՊԻՐԱԿԱՆԸ

Շերսպիրյան Հերոսներն առաջին անդամ բելոռուսերեն խոսեցին ավելի ջան կես դար առաջ այն թատրոնի բեմից, որն այժմ կրում է Ցակուբ Կոլասի անունը (1926, Վիտեբսկ)։ Ռուս ականավոր ռեժիսոր և մանկավարժ Վալենաին Սմիշլյանը բելոռուս երիտասարդության ուժերով բեմադրեց Շեջսպիրի «Միջամառնային գիշերվա երաղ» կատակերգությունը։ Այդ պիեսը, սիրո ու երջանկության Համար պայքարող պատանիների ու աղջիկների կերպարները, սերաորեն կապված լինելով Իվան Կուպալայի տոնախմբության և բանաչյու. սական ֆանտաստիկայի շերոսների շետ, շողեշարաղատ և շասկանալի էին երիաասարդ դերասաններին, բելոռուսական բեմի ապադա վարպետներ 4. Սաննիկովին, Ա. Իլյինսկուն, Ս. Ստանյուտեին, Ս. Մոլչանովին, Մ. Բելինըսկայային, Ե. Ռադղյալովսկայային, Լ. Մողոլևսկայային, Տ. Սերգեչիկին, Ն. Միցկևիչին և մյուսներին։ Նրանց դերակատարումն աչքի էր ընկնում բնականությամբ, հումորի ղգացողությամբ։ Դերակատարներն օգտագործում էին բելոռուսական ասացվածջներ, դիպուկ արտահայտություններ, որոնջ իրենց իմաստով չէին զիջում Յուրի Գավրուկի թարդմանած կատակերգության տեppumphu:

Երևակայունյամբ և լույսով Հյուսված, իմպրովիղացիոն ողով ներշնչված բանաստեղծական այդ խորիմաստ ներկայացումը, որ սկղբնավորեց բելոռուսական շեջսպիրականը, երկար ժամանակ մնաց Հանդիսատեսի ուշադրունյան կենտրոնում։

«Միջամառնային գիշերվա երազից» հետո, ուր բացահայտված էր Շեջըսպիրի կատակերգության բանաստեղծականությունը, թատրոնն այնուհետև, իր բեմական փորձը հարստացրեց «Համլետ» ողբերգության բեմադրությամբ, մի բան, որ երաղում է ամեն մի թատրոն, բայց որը բոլորին չէ, որ հաջողվում է։

9. Մոլչանովի բելոռուսական Համլետը 30—40-ական թվականներին սովետական բեմում ստեղծված, այսպես կոչված, ուժեղ, կամային Համլետներից 201 ամենից ավելի փիլիսոփայականն ու ողբերգականն էր։ Դերասանը փորձեց հաղթահարել այդ մեկնաբանության միակողմանիությունը, ցույց տալ հերոսի զգացմունջների խռովջը, նրա փիլիսոփայական խորհրդածությունները, կասկածների ողբերգական պոռթկումը, թախիծը։ Վ. Բերուտովի բեմադրությունը Մ. Մորողովի կարծիջով, «հասուն վարպետի լավագույն թատերական աշխատանջն էր»։ Բելոռուսական ներկայացման մեծագույն արժանիջը եղավ անսամբլի ստեղծումը, տեսարանների նուրբ մշակումն ու ներդաշնակությունը։ Վ. Բեբուտովը սջանչելիորեն էր մշակել մինչև անգամ էպիղոդիկ տեսարանները։

Անսպասնլի կատակնրգական ուժով հնչնց գնրնզմանափորի դնրը՝ Ա. Իլյինսկու կատարմամբ։ Պլաստիկան, սջանչնլի տեխնիկան, մշակված, ականջ շոյող և կրջոտ ձայնը նպաստեցին ճշգրտորնն հաղորդելու՝ գնրեզմանափորի իմաստնությունն ու հումորը։ Գերեզմանափորի հանդուգն կատակների մեջ գերասանը Համլետի մտջերին հարազատ ենթատեջստ էր դնում։ Համլետի կերպարի մեկնաբանությունը ներթափանցված էր վեհ բանաստեղծականությամբ, կենսահաստատ ոգով, հումանիստական իդեալների համար պայջարելու կոչով, արդիականության ղգացողությամբ։ Մարդուն փառաբանող այդ ներկայացումը թատրոնի ընդվզումն էր ֆաշիզմի մարդատյաց փիլիսոփայության դեմ և վրեժինդրության կոչ՝ ընդդեմ կատարված հանցագործությունների։

Ողբերգության բելոռուսերեն թարգմանությունը (Յուրի Գավրուկ) աչջի էր ընկնում բանաստեղծականությամբ և դերասաններին օգնում էր խուսափելու Հարտասանական պաթոսից։

«Համլետի» բեմադրությունը իրականացված էր գեղարվեստական բարձր մակարդակով, մի բան, որ միշտ չի հաջողվում թատրոնին։ Ողբերգության մեջ շեջսպիրյան բնավորությունների վրա տարված աշխատանջը հոգեպես հարստացնում էր դերասաններին, նպաստում նոր ստեղծագործող անհատականությունների բացահայտմանը և նրանց դերասանական վարպետության կատարելագործմանը։

Իր ժողովրդի և իր ժամանակի գաղափարների հետ անջակտելիորեն կապված բելոռուսական Թատրոնը կարողացավ զգալ Շեջսպիրի հերոսական պոեզիան և ողբերգության բեմադրությանը հաղորդել արդիականության և ազգային մշակույթի դրոշմ։

Բելոռուսական ազգային մշակույթը ևս, Շեջսպիրի արվեստի նման, իր արձատներով գնում է դեպի ժողովրդական կյանջի ակունջները, որը և հոգե-Հարազատ է դարձնում նրանց։ Եվ որջան թատրոնն ամուր է կապված իր ժողովրդին, այնջան ավելի լիարժեջ է նա հաղորդում դասական դրամատուրդիայում արտացոլված համամարդկային գաղափարներն ու հավերժականը՝ ազգային ինջնատիպ ձևի մեջ։ Գակաս հաջողված էին Յակուբ Կոլասի անվան Թատրոնի հետագա տարիների շեջսպիրյան բեմադրությունները՝ «Լիր արջա» (1965), «Մեծ աղմուկ ունչից» (1971), «Անտոնիոս և Կլեոպատրա» (1977)։ Մայրաջաղաջի Յանկա Կուպալայի անվան բելոռուսական պետական ակադեմիական Թատրոնում բեմադրվել են «Ռոմեո և Ջուլիետ» (1946) և «Ամեն ինչ լավ է, երբ լավ է վերջանում» (1964) պիեսները։

«Ռոմես և Ջուլիետ» ներկայացման ռեժիսոր էև էիտվինին և նկարիչ Վլադիմիր Դիմիտրևին Հաջողվեց Հաղորդել այն ամենագլիավորը, որ բելոռուսական Թատերական արվեստի միջուկն է՝ քնարականունյուն, մտախոշունյուն, նրբագեղունյուն և երաժշտականունյուն։

Ռոմեոյի և Ջուլիետի կերպարները բելոռուսական Թատրոնի անվանի դերասաններ Բորիս Պլատոնովի և Իրինա Ժդանովիչի մեկնաբանությամբ, ձեռք բերեցին գաղափարական և ոճական ավարտվածություն։ Ժդանովիչ-Ջուլիետին ճատուկ էին ներքին պարղությունը, բանաստեղծականությունը և ռոմանտիկ վսեմությունը։ Բելոռուսական Ռոմեոյի կերպարի գլխավոր ճատո կանիշն այն է, որ դերասանը ներկայացնում է ոչ միայն սիրաճարված մարդուչ այլև բարության ճամար մարտնչող կրքոտ մարտիկի։ Պլատոնովին բնորոչ էր բարձր արտիստականություն, որը նրա կատարումը իր արտաքին ուրվանկարում որի մեջ դարձնում էր արտաճայտիչ, վառվռուն, իսկ ներքին ուրվանկարում

Բելոռուսական պատանի հանդիսատեսի խատրոնում ներկայացվել են «Երկու վերոնացի աղնվականներ» (1964) և «Տասներկուերորդ գիշեր կամ ինչ կամենաջ» (1976) պիեսները։ Փորձ արվեց բեմ հանել նաև Շեջսպիրի «Համլետ» ողբերգությունը (1979)։

Բացահայտ Թատրոն խաղալ, ցույց տալ մեր դարի ժամանակից շուտ հասունացող երեխաների ճաշակը, հետաքրքրուԹյունները,—ահա այս սկըզբունքներով էին առաջնորդվել «Տասներկուերորդ գիշեր» պիեսի բեմադրիչները՝ ռեժիսոր Բորիս էրինը և նկարիչ Արմեն Գրիգորյանցը։

Ստեղծելով տոնական ԹատերայնուԹյան տարերջ, բեմադրիչները նպատակ էին ունեցել Թույլ տալ դերասաններին խաղալ այնպես, ինչպես իրենջ են կամենում՝ լինել անկաշկանդ, սանձարձակ չարաձճիուԹյուններ անել, խաղը ենթարկել իմպրովիղացիայի, կիրառել զանազան ակրոբատիկ միջոցներ։ Քանի որ դերասանները շատ երիտասարդ էին և անմիջական, դժվար էր հրաժարվել միկրոֆոնով խաղալու գայթակղուԹյունից. նրանջ չէին կարող շլյագերներ չերգել, չհրապուրվել ժամանակակից ռիթմերով։ Այդ ամենն արվում էր Թեթևությամբ ու անմիջականությամբ, ոչ մի պահ չխաթարելով ռիթմի, տեմպի նպատակասլացությունը։

Ներկայացման քնարական Թեման՝ կապված Օրսինոյի, Վիոլայի, Օլիվիայի սիրո հետ, դերում էր զգացմունքների զարմանահրաշ տարերայնությամբ

ու բանաստեղծականությամբ։ Կատակերգության ինտրիգն առաջ էր տանում Վիոլան։ Յույիա Պոլոսինան այդ դերը խաղում էր նախանձելի վարպետու-Bimile ու հոդեկան լիցքի մեծ պաշարով։ Նրա Վիոլան քնքշորեն-հմայի է Onսինոյի հետ, հպարտ-անդրդվելի՝ Օլիվիայի և վախվորած-հեղ է Թորիի հետ բախվելիս։ Ինչպիսի արբեցումով է Սեբաստիան-Պոլոսինան մենամարտում։ Փխրուն, փոքրամարմին պաժը խելակորույս քաջությամբ և խիղախությամբ կովի է նետվում, խաղացկուն հարվածներ հասցնում հակառակորդի գերացանցող ուժերին։ Պոյոսինայի նուրբ հումորը, կատարման թարմությունը, արտահայտիչ և դիպուկ շարժուձևը գերում էին հանդիսատեսին։ Այս կենսախինդ կատակերդության մեջ առանձնապես ցայտուն է երևում Մայվոլիոյի գիծր։ Վիկտոր Լեբեդևի դերակատարմամբ Մայվոլիոն իրեն կարևոր անձ երևակայող մի մարդ է. ներշնչող արտաքին, ճերմակած գլուխ, ժամանակակից սանրվածը, հղջրաշրջանակավոր ակնոց։ Գլխարկը գիտուն մարդու տեսը է տայիս նրան։ Այս ամենը, զուդակցվելով բարոյական երեսպաշտության հետ, որոշ ժամանակ քողարկում են ստոր բանսարկուի, վրիժառու փառամոլի նրա trifinun ihmin fb abne poph hnunh mhmnnu, mindus im sugabsurnun կահոնի բոլորի հետ։ Հնարավո՞ր է պատկերացնել, թե ինչ տեղի կունենար, bpb այդ բթամիտ և շնորհաղուրկ մարդուն հաջողվեր հասնել իր նպատակին։ Авпшишир за душува одишарпова импр не дшарва бшрале уневатир ршդահայտելու կծու-ծաղրական բազմաշերտ գունավորումը։

Կատակերգությունը, որ բելոռուսերեն էր թարգմանել բանաստեղծ և թարգմանիչ Իոսիֆ Սեմեժոնը, բեմում հնչեց ազատ ու անկաշկանդ։

Թե ինչպիսին կլիներ Պատանի Հանդիսատեսի Թատրոնի «Համլետ» ներկայացումը, դժվար է դատել. երիտասարդ ռեժիսոր 8. Միրոնենկոյի մաՏը պրեմիերայի նախօրյակին, զրկեց մեզ այդ Տնարավորությունից։

Սովետական բեմում բելոռուսական լավագույն շեջսպիրյան բեմադրությունները ազգային թատրոնի ներդրումն էին Շեջսպիրի յուրացման գործում։

Ալդ բեմադրություններն իրենց դաղափարական, հուղական համողչականությամբ, ժամանակակից հնչողության ուժով խորապես հուղում էին հանդիսատեսին, նրանց դարձնում Շեջսպիրի համախոհներ։

Ռուսական բեմում բելոռուսական Թատերական շեջսպիրականը սկիզը է առնում «Տասներկուերորդ գիշեր» կատակերգության ներկայացմամբ։ Բեմադրվել է 1945 թվականի սկզբին, Մ. Գորկու անվան ռուսական դրամատիկական Թատրոնում։ Բեմադրող ռեժիսոր Ս. Վլադիչանսկին և դերակատարնեդը ձգտում էին ստեղծել ղվարճությամբ ներթափանցված ներկայացում, որպեսզի պատերազմի արհավիրջներից տանջված հանդիսատեսին տանեին բերկրանջի ու ծիծաղի աշխարհը։

Այդ նպատակը իրականացվեց. սրամիտ, երաժշտական, կատակներով լի շեթսպիրյան ներկայացման հուզական ազդեցությունը խիստ ներդործուն 204

հղավ։ Ներկայացումը գրավեց նկարագեղությամբ, նկարիչ Մ. Ումանսկու umbydud unuuhuu spunyanad h 4. Opuuuhar gudarfini Supargan bam-Jegundi wife Sauuun hapum angimi Shenubbee ebinu hebig yusau thu անկաշկանը և բնական, ապրում էին հաճույքի և սիրո համար։ Կատակները, խաղերը, տոնական ուրախ մննոլորտը ողողում էր նրանց կյանքը։ Ներկայացման հաջողությունը պայմանավորված էր Մալվոլիոյի պուրիտանական կեղծ բարհպաշտությունը ծաղրող մոլի կատակաբան սըր Թորիի և նրա բարեկամների մաժորային թեմայով։ Այս դերերը մեծ ճշմարտությամբ էին ներկայացնում ԲՍՍՀ ժողովրդական դերասաններ Ալեքսանդր Կիստովը և Դմիտրի Onindu: Zunnamennen upunnen, upusten Outude formuting ut Հանձրայի Մալվոլիոյի դերում վիրտուող վարպետության օրինակ էր ցույց ապիս։ Սկզրում ծիծաղ Հարուցող կատակերդական կերպարը հետագալում դառնում էր չարագույծ և վրիժառու։ Գերասանի մեկնաբանությամբ, ուր բացահայտվում էր ղարգացման ներջին ընթացջը, կերպարն իր կատարյալ մարմնավորումն ստացավ։ Սնապարծ Մալվոլիոն իր կենսուրախությամբ հակադրված էր ներկայացման ողին դարձած Թորի-Կիստովին։ Կիստովը՝ հղոր, տարերային խառնվածքի տեր, ներշնչող արտաքինով, լավ մշակված, ցածր տեմբրի ծայնով մի դերասան, ասես շեքսպիրյան դերերի համար էր ստեղծված։ Խաղալով Թորի, նա բացահայտում էր այդ հերոսի անափ բերկրանըր, խելահեղ, անսանձ ուրախությունը, նրա մարմնի ու հոգու առողջությունը։

Դատապարտելով բուրժուական մաքրակրոնունյունը, սահմանափակունյունը, բարոյական երեսպաշտունյունը և պատշաճը մատուցելով ազատ, կենսախինդ անհատին, մարդկանց բնական հավասարունյանը,— նատրոնը փիլիսոփայական բարդ կոնդիրներ էր լուծում։

1946 թվականին ռուսական թատերախումբը բեմադրեց «Օթելլո» ողբերգությունը, որի գլխավոր դերակատարը Կիստովն էր։ Անցյալներում, աշխատելով մոսկովյան ռեալիստական թատրոնում, Կիստովը խաղացել էր այդդերը։ Շատերն էին այն ժամանակ գտնում, որ կերպարի մեկնաբանությունը Հարաղատ է Վահրամ Փափազյանի Օթելլոյի մեկնաբանությանը։ Մինսկի բեմադրության մեջ Օթելլոյի կերպարը գրեթե նույն ոգով հնչեց։ Բեմադրող ռեժիսոր, ԲՍՍՀ ժողովրդական արտիստ Վ. Գոլովիչների հետ միասին, Կիստովը ինչ-որ չափով բանավիճում էր Փոջր թատրոնի փոջր-ինչ «ակադեմիական», դատողական թվացող մեկնաբանության հետ (գլխավոր դերակատար՝ Ա. Օստուժև)։

Կիստովի Օնելլոն վայրագ կրջերի տեր մարդ էր։ Իր հերոսի բնավորունյան մեջ նա ընդգծում էր ոչ նե հավատը, այլ կասկածամտունյունն ու երկմըտունյունը։ Տաջարյուն, նաջնված տարերային բնազդների տեր մարդը վիրավոր գաղանի պես այս ու այն կողմ է նետվում Ցագոյի հյուսած կեղծիջի սարգոստայնում։ Ողբերգական մեծ ուժով էր դերասանը ներկայացնում Մավրի Հոգեկան տանջանքների խորխորատը, որի մեջ նրան նետել էր Դեղդեմոնայի «դավաճանությունը»։ Գերապատվությունը տալով Հուզական կողմին, դերասանը դրանով փոքր-ինչ աղքատացրեց Հերոսի մտավոր աշխարհը։ Սակայն Օթելլոյի դերը իր ուժով ու կրքոտությամբ Կիստովի լավագույն աշխատանքներից մեկը դարձավ։

Մինսկի «Լիր արջա» ներկայացման (1953) ռեժիսորը՝ ԲՍՍՀ ժողովրդական արտիստ Վասիլի Ֆեոդորովը, նկարիչը՝ ԲՍՍՀ արվեստի վաստակավոր պործիչ Արմեն Գրիդորյանցը և գլխավոր դերակատար Ալեքսանդր Կիստովը հիշտ են զգացել և Հաղորդել ողբերդունյան այն առանձնահատուկ մենոլորտը, որը ռոմանտիկական վսեմունյունը զուգակցում է պարզունյանն ու բանականունյանը, էիրի կերպարի պանոսը և մասշտաբայնունյունը Կիստովը հաղորդում էր հստակ և ցայտուն, Ներկայայունը հասավ փիլիսոփայական մեծ ընդհանրացումների։ Առաջին իսկ բառնրից դերասանը տիրեց հանդիսատեսին, Գրենե բոլոր տեսարաններում Կիստովը խաղում էր հուղական մեծ վերելքով, Նրա շռայլ տաղանդը, ողբերգական լիցքը և արտահայաչամիջոցների հարստունյունը օդնում էին դերասանին ճշմարիտ վարպետունյամը հաղորգելու Լիրի վերածնման բարդ, հակասական պրոցեսը տափաստանի տեսարանում, Դուստրերից դաժանորեն վիրավորված, խորապես դժբախտ հոր տառապանջները հղոր ուժով էին հնչում տիեզերական ուժերին ուղղված նրա խոսջերում։

Նկարիչն ու դերասանը տպավորիչ գույներ էին գտել Լիրի արտաքինի Տամար փոթորիկի տեսարանում. Տսկայամարմին, ֆիզիկական մեծ ուժի տեր, ծածանվող ալեճեր մորուքով, խիտ հոնքերով, վառվռուն աչքերով, իրանը պարանով պրկած, ճերմակ վերնաշապիկով ծերուկ։ Դերասանի ձայնը մեկ որոտում էր ալեբախության նման, մեկ էլ, լուռ վշտով ներթափանցված, հաղորդում էր անօթևան ծերունու անմարդկային տառապանքները, նրա հոգու փոթորիկը։ Այդ տեսարանում ողբերգական փոթորիկի հզոր ալիքը հորդում էր բեմեզրից դուրս՝ պատասխան տառապանք առաջացնելով հանդիսատեսի հոզում։ Փիլիսոփայական մտքի խորությամբ, հասարակ մարդկանց ճակատադրթ և մարդկային վշտի մաորուններով էր հագեցած Լիր-Կիստովի «Խեղճ մերկ աղքատեր...» հանրահայտ մենախոսությունը։

Առանձնակի ուժով հնչեց եղրափակիչ այն տեսարանը, երբ Լիրը ամրոցից դուրս է գալիս՝ ձեռջերի վրա տանելով մահացած Կորդելիային։

Հանրապետունյան ներկայացումներից և ոչ մեկի մասին այնքան շատ Տողվածներ չեն գրվել, որքան «Լիր արքայի» մասին։ Գրողներ և բանաստեղծներ, Թատերագետներ և քննադատներ, ռեժիսորներ և դերասաններ, Մինսկի, Մոսկվայի, Լենինգրադի, Բաքվի, Տալլինի և երկրի այլևայլ քաղաքների շարջային հանդիսատեսներ հիացմունքով էին խոսում բեմադրունյան և, հատկապես, Կիստովի խաղի մասին։ Բերենք անգլիացի Թատերական գործիչներ 206 Ջոն Ֆերնալդիի և Մեյգլ Մելլեսոնի կարծիջը. «Լիր արջան, պարոն Կիստովի կատարմամբ, հիասջանչ է։ Անդլիայում այն կարծիջն է իշխում, որ այդ դերն անհնար է խաղալ, ջանդի նրա մեջ մարմնավորված է ավելի մեծ միտջ, ջան կարող է հաղորդել մարդը։ Իմ կյանջի ընթացջում, բացառությամբ երկու դեպջի, ես շատ անդամ եմ հիասթափվել, հանդելով այն եղրակացությանը, թե դերասանը չի կարողացել ամբողջությամբ նվաճել այն, ինչ Շեջսպիրն էր ուղում։ Առաջին դեպջում Լիր էր խաղում անդլիացի դերասան Դոնալդ Վոլֆիոր, իսկ երկրորդում դերակատարը պարոն Կիստովն էր։ Միսիս Լոկշտանովան, անկասկած, լավաղույն Կորդելիան էր, որին ես երբևիցե տեսել եմ...»։

Վերա Ռեդլիսի «Անտոնիոս և Կլեոպատրա» բեմադրությունը (1964) առանձնանում էր ռեժիսուրայի բարձր մակարդակով, մասշտաբայնությամբ, Արմեն Գրիդորյանցի ձևավորմամբ։ Դերասանական աշխատանջն աչջի է ընկնում մանրակրկիտ մշակվածությամբ, ցայտունությամբ և բանաստեղծականությամբ։ Առանձնապես հաջողված էր Ալեջսանդրա Կլիմովայի (Կլեոպատրա) դերակատարումը։ Նա կարողացավ թափանցել հերոսուհու արտասովոր, օտարոտի բնավորության խորջերը, ոսկերչական մանրակրկտությամբ հաղորդել նրա ղդացմունջների նրբերանդները, — այն ամենը, ինչով արբեցած էր Կլեոպատրայի խորհրդավոր հոդին։ Անհաստատ վարջադիծ, վայրկենական անցում հեկեկոցից ծիծաղի, թախծից ու վշտից՝ ուրախության, ջմահաճ բնավորություն, խելացնոր կիրջ, խանդի կատաղի տեսարաններ, անսահման ջնջշություն և տառապանջ։

.... կատաղի, հոշոտված վագրի նման մոլեգնորեն այս ու այն կողմ է նետվում կլեոպատրա-կլիմովան։ Հատու ժեստ, նպատակասլաց, պոռնկուն շարժումներ։ Մթագնած դեմը։ Փոթորկալից վաղը ամրոցի աստիճաններով, «անսպասելի դադար», «մեռյալ լռություն», «հատու շրջադարձ», և նորից՝ փոթորկայից վաղը ամրոցի աստիճաններով ներքև, արծվի նման, որ հարsuldnes t he anth down buy an see Suse use moundin to an Inniho ebրել է Անտոնիոսի և Օկտավիայի ամուսնության լուրը։ Կլեոպատրայի Անտո-Նիոսը՝ նրա աստվածը, տիրակայը, որին երկրպագում էր ինքը և որը երկրպագում էր իրեն, – դավաճանել է։ Եվս մեկ վայրկյան և Կլեոպատրայի ձեռջերը կսեղմեն սարուկի կոկորդը։ Բայց ոչ։ Թագուհու ձեռքերը չեն դիպչի սարուկի մարմնին։ Ձեռքերի մեջ մարակ է հայտնվում։ Կլեոպատրան անսանձ դաժա-Նությամբ հարձակվում է սարսափահար ստրուկի վրա։ Լսվում է ահավոր մի Shy: Դա մի պահ միայն ուշջի է բերում խանդից ու կրջից կուրացած կնոջը։ Ujunishul manned bu znung funumneduby, pabpad auth 5 19 and umpacht wawy, Shuju Ht um muh, ap hp phpud jaip vain fi Qujuh Sty unujulig it Snuju, dulu, np unphy huh umpumhalh incons

Սարուկը հաստատում է իր բառերի իսկությունը։ Կրկին մոլեգին կատաորւթյուն։ Կլեոպատրան ստրուկի վրա է նետում գոտուց հանած դաշույնը։

207

Մոլեդին սիրուհի, բռնակալ, իշխանատենչ կին,—ահա Կլեոպատրա-Կլիմովան այդ տեսարանում։

Մեկ ուրիշ տեսարան. տաճարում գունատ լույսով լուսավորված դամբարան։ Հենց նոր, թագուհու ձեռբերի վրա, հոգին ավանդեց իրեն մահացու վիրավորած Անտոնիոսը։

Անսպասելիորեն դադարում են հեկեկոցներն ու վշտահար ճիչերը։ Մի վերջին անգամ նա համբույրներով ծածկում է սիրած մարդու ձեռքերը, աչքերը, երեսը։ Դանդաղ վեր է կենում։ Գունատ, ուժասպառ, իրական կյանքից անէացած կին։ «Երազում տեսա, որ մի կայսր կար, անունն Անտոնիոս» բառերը հնչում էին երաժշտության նման։

ԴերասանուՅու ջինջ ձայնը, գեղեցիկ տեմբրը հաղորդում էին սիրելի Լակին կորցրած կնոջ ցավն ու ապրումները, ցույց էին տալիս նրա պատրաստակամությունը՝ բաժանել սիրած մարդու ճակատագիրը։ Ճշմարիտ ողբերգական վսեմությամբ հնչեց եղրափակիչ տեսարանը։ Անսփոփ վիճակի հակադրությունը թագավորական այն պերճ հանդերձանջներն էին ու շջեղ թագը, որ դրված էին նրա գլխին։ Կլեոպատրայի ձեռքի ճերմակաթույր, թոշնած լոտոսները նրա գգեստի յուրատեսակ լրացումն էին։

Կլիմովան խորաթափանցությամբ բացահայտեց վերածնման բարդ պրոցեսը մի մարդու, որի հոգին լուտավորվել էր մարդկային պարղ ու վսեմ զգացմունքով՝ սիրով։ Որքան չնչին ու մանր էին թվում նրան քաղաքական բանսարկությունները, աշխարհակալ կռիվները և որքան ունայն աշխարհը՝ Ճշմարիտ սիրո համեմատությամբ։

Զգացմունջների ճշմարտացի արտահայտությամբ, անկաջկանդ, բնական և ներշնչված էր Ռոստիսլավ Յանկովսկու խաղը։ Յանկովսկու Անտոնիոսը գեղեցիկ, հղոր, շռայլ մարդ էր։ Բուռն կրքով համակված, նա ձգտում էր լիովին վայելել կյանջի հաճույջները։ Նրա բնավորությունը հյուսված էր հակասական դծերից և հակումներից։ Մեծահոգությունն ու աղնվությունը նրանում հարևանություն էին անում սնապարծության, վրիժառության և անհոգ էպիկուրականության հետ։ Սակայն հակասական զգացմունջների մեջ իշխողն ու տիրապետոլը այն ամենակուլ սերն ու կիրջն էր առ Կլեոպատրան, որ դարձել էր նրա գոյության իմաստը։ Կիրջն ու սերը միաձուլվելով միմյանց, «նոր երկինջ և նոր աշխարհ» էին հայտնագործել նրա համար։ Ցանկովսկու Անտոնիոսը առաջին իսկ տեսարանից սիրահարված է Կլեոպատրային։ Սակայն բաժանվում է նրանից, Հռոմ վերադառնում և ամուսնանում է Օկտավիայի հետ միայն այն պատճառով, որ ամրապնդի իր և Կլեոպատրայի ջաղաջական վիճակը, որ հարավորություն ունենա շռայլորեն նրա տաբերի առջև նետելու արևելյան հողերն ու թագավորությունները։

Ողբերգության երկու՝ քաղաքական և սիրային, թեմաները ներկայացման մեջ բացահայտվեցին իրենց ամբողջ խորությամբ։ 208 Վերը նշված շերսպիրյան բեմադրությունների մեկնաբանությունները գտնվում էին 50—60-ական թվականներին երկրի թատրոններում գերիշխող ավանդական, ռոմանտիկացված Շերսպիրի գաղափարների և բեմական նորմերի ոլորտում։ Հաջորդ տասնամյակներում թատերական ընթացքի ղարգացումը հանգեցրեց անգլիացի դրամատուրգի ստեղծագործության նկատմամբ արդեն կայունացած տեսակետի վերանայմանը։ Թատրոններն սկսեցին ուշադրություն դարձնել Շերսպիրի սոցիալական անողոր կանխագուշակություններին, մարդկային կեցության դաժանության նկատմամբ ունեցած նրա վերաբերմունքին։

Սովետական բեմում երևացին մի շարք «Տակառոմանտիկացված» շեջըսպիրյան բեմադրություններ, որոնց մեջ շոշափելիորեն նկատվում էր բրեխտյան դրամատուրդիայի աղդեցությունը։ Դրանցից էր Մինսկի Մ. Գորկու անվան ռուսական թատրոնի «Մակբեթը» (1974)։ Քաղաքական պրոբլեմատիկայի միջոցով՝ պայքար Տանուն դահի և իշխանության։

Բեմադրող-ռեժիսոր՝ ԲՍՍՀ արվեստի վաստակավոր գործիչ Բորիս Լուցենկոն խորացավ հոգու տառապանջների, հանցանջ գործած մարդու խղճի բարոյափիլիսոփայական հետաջննության մեջ։ Խիղախ ռեժիսուրան իր համախոհներն ունեցավ ի դեմս արվեստի վաստակավոր գործիչ նկարիչ Յուրի Տուրի, կոմպողիտոր Ալեջսանդր Ռենանսկու և դերասանական անսամբլի։

Ներկայացումը այքի է ընկնում խորհրդավոր, յուրահատուկ մենոլորտով, պլաստիկ մետաֆորներով։ Բեմի ամբողջ տարածքը մշտապես գբաղեցնում են մի քանի հարկանի ածխացած տախտակե կառուլցներ, որոնք տա-Տարի վաղեմի գեղեցկության մնացորդներն ու ավերակներն են։ Այստեղ, ածխացած տախտակների միջից, հիմա էլ դեռ երևում են վերածնության մարդկանց լուսավոր պատկերները։ Հավերժականորեն անխորտակելի գեղեցկություն։ Երկրորդ և երրորդ Հարկերի կառույցները Հատկացված են միմոսների ինքնատիպ «երդչախմբին», նրանց ձեռքերի հայելու մեջ արտացոլված դեվային շարժումները արտահայտում են վերաբերմունքը բեմում կատարվածի Հանդեպ։ «Ձեռբերի» թեման, որ բազմիցս կրկնվում է (լեդի Մակբեթի դողanquigna abuebon, abuebo oph sho, abuebo upjuu sho), nbohunph abenuպիրյան մտածողության խոսուն ապացույցն է։ Լավ է գտնված հայհլինհրի խաշ ղը, յուրատեսակ մինոլորտ են ստեղծում ջրով լի հսկայական սափորները, մերկ մարմնի և դառան մորթու, կաշվի հակադրությունները, օղադրահները, Հաստ Հոպանները, անտեսանելի զանգերի լեզվակները, մետաղյա ծանթ զրահները... Ներկայացման մեկնարանության հիմքում ընկած է հանցագործություն, սպանություն կատարած և այդ հղեռնադործության համար կյանքով հատուցած անհատի խնդիրը։ Ահա թե ինչն է հուզում ռեժիսոր Լուցենկոյին և Ռոստիսլավ Յանկովսկուն՝ Մակբեթին։ Առաջին իսկ պահերից բեմում ողբերդական մխնոլորտ է. Մակբեթի էությանը խորթ է սպանությունը, բայց նա 209 . ստիպված է դիմել այդ ջայլին։ Ցանկովսկու Մակբենը ասես իր ուժերից ..վեր աշխատանք է անում՝ ամեն կերպ փորձելով երկարաձգել ոճրագործունյան . հրեշավոր պահը։ Սպանունյունից հետո նրան համակում են վախն ու սար-.սափը։ Եվ այդ տանջալից զգացումը, մինչև ներկայացման ավարտը, երբեջ .այլևս չի լջում նրան։ Հերոսը ոչ ուժ ունի մաջառելու «արյուն թափելը» սովո-.րական մի բան համարող աշխարհի դեմ, ոչ էլ ի վիճակի է տանել ոճրագոր-.ծունյան հետևանջները։ Եվ, խղճի խայնից խոշտանգված, նա Մակղուֆի մա-. հացու հարվածը ընդունում է իրրև աղատագրում։

Ավանդական չէ նաև լեղի Մակբենի կերպարի լուծումը։ Ալեջսանդրա կլի-.մովան, իր հմայիչ խառնվածջով, խաղում էր սիրող, ամուսնուն նվիրված .կին, որը պատրաստ է Մակբենի հետ կիսել այն ամենը, ինչ կուղարկի ճա-.կատագիրը։ Շեջսպիրյան կերպարի նրա մեկնաբանունյան մեջ հատկապես, սերը, հիացմունջը իր ամուսնու հանդեպ, հավատն այն բանի, որ նա բոլորից արժանավորն է,—ստիպում են լեդի Մակբենին սատար լինել իր ամուսնուն՝ նրա արյունռուշտ մեղսադործունյունների մեջ։ Լեդի Մակբենի հոգին ավելի շուտ է փլուղվում, ջան այդ խաղացվում է բեմում։ Նա իսկապես ուշանափվում է, կորցնում գիտակցունյունը և ոչ նե ձևանում, ինչպես պիեսում է։ Դերասանուհու յուրաջանչյուր շեշտը կատարելապես ճշմարտացի է, նրա հերոսուհին կորցնում է գիտակցունյունը և այլան հետջեր է տեսնում ոչ միայն ձեռջերի, այլև ամբողջ մարմնի վրա։ Լեդին խելակորույս պտույտներ է գործում, ձեռջերի տենդագին շարժումներով այնպես է հանում վրայի հանդեր-.ձանջը, կարծես սեփական մաշկն է հանում։ Ողբերդականորեն փլուղվում է Եկիրված, սիրող, հոգեպես հարուստ անհատը։

Լուցենկոյի բեմադրության մեկնաբանությանը միանդամայն Հակառակ է արվեստադիտության դոկտոր Վ. Ի. Նեֆեդի տեսակետը։ Նրա կարծիքով ներկայացումն ունի Շեքսպիրին անհարաղատ, հոռետեսական մտայնություններ՝ «...δլք չկա, բռնապետության դեմ պայքարն անօդուտ է։ Կամ ամեն մի իշիանություն ինքնին չարիք է» («Література і мастацтво», 12, XII, 1980):

Բայց չէ՞ որ Թատրոնը հենց բռնակալական, միապետական իշխանու-Թյան մասին է խոսում և ոչ Թե առհասարակ իշխանուԹյան։ Թե Վ. Ի. Նեֆեդը ինչ հիմբ է ունեցել նման եղրակացուԹյան համար, դժվար է ասել, մանավանդ, որ այդ ներկայացման մասին քննադատը գրել է նրա բեմական կյանքի յոթերորդ տարում։

Գաղափարական-գեղարվեստական արժանիջների համար ՍՍՀՄ Կուլտուրայի մինիստրությունը բարձր գնահատեց «Մակբեթը»՝ համարելով այն 1974 թվականի թատերաշրջանի լավագույն ներկայացումը։ Հայրենիջում և այլուր, ուր հյուրախաղերի է մեկնել Մ. Գորկու անվան ռուսական թատրոնը, «Մակբեթի» մասին գրել են ոիրով ու ջերմությամբ։ Ահա արվեստագիտության թեկնածու, մոսկվացի Ե. Դուբնովայի հոդվածից մի հատված. «Թատրոնը :210 ոչնչով չի արդարացնում Մակբննի ոճրագործունյունները, նա հաստատում է բռնակալի իշխանատենչ ձգտումները. սա պատմունյան մասն է, պատմունյան Հշմարտունյունը»:

«Շեջսպիրի ճշմարիտ հումանիզմը, որ դիմակայում է ողբերդության բոլոր փորձություններին, հաստատվում է բեմում ներկայացվող գլխավոր հերոսի ճակատագրով։ Նրան պատժում է դաժան խղճի խայթը. մարդս չի կարող ապրել սպանություն գործելով... Ներկայացման մեջ ապրում է ողբերդության ոգին, որը կործանում է պատրանջները, բայց նաև հույս է ներշնչում», ահա այսպիսին է ճանաչված շեջսպիրագետ Ա. Բարտոշևիչի եղրակացությունը («Tearp», 6, 1976):

Հիշնցնենը, որ «Մակբենը» 1977 նվականի մոսկովյան Հյուրախաղերի ժամանակ քննարկվել է ՍՍՀՄ Կուլտուրայի մինիստրունյունում։ Ռեժիսոր Լուցենկոյի աշխատանքը բարձր են գնահատել այնպիսի հանրահայտ թատերական գործիչներ, ինչպիսիք են Կ. Ռուղնիցկին, 3. Զուբկովը, Մ. Չաուսովը, Ա. Բարտոշևիչը, Լ. Խեյֆիցը և ուրիշներ։ «Մակրենը» հաջողունյամբ է ներկայացվել նաև Հունգարիայում (1979) և ԳՖՀ-ի շեքսպիրյան միջաղգային փառատոնում (1981)։

### U4bSLUVU UPLVP4A4U

## ԱՆՀԱՏԻ ԿՈՆՑԵՊՑԻԱՆ ՇԵՔՍՊԻՐԻ «ՌԻՉԱՐԴ ԵՐՐՈՐԴ» ՊԻԵՍՈՒՄ 70—ԱԿԱՆ ԹՎԱԿԱՆՆԵՐԻ ՍՈՎԵՏԱԿԱՆ ԹԱՏՐՈՆԻ ՄԵԿՆԱԲԱՆՈՒԹՑԱՄԲ

Սովետական Թատրոնում 1950-ական Թվականների վերջը նշանավորվեց «Համլետի» գրեթե համատարած բեմադրություններով։ Ժամանակը «Լինե՞լ Թե չլինել» երկընտրանջի լուծման պահանջ էր դրել և Թատրոնը, ուժերի ներածին չափ, դեռևս հին գեղագիտական համակարգի շրջանակներում, պատասխան էր տալիս Դանեմարքայի իշխանի հրատապ-արդիական հարցադրրմանը։

60-ական Թվականները աներկրայորեն անցան «Լիր արջայի» նշանաբա-Նով։ Մարդու իսկական արժեքի չափի փորձուԹյունը՝, Գ. Կոզինցևի արտա-ՀայտուԹյամբ, ակնՀայտորեն դառնում է տասնամյակի կենսական խնդիր-Ներից մեկը։

Ինչ խոսք, Թե՛ 50-ական և Թե՛ 60-ական Թվականներին բեմադրվում էին նաև Շեքսպիրի մյուս ողբերդությունները, բայց ոչ մի բեմադրություն սկըզբունքային չդարձավ Թատրոնի պատմության համար։ Սա միանդամայն օրինաչափ է։

70-ական նվականները Շեջոպիրին Հայտնագործեցին նոր, սակավ Հայտնի և անսպասելի կողմից։ Անցյալ տասնամյակի Հովանին դարձավ Շեջսպիրի վաղ շրջանի ջրոնիկներից մեկը՝ Անգլիայի լեգենդար արջա Ռիչարդ Երրորդի մասին գրված ողբերգունյունը։ Պատմաբաններն արդեն վաղուց են պարզել պատմական և բեմական Ռիչարդ Երրորդի անՀատականունյունը։ Նենգամիտ Հերցոգ Գլոստերի կերպարում Շեջսպիրը խտացրել է մարդու և մարդկայինի նկատմամբ բոլոր բարոյական չափանիշներն ու պարտավորունյունները ոտնաՀարած մաջիավելիստ-տիրակալի արատները, բացաՀայտել է Վերածնունյան դարաշրջանի մեծ եղեռնագործի «Հոգու դիալեկտիկան»։

Հենց այսպիսի անհատն է հրապուրում 70-ական Թվականների Թատրոնին, և յուրաքանչյուր ներկայացման մեջ յուրովի է բնորոշվում Ռիչարդ Եր-212 րորդի ֆենոմենը։ Ուշադիր լինելու դեպքում, կարելի է տեսնել նաև այն ընդ-Հանուր միտումը, որ դրսևորվում է «Ռիչարդ Երրորդի» բեմադրությունների Հանգամանալից վերլուծությամբ։

Իսկույն ևեթ այքի է ղարնում հերցող Գլոստերի կերպարը դետնամերձ դարձնելու սկզբունքը։ Հայտնի է Ա. Ի. Յուժինի ռոմանտիկական ավանդույ-Bp, որի համաձայն Ռիլարդ Երրորդը ներկայանում է իբրև հղոր, անխորտակելի և փառահեղ մի կերպար։ Նրա Ռիչարդը մարտի էր բռնվում Մ. Ն. Երմոпација вирашра вицисти свои Царувон брш врши, сицинирицир сиկառակորդն էր։ Մյուս կերպարները այրվում-մոխրանում էին անհաղթ լարապործ-հանճարի շողքի կուրացուցիլ ճաճանչներում։ «Ռիչարդի կերպարը կարող էր կերտել սոսկ առաջնակարգ վարպետը, որը լավ ընտելացած է մեծ մաստարի բեմական ջանդակին»², — գրել է քննադատ Ն. էֆրոսը Ռիչարդ Երրորդ-Յուժինի մասին։ Շեքսպիրյան հերոսի բացառիկության լուսապսակը կասկածի տակ չառան նաև շատ ավելի ուշ շրջանի դերասաններ Մ. Աստանովը և Վ. Գոդիայվիլին, որոնք հանդիսատեսին ստիպում էին զմայլվել Ռիարդի տաղանդի և արարքների վեհությամբ։ Մ. Աստանգովը, քննադատի խոսբերով ասած, փորձել է բացահայտել «հմայքի գաղանիքը, հմայքի այն տեսակը, որ ընդունակ է գերաղանցելու և հաղթահարելու չարիքի, այլանդակուելան, հակամարդկայնունյան գարշելի, երևունական, անվիճելի ձևը»3,

70-ական նվականների բեմում ծնված Ռիչարդ Երրորդը աշխարհին ներկայանում է հնարավոր բոլոր ձևերով, բայց ոչ իր չարագործունյան վեհատեսիլ ու գեղեցիկ դրսևորմամբ։ Գլոստեր-Խ. Լիեպինը Ռայնիսի անվան Լատվիական ակադեմիական գեղարվեստական Թատրոնի ներկայացման մեջ (1972) այնքան էլ այլանդակ չէ. նա նենևակի կաղ է, մի քիչ ստպատավոր, բայց գեղեցիկ դեմքն ու խելոջ, խորանափանց աչքերը ստիպում են մոռացունյան տալ նրա այլանդակունյունը։ Նա ո՛չ հանձար է, ո՛չ էլ բացառիկ մարդ։ Նա նուրը հոգեբան է և ինտելեկտուալ։ Իր բոլոր ոճիրները Ռիչարդն իրագործում է հեղնական ժպիտը շուրներին։ հելոջ, ղգաստ, սառնարյուն քաղաքագետ է խաղում նաև Բ. Ստուպկան լվովյան ներկայացման մեջ (1977)։ Դերի մեկնաբանունյան մեջ բացահայտորեն զգացվում է ինտելեկտուալ դրամայի ազդեցունյունը։ Ոչ նե կիրջն է առաջնորդում հերոսին, այլ սնափ միտքը։ Եվ միանգամայն բնական է, որ դերասանը կիրառում է հոգերանական նատրոնի, գաղափարների Թատրոնի և ոչ նե կրջերի Թատրոնի արտահայտունը

Ինչն է Ռիչարդ—Վ. Լիեպինի գերաղանցության հիմջը։ Նրան շրջապատում է սրիկաների ու ստահակների մի խառնամբոխ։ Աշխարհում ամեն ինչ կառուցված է կեղծիջի և նենգ խարեության, արյան վրա։ Ջուր չէ, որ լեդի Աննային գայթակղելու տեսարանից հետո, որին զորեղ, հպարտ և կուրացուցիչ գեղեցկությամբ օժտված մի կին է ներկայացնում 0. Դրեգեն, Ռիչարդն այսպիսի մի հետևության է հանգում. ամեն ինչ թույլատրելի է այլևս, եթե մի կին սիրալիր է վերաբերվում իր ամուսնու դահեին. չկա, ուրեմն, ոչ մի թարոյական չափանիշ։ Աշխարհին լույս ու ջերմություն պարգևող կանայք, աղամարդկանց հետ համահավասար, գայլեր են դառնում և Եղիսաբեթ—Վ. Արտմանեի հետ չափվելը նույնքան բարդ ու վտանգավոր գործ է, որքան հերցոգ Բուկինգեմի։

Ռիչարդ-Լիեպինը համառորեն ձգտում է իրագործել իր նպատակը։ Այստեղ տեղն է հիշատակել Լեսսինդի դատողությունները Շեջսպիրի ողբերդունյան մասին. «Ռիչարդի բոլոր արարքները հրեշավոր են, բայց դրանք բոլորը կատարվում են որոշակի նպատակով։ Ռիչարդն իր ծրագիրն ունի և ամենուրեք, ուր պործողունյունների որոշակի ծրագիր ենք նշմարում, մեր հետաքրըբրրությունը մշտապես գրգովում է...։ Սկզբում մենք հետաքրքրվում ենք նպատակով, ջանի դեռ այն նվաճելը նկատի է առնվում, բայց հենց որ նպատակը հրադործվում է, մենք միայն դրա վրդովեցուցիչ կողմն ենք տեսնում և, իհարկե, կուղենայինը, որ այն չիրադործվեր»4, Նպատակին հասնելուց հետո, Ռիչարդ-Լիեպինը անմիջապես կորցնում է հետաքրքրությունը կյանքի նկատմամբ և դործում է ավելի շուտ իրերի բերումով, քան Թե բանականու-**Այան և կամջի Թելադրանջով։ Այս պահից էլ սկիզբ է առնում նրա տանջայից** մտապայծառացումը։ Ռիչարդը (70-ականների սկզբի Ռիչարդը) դեռևս ընդունակ է դրան։ Հավանաբար պատճառն այն է, որ բեմադրող ռեժիսորը առաջարկում է արտաքուստ լավատհսական ֆինալ, որ ակնհայտորեն անտրամարանական է ներկայարման ամբողջ կոնդեպցիայի առումով. երկնադույն հանդերձներով անպարտելի Ռիչմոնդը աշխարհին երևում է իբրև հուլսի, արդարու**թյան և բարու խորհրդանիշ։ Նիրկայացման ասկետիկ կառուցվածքը, որ մեր**ժում է և ռոմանտիկականացումը, և տրանսցենդենտ երանգավորումը, նման ֆինայի պատճառով խախտվում է։ Բայց պետք է նշել, որ վերջնամասի անօրգանականությունը առանձնապես զգալիորեն է դրսևորվում «Ռիչարդ Երրորդի» հաջորդ բեմադրությունների համատեքստում, քանի որ բանն այստեղ միայն Ռիգայի ներկայացման տրամարանության խախտումը չէ։

70-ական Թվականների բեմական ռիչարդներին համախմբող մոտիվը կարելի է հայտաբերել արդեն իսկ Ռիչարդ-Լիեպինի մեջ։ Չարիջը դառնում է կենցաղային երևույն՝ ղուրկ բացառիկունյան լուսապսակից, այլադոյունյան տարրերից։ Չարիջի՝ որպես բարոյական կատեդորիայի, «դետնամերձ» բնույնը իր հետ բերում է նաև ողբերդունյան կերպարների արմատական վերաիմաստավորում։ Ռիչարդի դատաստանը տենչացող Ռիչմոնդը ֆինալում հանկարծ ներկայանում է որպես իր նախորդի նմանակը, ինչպես, օրինակ, Տալլինի Կինդիսեպալի անվան նատրոնում, Ռ. Կոտկասի կատարմամբ (1975)։ Շ. Ռուսնավելու անվան մեջ (1979) Ռիչմոնդը սկզբից ևեն ներկայացված է որպես Ռիչարդ Երրորդի աշակերտը, նրա անմիջական ժառանդորդը։ Վախնան-214 գովի անվան Թատրոնի և Լենինգրադի Լիտեյնի պողոտայի դրամայի և կատակերգության Թատրոնի ներկայացումներում Ռիչմոնդը առհասարակ բացակայում է, հետևարար հատուցման և հուսադրող ֆինալի մասին խոսք անգամ չի կարող լինել։

Նույնպիսի ղդաստունյամբ են Շեջսպիրի հերոսի մասին դատում Մ. և Գ. Ուռնովները և 3. Շվեդովը։ Պատմունյան փորձը ցույց է տվել, որ հենց այդպիսի ռիչարդներից են վերաճում այսօրվա բռնապետները։ Քաղաջական զուգահեռները դարձել են միանդումայն ակնհայտ։ Չարադործ հանձարի հղորունյան և ուժի նախկին հմայջը այսօր վերածվել է ջաղջենի-ոչնչունյան դաժանունյան, ջաղջենի, որ իշխանունյան է տենչում իր մանր-արատավոր բնազդներին հաղուրդ տալու համար։

Հատկապես չարիջի մասշտաբների և վիթխարիության փոջրացման շնորհիվ է այն սովորական երևույթ դառնում և համակում մարդկանց հոգիները, ինչպես թմրադեղը, որի դեմ անհնար է պայջարել։ 3. Խամարմերի լենինգրադյան բեմադրության մեջ (1979), ինչպես և շատ ուրիշ ներկայացումներում, Ռիչարդի հետ համատեղ գործում է սրիկաների մի մեծ ոհմակ. Ռետկլիֆը, Քետսբին, Shahլը, երկու անանուն մարդասպաններ։ Ռիչարդ—Վ. Երմոլաևը իր բոլոր մենախոսությունները հասցեագրում է գործակիցների խմբին։ Նրանց հետ խորհրդակցում է, նրանց հետ էլ ոճիրներ գործում։ Փոջը-ինչ լավն են պալատականները և միայն այդջանը։ Եղիսաբեթը գիշատիչ է և անխիղճ, լորդ Սթենլին՝ դանդաղամիտ է և ծիծաղելի, Մարգարիտը՝ կովարար և հոխորտացող։ Աշխարհը կառավարում է հանցագործների հրոսակախումբը և այդ աշխարհին սկղբունջորեն դա ձեռնտու է։

Նման մեկնաբանությունը շատ բանով աղջատացնում է շեջսպիրյան ողսերգությունը, ճարթում կոնֆլիկտը, «դիալեկտիկական ճակասությունները», որոնը բնորոշ են պիեսի գործող անձանց բնավորություններին։ Բայց այն հետաքրքիր է իբրև Շեքսպիրին ավելի դաժանորեն մեկնաբանելու, գործող ան-Հանց ուրվագծման մեջ տեղային երանգները բացահայտելու միտում։

70-ական թվականների Ռիչարդ Երրորդը արտաքուստ ալլանդակ չէլ Ընդհակառակը, հաճախ նա գեղեցիկ տղամարդ է, ուժերի ծաղկման շրջանում, ինչպես լենինդրադյան ներկայացման մեջ։ Ռիչարդ—Մ. Միկկիվերը և Ռիչարդ-է. Կոպաելը Կինդիսեպաի անվան թատրոնում, նույնպես այլանդակ չեն, ավելին, հերցող Գյոստերին դերասանները ներկայացնում են առանը գրիմի և անսապատ։ Իսկ Ղրիմի Գորկու անվան դրամատիկական թատրոնի ներկայացման մեց (1974) Ա. Գոլոբորոդկայի Ռիչարդը ամենևին այլանդակ չէ։ Ռիչարդի ֆիդիկական պակասությունները մի շարջ ներկայացումներում միտումնավոր կերպով լեն շեշտվում։ Այսպիսով, կրկնակի էֆեկտ է նվաճվում։ Նախ՝ Ռիչարդի մեց մեղ պետք է վանի ոչ թե արտաքին այլանդակությունը, որքան նրա բարոյական անկատարությունը, բարոյական անկումը. երկրորդ՝ առաջ է քաշվում այն միտքը, որ Ռիչարդ Երրորդն այնքան էլ չի տարբերվում իր շրջապատից։ Նա վաղուց է դադարել ընության կողմից այլանդակված Տրեշ լինելուց։ Բանը բնությունը չէ։ Բ. Շոուն դեռ անցյալ դարի վերջերին խոսում էր այն մասին, որ Ռիչարդի սապատն իրեն «Տետևողականորեն ավելորդ աջubunumps & Bynus:

Ρηլηρηψί ωις է Ռիչարդ Երրորդը Մոսկվայի Վախթանդովի անվան ակադեմիական թատրոնի ներկայացման մեջ՝ Հր. Ղափլանյանի բեմադրությամբ (1976): Հենց սկղբից ասենք, որ 1972-ին Հր. Ղափլանյանը նույն պիեսը բեմադրել է նաև Երևանի դրամատիկական թատրոնում, որտեղ գլխավոր դերակատարը Լ. Թուխիկյանն էր։ Բեմադրությունն, անկասկած, սկզբունքային էր ռեժիսորի և, առՀասարակ, Հայկական շեքսպիրականի Համար։ Քննադատի կարծիքով «Թուխիկյանի Ռիչարդը այն չարադործը չէ, որ օժտված է շրջապատն իրեն ենթարկելու գերբնական ուժով, նա ոչ միայն մեծ չէ իր դիվային Հղորությամբ, այլև աննչան է ու ողորմելի։ Նրա Ռիչարդը կարող է քրտնել սովորական, մկնային հրկյուղից»<sup>7</sup>։

Սակայն, հարգանքի տուրը մատուցելով Հր. Ղափլանյանի այս աշխատանքին, արժե ընդունել, որ մոսկովյան բեմադրունյունը ռեժիսորի համար էտապային դարձավ այնպիսի մեծունյան և ձիրքի տեր դերասանի հետ շըփվելու և համադործակցելու շնորհիվ, որպիսին Մ. Ուլյանովն է՝ մեր ժամանակի խոշորադույն դերասաններից մեկը։

Ռիչարդ Երրորդ—Մ. Ուլյանովը, որ առաջին իսկ պահից վախեցնում է իր այլանդակությամբ, բաղմիցս ընդդծում է բնության անողորմությունը իր նկատմամբ։ Փոքրոդի, խղճուկ, նոսը, շիկավուն մաղափնջով, այլանդակ սապատով և կաղ, անհանդիստ, այս ու այն կողմ վաղվղող աչքերով և ղարմանալիորեն տհաճ, դարշելի ֆալցետով,—այսպես է ներկայանում մեղ Անդլիայի ապադա թադավոր Ռիչարդ Երրորդը։ Վախթանդովյան ներկայացման իմաստը 216 Հանդում է հետևյալ հարցի պատասխանին. «ինչպե՞ս է այդ հողի ճիճուն, ինչպիսին Ռիչարդ-Ուլյանովն է, կարողանում դառնալ Թագավոր»։

Ռիչարդ-Ուլյանովը բոլոր մենախոսունյուններն ուղղում է դահլիճին, ասես կոչ անելով, որ հանդիսատեսները դառնան իր հանդուգն եղեռնագործունյունների վկաները։ Քննադատունյունը Մ. Ուլյանովի ստեղծած կերպարը համեմատում էր Տարտյուֆի և Հուդայի՝ Գոլովլյովի հետ։

Կարծում հնջ, որ զուգորդումների նման համապարփակությունը առաջադրել է դերասանն ինջը, որը կարողացել է բեմական խնդրի տեղային սահմաններում իր հերոսի կերպարին հաղորդել այնպիսի բաղմաթիվ նրբերանգներ, որ սահմանափակվել միայն սեփական բնորոշմամբ, ուղղակի անհնար է։ Խեղկատակ, ձեռնածու, կենսական իրադրությունների տաղանդավոր ռեժիսոր, խորաթափանց հոգեբան, լպիրշ մարդասպան և բռնակալ։ Եվ այս ամենը մի մարդու մեջ։

Ներկայացման հերոսներից յուրաքանչյուրը համակված է իր սեհռուն պաղափարով և ջանում է օգտագործել Ռիչարդին իր նպատակներին հասնելու համար։ Բայց նրանք մոռանում են մի բան. հանուն սեփական ցանկությունների ամեն ինչ ոտնատակ տալու ընդունակ Ռիչարդի հոռետեսությունը։ Եվ ահա այդ ոչնչությունը գահին է։ Բեմի ամբողջ բարձրությամբ վեր հառնող հսկայական գահի վրա բաղմած է փոքրահասակ, սապատավոր այլանդակը՝ ալ կարմիր թիկնոցը հագին։ Այս մետաֆորով Հր. Ղափլանյանը շարունակ հակադրում է արջայական իշխանության վեհությունն ու ճղճիմ, ճղճղան Ռիչարդ-Ուլյանովի ոչնչությունը։ Տեղային երանգներով արված ներկայացումը, — Ռիչարդը կարմրաղգեստ է, Մարդարիտը՝ կարմրաղգեստ, Եղիսաբեթը հերմակ հանդերձներով է, Բուկինգեմը՝ սև, – գաղափարական առումով էլ տեղայնորեն է լուծված և բավականաչափ միանշանակ է։ Ֆինալում կիսաառասպելական, առեղծվածային Քետսրին Ռիչմոնդին է թագավոր հռչակում, բայց որջան հեգնանք կա և միաժամանակ որթան սպառնալիքներ են հնչում նրա խոսջերում։ Կատաոսիսի մասին ոչ մի խոսջ անգամ չի կարող լինել։

70-ական βվականների «ռիչարդականի» գագաթնակետը և Հանրագումարը անկասկած Ռ. Ստուրուայի ներկայացումն է Շ. Ռուսթավելու անվան թատրոնում։ Իր մեջ խտացնելով 76-ական թվականների գաղափարները, թբիլիսյան «Ռիչարդ Երրորդը» սրում է դրանք և անակնկալ ու ճիշտ գտնըված գեղարվեստական ձևով Հասցսում Հանդիսատեսին, չդավաճանելով ո՛չ Շեքսպիրին, ո՛չ իրեն։ Միանգամայն բնական է, որ Շեքսպիրին «գետնամերձ» գարձնելու մոտիվները առավել մեծ չափով են բնորոշ Ռ. Ստուրուային, քան արդեն թվարկած բեմադրություններին։ «Ես ուզում էի դեն նետել Ռիչարդի կերպարի ռոմանտիկական քողը, հայտարարել է բեմադրողը Հարցազրույցի ժամանակ։ Դել խոսք, գաղափարն ինքնին նոր չէ։ Կարևորն այն է, թե Հանուն, ինչի և ինչ միջոցներով է դա մարմնավորվում թատրոնում»<sup>8</sup>։ Ստեղծադործարար օդտադործելով Բ. Բրեխտի Թատրոնի նվաճումներն ու առանձնահատկությունները, Ռ. Ստուրուան կառուցում է մի հոյակապ հանդիսանք, համարձակորեն դուրս բերելով այն մի ճակատադրի շուրջը արվող ղատողությունների սահմաններից։ Երբ ֆինալում Ռիչարդ—Ռ. Չխիկվաձեն մենամարտում է Ռիչմոնդի հետ, ակամա միտք ես անում պատմական դաժանության և անարդարության մասին, որ խույլ է տալիս սինլքորներին աշխարհը բաժանել ըստ իրենց հայեցողության։

Անկասկած, ներկայացման առաջին պլանում է Ռ. Չխիկվաձեն, որը վիրաուող փայլով է խաղում գլխավոր դերը։ Դերասանը, Ռ. Սաուրուայի հետ համատեղ, դերի մեջ խտացրել է 70-ական նվականների բոլոր գյուտերն ու հայտնագործունյունները՝ սկսած դերի մեջ գոյակցելու եղանակից և վերջացրած կերպարի մեկնաբանունյան գաղափարական մոտիվներով։ Նա Ռիչարդ խաղում է գրոտեսկի սկզբունքով։ Պետք է ասել, որ դա «ճչացող, ողբերգական գրոտեսկ է»<sup>9</sup>, — է. Գուգուշվիլու պատկերավոր արտահայտունյամբ։ Ողբերգունյունը ծնվում է և միջնորդավորված, չարագույժ, սահմուկեցուցիչ կերպարանքի, և մարդկունյան արտաքին հարաբերակցունյան օգնունյամբ, և Ռիչարդի ներքին փլուղման միջոցով, որ ակնհայտ է դառնում ներկայացման ֆինալում։

Այսպես, ի մի բերելով 70-ական Թվականների «Ռիչարդ Երրորդի» բեմադրությունների շուրջը ծավալված խոսակցության արդյունջները, պետջ է Հետևյալ Հետևությունն անել. Շեջսպիրի Հերոսի նոր մեկնաբանման Թատերական ավանդույթը անսպասելիորեն իրեն զգացնել տվեց 70-ական թվականների սկզբին, ապա արտասովոր արագությամբ տարածվեց և մտավ մեր գիտակցության մեջ տասնամյակի կեսին և, վերջապես, վրա Հասավ այն պա-Հը, երբ մեղ թվում էր, թե գաղափարները սպառվել են, իսկ Հետևանջները, 218 որ սկզբից նորարարական էին խվում, մի շարք դեպքերում վերածվեցին շտամպների։ Ինչ արած, դա խատերական կյանքի միանդամայն բնական ընխացքն է։ Հաղթահարված է պարուրագծի հերթական ոլորքը, մենք կանգնած ենք նոր վերելքներ նվաձելու անհրաժեշտության առաջ։ Կարծում ենք, որ 80-ական թվականները առաջ կքաշեն իրենց «նախակարապետին»՝ ի դեմս մեծ Շեքսպիրի որևէ պիեսի, որը կհամապատասխանի տասնամյակի ներքին բովանդակությանը։

#### . ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

- 1. Козинцев Г., Наш современник Вильям Шекспир, М.-Л., 1966, стр. 72.
- 2. Эфрос Н., Александр Иванович Южин, М., 1922, стр. 83.
- 3. Велехова Н., Мой друг Астангов, В кн.: Михаил Астангов, М., 1971, стр. 148-149.
- 4. Лессинг Г. Э., Гамбургская драматургия, М.-Л., 1936, стр. 291-292.
- 5. Смирнов А., Ричард III, В кн. Шекспир В., Полное собрание сочинений в 8-ми тт. т. 1. М., 1957, стр 609-610.
- 6. Барг М., Шекспир и история, М., 1976, стр. 61.
- Корниенко Н., Исчерпаем лн Шекспир?, В кн.: Рачия Капланян, Ереван, 1973, стр. 105.
- «Это заманчивое и мучительное восхождение (Интервью с Робертом Стуруа), «Молодежь Грузин», 1979, 14 июля.
- Гугушвили Э., Здравый смысл или истина страстей?, «Заря Востока», 1979, 3 апреля.

### ԴՈՎԻԴԱՍ ՑՈԻԴԵԼՑԱՎԻՉՈՒՍ

# ՄԻԽԱՅԻԼ ՉԵԽՈՎԸ ԲԵՄԱԴՐՈՒՄ Է «ՏԱՍՆԵՐԿՈՒԵՐՈՐԴ ԳԻՇԵՐԸ» (ԿԱՈՒՆԱՍ, 1933)

Թատրոնի մարդիկ իրենց ստեղծագործություններում անդրադառնում են հատկապես այն հեղինակներին կամ ստեղծագործություններին, որոնը առաdby shundbe bu unmuhusmid hebby friging folder undburgh abor Uphunghe Uibeuwunnih, Shhunde Ananih, Umphunghengh, Anumaluhar, U. 4. Sajumath. Սերվանտեսի կողջին այդպիսի դրող էր համարում նաև Շեջսպիրին։ Չեխովը wununghi h philunphi t «Ludihme», Shumanujard udhih ar udhih Sudoomuhilli t alp mpemind», Bak min napp minuhu ti ih hanymin pair Banku milaih հարատև է եղել նրա հետաքրքրությունը «Տասներկուերորդ գիշերը» կատակերգության նկատմամբ։ Այդ կատակերգությունն ուղեկցել է Չեխովին իր սահղծագործական ամբողջ ուղու ընթացքում։ Դեռևս 20-ական թվականների սկզբին Մալվոլիոն նա Համարել է իր ամենասիրած դերերից մեկը (1, էց 122)։ 1928 թվականից հետո, ապրելով արտասահմանում, ջանիցս նա բեմադրել է այդ կատակերդությունը Բեռյինում («Համբիմա» ստուռիա, 1930). Ռիդայի Ռուսական դրամայի թատրոնում, որտեղ Մայվոյիո է խաղացել ինթը (1932), Լիտվայի պետական թատրոնում (Կառնաս, 1933) և ԱՄՆ-ում՝ իր աշակերտների ուժերով (40-ական թվականների սկիզբ)։ Նա սիրում էր դիմել «Տասներկուերորդ գիշեր» կատակերգությանը նաև որպես մանկավարժ. ստուդիական պարապմունքների ժամանակ նա Հղկում էր կատակերդության տեսարաններն ու կերպարների բնավորությունները (2, էց 127-128)։ Իսկ քառասնական թվականներին Չեխովն իր փորձի արդյունքներն ամփոփեց «Դերասանի տեխնիկան» գրջում (3, էջ 22-25, 140)։ Հանդիսատեսների մեծամասնությունը սկզբից ևեթ չընդունեց Մալվոլիոյի չեխովյան մեկնաբանու-Pinien: USu Bb huz & anti huge' gebundu min unhond. «Հասարակության Տամար վիրավորական է տեսնել իր հեշտասիրության անամոթ և անպատշան պատկերումը» (1, էջ 122)։ Ի վերջո, դերն ընդունեցին բոյորը, և ժամանակակիցները, տարբեր գնահատական տալով, օրինակ, նրա Համլետին կամ Էրիկ XIV-ին, միահամուռ հիացան Չեխով-Մալվոլիոյով։

Չեխովի այդ դերակատարման մասին բավական շատ է խոսվել Տուշագրություններում և թատերագիտական ուսումնասիրություններում։ Շատ ավելի թիչ է գրվել այն մասին, թե նա ինչպես է բեմադրել կատակերգությունը։ Մինչդեռ սա կարևոր է շատ առումներով. այն օգնում է ավելի լավ ոմբրոնելու Մայվոյիոյի մեկնաբանությունը և Տետևելու կերպարի ղարդադմանը,. յույս է սփռում մեծ արտիստի թատերական մանկավարժության և ռեժիսու-րայի վրա։ Չեխովի ռեժիսուրան, որն առանձնապես արգասավոր էր նրա գործունեունյան մերձրայնյան՝ «լատվիական-լիտվական» շրջանում, անշուշտ, նրա դերասանական և մանկավարժական գործունեությունից էր վերաճել,.. բայց դա սոսկ դրամատուրգիայի դերասանական ընթերցում չէր։ Լինելով բարոյափիլիսոփայական հետաքրքրությունների տեր արվեստագետ, Մ. Չեխովը յուրաքանչյուր դերն ընկայում էր որպես մարդու անհատականության ևմարդկային հարաբերությունների բարդ, անսպառ աշխարհը ներթափանցե-լու փորձ։ Ռեժիսորի ստեղծագործական աշխատանքը մարդկային հոդու հարրստության խորխորատները բացահայտելու նորանոր հնարավորություններ-Լը ընձեռում և ի ճայտ բերում նրա մեծաղոր տաղանդի նոր շերտեր։

Հոդվածի նպատակն է «Տասներկուհրորդ գիշեր» կատակերգունյան կաունանյան բեմադրունյան հիման վրա ավելի կոնկրետ ցույց տալ Չեխով-ռեժիսորի ստեղծագործական լաբորատորիան։ Մենք կփորձենք քննունյան առնելայն ձևերն ու մենոդները, որոնց օգնունյամբ Չեխովն ու դերասանները իրենց հերոսների բնավորունյան մեջ բացահայտում էին նոր, անկրկնելի գծեր, կամ գտնում ներկայացմանը բնորոշ ընդհանուր՝ խորապես համոզիչ ու հետևողական յուծումներ։

«Տասներկունրորդ դիշեր» ներկայացման պրեմինրան Կառնասում կայացել է 1933 թ. մարտի 17-ին։ Փորձերն սկսվել էին նոր տարվա նախօրյակին և մշտապես համատեղվում էին ստուդիական պարապմունջների հետ։ Պարապմունջներին հաճույջով մասնակցում էին նաև ներկայացման մեջ չզբաղ--ված դերասանները։ Քննադատությունը պրեմիերան ընդունեց բարյացակամորեն։ Բայց լսվեցին նաև թերահավատ հայներ։ Ներկայացումը երկար կյանչլունեցավ, հասարակությունը դեռ նախապատրաստված չէր այն ընդդծված թատերային լուծմանը, որ առաջարկել էր ռեժիսորը։ Պարզվեց, որ դերասանների մի մասը ևս, պատրաստ չէր Չեխովի էջսպերիմենտին, չէր կարողանում հարմարվել այն անսովոր խաղառճին, որ պահանջում էր մտահղացումը։ Սակայն փորձն անհետևանջ չանցավ թե՛ ներկայացման մասնակիցների և թե՛,առհասարակ, լիտվական թատրոնի համար։ Դա շեջսպիրյան կատակերդու-թյան անդրանիկ ներկայացումն էր լիտվական բեմում և կենցաղային ներկայացումից դեպի թատերային պայմանական ձևերը տանող կարևորագույն բայլերից մեկը։

Սակայն լպետը է կարծել, թե Չեխովին այս բեմադրության մեջ Հրապուրել են սոսկ ձևի որոնումները։ Պրեմիերայի նախօրյակին ունեցած հարդաղրույցում նա խոսել է Շեջսպիրի՝ իր կյանքի ուսուցչի մասին։ «Շեջսպիրը միշտ պատկերում է մարդկային հոդու ամբողջ էությունը՝ անկախ ժամանակային, աշխարհագրական, ցեղային, սոցիալական և այլ հանգամանջներից։ . 46pmbjnd բնավորություններ, Շեջսպիրը ցույց է տալիս, թե ինչպես կարելի է ապրել, օրինակ՝ գեղեցիկ, խորիմաստ։ Միաժամանակ նա ցույց է տալիս, թե ինչպես պետը չէ ապրել՝ տգեղ, ագահամտորեն և այլն։ Դրամատուրգներից շատերը չունեն նման հատկություններ։ Իսկ եթե ունեն էլ, ապա ոչ այն չափով, ինչ չափով որ այն կա Շեքսպիրի ստեղծագործության մեջ։ Ահա, օրինակ, Իբսենը։ Նա կյանքի առանձին դրվագներ է պատկերում և ոչ թե կենսաձևեր։ Թերևս միայն «Բրանդում» է, որ կենսաձևեր են ներկայացված (5)։ Շեջսպիրի հանդեպ այս մոտեցումը Չեխովին հարաղատեցնում էր գեղարվեստական թատրոնին և, առհասարակ, ռուսական արվեստի ավանդույթներին։ Բայց Չեխովն ամենից քիլ մտածում էր խրատարանության մասին։ Չեխովի .կատակերդությունների բարոլական դասերն այնքանով են համոցիչ, որքանով ավելի վարակիչ և կենսախինդ է գործողությունը։ Հենց այդպես էին 4. Ստա-Նիսյավսկին և Բ. Սուշկևիչը բեմադրել «Տասներկունըորդ գիշերը» ՄԽԱՏ-ի Առաջին ստուդիայում, որտեղ Չեխովը առաջին անգամ կերտել էր Մայվոլիոյի կերպարը։ Անկաշկանդ, զվարթահոս խաղի տարերքը հնարավորություն էր ընձեռում ծայրահեղ գրոտեսկը օրդանապես միահյուսել հոգերանական ճշմարտացիությանը։ Հումորի նուրը ղգացողություն ունեցող Չեխովին նման ուղղությունը խիստ հոդեհարազատ էր։ Հետագայում սեփական բեմադրություններում, նա էլ ավելի ստվերեց կատակերգության ջնարական կողմը։ Հեգնանջ հաղորդելով ռոմանտիկ տեսարաններին, դրանով իսկ քնարականությունը նա . դարձնում էր ավելի կենսաշունչ, իր դարի հանդիսատեսին իրապես մատյելի։

Ρωιο υω ωδδύμδυ ξι ζξη δοιώδωματα ψηματιμητά ηδιηή ηδιαδιάδα φάδη σωημιβύ ψωψημαδιατιστάδια και τη διαστάστα τη διαστάστα τη διαστάδη σωσμιβύ ψωψημαδιατή το τη διαστάστα τη διαστάστα τη διαστάστα τη διαστάστα τη τη διαστάστα τη τη διαστάστα τη διαστάσ μωηή ωյս մոտիվը մեր մեկնաբանուθյան հիմնատաղձն է» (5)։ Այսպես է ծագում բեմադրուθյան գլխավոր սկղբունջը՝ նրա անսջող թատերայնության և յուրահատուկ, ոչ կենցաղային պսիխոլոգիզմի հիմջը։ Չեխովը ձգտում էրանհատականացման հասնել ամեն մի գործող անձի մեջ սիրո որոշակի տարատեսակ որոնելով՝ լինի դա հերոսի վարջագիծ, թե կենդանի բնավորություն. «Ահա դրա դիապազոնը՝ մի կողմից էգյուչիկի կոմիկական սիրուց մինչև Մալվոլիոյի ողբերդական սերը, մյուս կողմից սըր Թոբիի պարզ, առողջ սիրուց մինչև դութս Օրսինոյի ֆանտաստիկական, կրակոտ սերը։ Այս կերպարների միջև ընկած տարածության մեջ էլ հենց տեղաբաշխվում է բոլոր գործող անհանց սերը» (5)։

Նման մեկնաբանությունը պահանջում էր յուրահատուկ, անսովոր արտահայտչաձև։ Չեխովի խոսքերով ասած՝ ստեղծվում էր այնպիսի տպավորություն, «...կարծես հեղինակն իր կատակերգությունը ոչ թե գրում, այլ կաքավում է»։ Հետևաբար, այն հարկավոր է խաղալ կաքավելով (Չեխովը գործածում է tänzerisch գերմաներեն արտահայտությունը)՝ թե հոգևոր և թե ֆիզիկական իմաստով։ Կյանը-խաղի մթնոլորտ կարող է ստեղծել միայն խիստ դինամիկ, ռիթմավորված, ընդգծված երաժշտական գործողությունը։

Նման մտահղացումը տրամաբանորեն Չեխովին հանգեցնում է գրեթե բրեխայան եղրահանդումների, թերև դրբերգություն, ջանում է հանդիսատեսին չրջանակներում. «Համլետը», իբրև ողբերգություն, ջանում է հանդիսատեսին ներջաշել բեմում ծավալվող իրադարձությունների ոլորտի մեջ, հանդիսատեսի մեջ արթնացնել այն ապրումները, որոնք բացահայտում է ողբերգությունը։ Իսկ «Տասներկուերորդ գիշերում» տեղի է ունենում սրա հակառակը։ Այստեղ հանդիսատեսը պետք է դերծ մնա բեմում ծնվող ապրումներից։ Նա պետք է օբյեկտիվ դիտող լինի, հետևի, թե ինչպես են գործող անձինք բեմում ապրում, ծիծաղում, ղվարձանում, սիրում։ Այլ կերպ ասած, «Համլետը» այնպիսիներկայացում է, որ ընթանում է թեմայի միջով, իսկ «Տասներկուերորդ գիշերը» պետք է ընթանա թեմայի կողքով կամ թեմայի վոայով» (5)։

Այս իմաստով, շատ բան Չեխովն արդեն իրականացրել էր Բեռլինում և, հատկապես, Ռիգայում։ Սակայն Ռիգայի ներկայացման մեջ, առաջին տեղում Չեխով-դերասանն էր, իսկ Չեխով-ռեժիսորը օգնում էր նրան՝ համապատասիան ղվարձախինդ մենոլորտ և մենակատարի հոյակապ խաղին համահնչուն անսամբլ ստեղծելով (6)։ Կառւնասում այլ կերպ էր։ Չմասնակցելով ներկայացմանը, Չեխովը կենտրոնացավ ռեժիսուրայի վրա։ Այստեղ նա «ավելի օբյեկտիվ» էր։ Մալվոլիոն այլևս չէր ստվերում մյուս գործող անձանց։ Երևան են գալիս ներկայացման մի քանի էպիկենտրոն և, ամենից առաջ՝ Թոբին։ Չանաղան միջոցներով ստեղծվում է կյանը-խաղի մենոլորտ, որը տիրականորեն ներգրավում է բոլոր գործող անձանց։

Պակաս հատկանշական չէ տեքստի վերափոխման փաստը։ Տեքստի կրճա-

տումները միայն ժամանակ տնտեսելու նպատակով չէին արվում, դրանք նպաստում էին նաև ընդհանուր մինոլորտի ստեղծմանը։ Ներկայացումը սկըսվում էր ոչ իե դուքսի մենախոսությամբ, այլ Վիոլայի Իլլիրիա գալով։ Հաջորդ տեսարանում (դրվագում, ինչպես կոչում է Չեխովը) գրեթե նույն ռեպլիկներով է տրվում Սերաստիանի ափ եննելը։ Այս սիմետրիկ դրվագները՝ «երկվորյակները», ոչ միայն ընդգծում են երկվորյակների ֆարուլան, այլև ի հայտ են բերում սյուժեի կատակերգական պայմանականությունը. դեդեկտիվ տարրը վերացված է, ամեն ինչ փոխադրված է դեպի կոմիկական խաղի հու-Նը։ Այս ձևով հանդիսատեսը հենց սկղրից օտարվում է սյուժետային անցուպարձերից և հուղականորեն չի վերապրում բեմում կատարվող գործողությունները։

Նույն ոգով են արված նաև կրճատումները․ բոլորովին դուրս է թողնվել Անտոնիոն, իսկ Սերաստիանի և Օլիվիայի ամուսնությունը տեղափոխվել է Խոնաբեմ։

Կրճատումների մյուս խումբը վերաբերում է Մալվոլիոյին։ Չեխովը խնամջով պահպանում է Մալվոլիոյի բոլոր տեսարանները, ընդհուպ մինչև պարտեղի կուլմինացիոն տեսարանը։ Մինչդեռ խելքը Թռցրած ծառայապետին ծանակելու հետագա տեսարանը հանվել է։ Վերջաբանում զգալիորեն կրճատվել է Մալվոլիոյի տեջստը, մեղմացված է վրեժի մոտիվը։ Բացի այդ, եզրափակիչ տեսարանի վերջնական տարբերակում բաց է Թողնված խեղկատակի "Եախծոտ երգը։ Մի խոսքով, վերացվել է այն ամենը, ինչը կարող է եզրափակիչ դրվագներին մելամաղձոտ կամ մռայլ հումորի երանգ հաղորդել։

Նույն ոսով է սահղծվել նաև ներկայացման նկարչական և երաժշտական Հևավորումը։ Դեռևս կատակերդության նախկին բեմադրություններում Չեխովը . ծգտում էր օդտագործել Թեթև և ֆունկցիոնալ դեկորներ, որոնք, ներկայաց-.ման ռիթմին համընթաց, պիտի տեղաշարժեին ներկայացման մասնակիցները։ Կառնասյան ներկայացման համար հենց սկզբից նա մտածում էր պարտ-ու ճկուն կառուցվածը՝ միջին չափի շարժական հարթակներ։ Հարթակների վրայի փեղկավոր առաջակալները հնարավորություն էին տալիս արագորեն ...փոփոխելու բեմական տարածության արխիտեկտոնիկան, ստեղծելու ժամանակավոր պատեր, միջնորմներ, անկյուններ և այլն։ Փոխվում էր ոչ միայն փեղկերի փոխդասավորվածությունը, այլև Տարթակների տեղը, դիրջը, ընդ -որում, սահղծվում էին զարմանահնար ու գունագեղ համակցություններ, նոր Տեռապատկերներ, որոնք ոչ միայն պայմանականորեն մատնանշում էին գործողունյան վայրը, այլև տոնահանդեսի զգացում էին առաջացնում։ Երաժշտությունը (կոմպոզիտոր Բ. Դվարիոնաս) առավելապես կենցաղային էր, սովորական. տիրապետում էր պոլկան ու քայլերգը։ Երաժշտությունը մերթ անցուսպ

ոլվարճություն էր արտահայտում, մերթ էլ պարոդիականորեն «զգետնում» ռոմանտիկ դրվագները։

Դերասաններին ընտրելիս Չեխովը վճռականորեն դեմ է գնացել թատերախմբում հաստատված ամպլուաներին։ Սա սոսկ մանկավարժական քայլ չէր։ «Թեմայի վրայով» կամ «Թեմայի կողքով» ընթացող ներկայացման մեջ խիստ կարևոր էր, որ ամեն մի դերասան հայտնվի իր համար նոր, անսովոր խաղարկային իրադրության մեջ։ Այսպես, Օրսինոյի դերը ստանձնեց հերոսական դերեր մարմնավորող Պ. Կուբերտավիչյուսը։ Չեխովի մտահղացմամբ, Արիտասարդ, ջրապինդ, քաջառողջ, վճռական մարդ էր, ռազմիկ ու որսորդ, որը իրեն կաշկանդել էր սիրային էտիկետով՝ «ընարականության ծովի մեօ խնդդվելու» անհրաժեշտությամբ։ Հուղականության հախուռն պոռթկումները Պ. Կուրերտավիչյուս-Օրսինոն ձգտում էր տեղափոխել քնարական հառաչանըների և բանաստեղծական անրջանքների ոլորտը։ Գերասանն այդ անում էր պարողիականորեն, ասես ծաղրելով արիստոկրատական վարվելաձևը. իբր թե պատահմամբ նա խախտում է ծիսակարգը և հանկարծ գլխի ընկնում, որ իրեն հավուր պատղանի չի պահում (7, էջ 96)։ Ցայտուն, արտահայտղական խաղաոճի դերասանունի 0. Կուրմիտեին Չեխովն օգնում է Վիոլայի կերպարում գրա-Նելու «խաղաղ հայահիմբը», հանգամանքների բերումով թաքցված քնթույ կանացիությունը, որը հավասարապես խորթ է և բուֆոնային տարերջին, և սիրային ճարտասանությանը։

Չեխովի ռեժիսորական օրինակը չի պահպանվել։ Բայց Կառնասի Պետթատրոնի արխիվից Վիլնյուսի թատրոնի և հրաժշտության թանգարան են փոխադրվել (Լիտվական ՍՍՀ Պետական գեղարվեստական թանգարանի բաժին) ներկայացման մասնակիցների մեծամասնության աշխատանքային օրինակները։ «Տասներկուերորդ գիշեր» կատակերգության լիտվերեն տեքստը (թարգմանիչ՝ 5. Տալմանտաս) ողողված է Հեղինակների դիտողություններով։ Դրանց մի մասը ռուսերեն է՝ վկայությունն այն բանի, որ սրանց հեղինակը Չեխովն է։ Անտարակույս յիտվերեն բազմաթիվ նշումները խոսում են փորձերի ժամանակ արված նոր մշակումների և ներկայացման վրա աշխատելու ընթացթի մասին։ Հատկապես հետաքրքիր է աշխատանքային երկու օրինակ՝ Մալվոլիոյի (Գ. Կաշինսկաս) և Թորիի (Ա. Օլեկա-Ժիլինսկաս) դերակատարումները։ ի դեպ, ղերասան Օլեկա-Ժիլինսկասը Չեխովին օդնում էր նաև բեմադրության ղնկավարման գործում։ Չեխովն ակնհայտորեն ծանրացել է այս երկու կերպարի վրա։ Եվ, քանի որ դերասանների ընտրունյունը հաջող էր, երկու դերակատարևերն էլ ամբողջովին խորամուխ եղան Չեխովի Տղացման մեջ։ Մայվոլիոն և Թորին դարձան ներկայացման բարձրակետը։

Գ. Կաչինսեբասը մեծ փորձ ուներ, անցել էր գրոտեսկի դպրոցը «Վիլկոլակիս» իմպրովիզացիոն սատիրական Թատրոնում, հետագայում բազմաԹիվ գլխավոր դերերով հանդես էր եկել հոգերանական ներկայացումնե-

225

րում։ Սա Համապատասխանում էր Չեխովի պահանջներին՝ ծայրահեղության հասցնել ծառայապետի ծիծաղաշարժ գծերը, պահպանելով հոգեբանական Հշմարտացիությունն ու անկեղծությունը։ Դրանով իսկ հիմնավորվում էր այն անսպասելի մարդկայնությունը, որ ի հայտ էր բերում այդ ամբարտավան ու հավակնոտ մարդը։

Ներկայացման սկղրում Մալվոլիոն սոսկ ջանասեր սպասավոր է և սպասավորի հոդերանությունը ճնշում է շրջապատի մարդկանց (դերասանը դրի է առել. «ծանրամարս անձնավորություն է. Մալվոլիոյի հայտնվելուն պես ամենուրեք կյանքը մարում է»)։ Նա տառացիորեն ըմբոշխնում է իր ծառայության կարևորությունը՝ ամեն բանին վերաբերվել պատասխանատվությամբ։ Լըրջաբարո, հումորի նշույլից զուրկ Մալվոլիոն լավ է ըմբռնում Օլիվիայի սուզը. դա միանդամայն համապատասխանում է նրա բծախնդիր ու բռնակալ էությանը («ծանրախոս է, կարող է դադարներով հալումաշ անել, Մալվոլիոյից բոլորը վախենում են»)։ Նրա համար մեծադույն հաճույք է տիրուհու հրամաններն ի կատար ածելը՝ սպառնալը, արգելելը, վռնդելը...

Սիրային հավակնությունները դեռևս սաղմնային վիճակում են։ Չեխովըդերասանի հետ միասին մշակում է սիրահետումների մի ամրողջ պարտիտուրա, որը ցույց է տալիս տպագա տրագիկոմիկական կրջի բորրոջումը։ Մալվոլիոն Օլիվիային օդային համբույրներ է հղում, ջանում նրա աչքերի մեջ նայել, աչքով է անում, փորձում է համբուրել նրա հեռջը (երբեմն էլ շփոթվելով սեփական ձեռջն է համբուրում)։ Նա համառորեն, կրնկակոխ հետապնդում է Օլիվիային, նրա ծիծաղին պատտսխանում յուրօրինակ, սովորաբար ուշացած, ծիծաղով։ Հաճոյանալու ձգտումը, գուցե նաև նոր ծնվող ղգացմունջը, նրա մեջ խանդ է արթնացնում խեղկատակի, դուջսի պատդամախոսի, Մարիայի և այլոց նկատմամբ։

Ավարճաբանների հորինած խաղը՝ կապված Օլիվիայի կարծնցյալ նամակի հետ, տուփանջ ու կիրջ, հրազանջ ու հավակնություն են ծնում նրա մեջ։ «Սիրային խենթությունները», ինչպես այդ բնորոշել է Չենտվը, պակաս ծիծաղաշարժ չեն նաև այն տեսարաններում, հրբ Մալվոլիոն անկնղծ է իր կրջի մեջ։ Նրա փութաջանությունը իր տեղը զիջում է գրնթե տինղերական չափերի հասնող իշխանատենչությանը։ Իրեն կոմս պատկերացնելով, Մալվոլիոն երեվակայորեն վրեժ է լուծում նախկին ստորացումների համար։ Բայց նրա մեջ միայն ոխը չի խոսում. այս ամենի տակ թաջնված է կարևոր մեկը լինելու, սպասավորների ամբոխի մեջ աննկատ չմնալու բաղձանջը։ Օլիվիայի երեվակայական սիրուց և ակնկալվող մեծարումից Մալվոլիոն գրեթե խելջը թըացնում է, նա ծիծաղելի է իր հավակնություններով, իրավիճակների նկատմամբ ունեցած իր ոչ ռեալ պատկերացումներով։ Բայց այդ հավակնոտ բնավորության մեջ Չեխովը չի հերառն Մալվոլիոյի անկեղծությունը, այն, որ նա ևս իրավունը ունի երաղելու։ Պատահական չէ, որ Գ. Կաշինսկասը, Չեխովը 226 ցուցմունջների համաձայն, մի ջանի անգամ նշում է, թե այս դրվագներում անհրաժեշտ է պահպանել կատարողի հեջիաթայնությունը՝ «ամեն ինչ առանձնահատուկ կշիռ է ստանում, մի տեսակ հեջիաթային բան կա նրա երևակայության աշխարհում. սկսել շշուկով. մտջին դրածը սարսափելի է. պատկերել նրա ողջ խորությունը. նրա հոգու գաղտնիջներին հաղորդակից դառնալով, չրացել սեփական հոգեկան գաղտնիջները հասարակության առաջ...»։

Բազմանշանակ զգացմունքի, անկեղծ երազանքի և ինքնասիրա**Հարված** բռնակալության, ծառայամիտ ջանադրության և արթնացող մարդկային արժանապատվության արտասովոր միահյուսում,— ահա թե ինչն էր այգ գրոտեսկը մարդկային դարձնում։

Այսպես են նախապատրաստվում Մալվոլիոյի պարզ, նախկին գոռողամտությունից զուրկ, մարդկային հնչերանդները վերջնամասում և իրեն հասցըված մահացու վիրավորանքի խոստովանությունը արդարացիորեն գրգռում ու զվարհացնում է շրջապատին։

Թորիի դերակատարի ընտրության մեջ ևս նկատելի է Չեխովի պայքարը ամպյուայի դեմ։ Ա. Օլեկա-Ժիլինսկասը 1932 թ. աշնանը, Չեխովի բեմադրու-Թյան մեջ, խաղացել է առաջին լիտվական Համլետը, իսկ մոսկովյան «Տասներկունրորդ գիշերում»՝ Օրսինոյի դերը։ Մինչև Կառնաս գայը նա ՄԽԱՏ II-ի բեմում ևս գրհնե կատակերգունյան մեջ չէր խաղացել։ Սակայն կարծում ենք, որ այս ընտրությունն ուրիշ շարժառիթներ էլ է ունեցել։ Թոբիի դերի համար Չեխովին հարկավոր էր փորձառու և բազմակողմանիորեն զարգացած դերասան, որն ընդունակ լիներ ձեռնարկու դառնալ խստապարկերտ «անթափանց» Մալվոլիոյին դիմակայող ղվարճալի ու խենթուրախ աշխարհում։ Թոբին, ասես, խեղկատակների խմբավարն է, ղեկավարում է նրանց ներկայացումը։ Նման մի խնդիր լուծելու համար Ա. Օլեկա-Ժիլինսկասը ավելի ջան հարմար էր։ Մոսկվայում, Առաջին ստուդիայի և ՄԽԱՏ II-ի բեմում, տասը տարվա ընթացթում, նա մեծարժեք դերասանական փորձ էր կուտակել, իսկ Կառնասում, վերջին չորս տարիների ընթացքում, բացահայտվել էր նաև նրա ռեժիսորական ձիրքը։ Կային բոլոր պայմանները, որպեսզի ներկայացումը կատակերanifinit' spiritus movens amatun, ambuduta, un oleha-ophituduna ump phowappy abdhunph wy abagu to:

Թոբին՝ Ա. Օլեկա-Ժիլինսկասի կատարմամբ, ոչ միայն աղմկարար է, գեխասեր ու Հարբեցող։ Նա խեղկատակների իսկական Թագավորն է, առաջին ջուԹակը՝ նրանց նվագախմբում։ Նրա կողջին խամրում են Խեղկատակը, Ֆաբիանը և, նույնիսկ, Մարիան, Թեև սրանջ բոլորն էլ ՀափշտակուԹյամբ, և ամեն մեկը յուրովի, մասնակցում են կատակներին ու խաղերին։

Չեխովը չէր շեշտել Մալվոլիոյի մաքրակրոնությունը, բայց, առանց երկմտելու, նրան և Թոբիին միմյանց դեմ էր կանգնեցնում որպես երկու ծայրահեղություններ։ Այս երկուսի տրամագծորեն հակադիր աշխարհընկալումը

227

դրսևորվում է ներկայացման անսանձ խաղի մեջ, որը Հիվանդադին-լուրջ է մեկի և ղվարճալի-սրամիտ՝ մյուսի համար։ Թորին սոսկ Ֆալստաֆի տարբերակը չէ։ Սա եռանդուն, խելամիտ, դործունյա խեղկատակ է, ունի Վերածնությանը բնորոշ, իսկապես արտիստիկ խառնվածջ, սիրում է վայելջները, շատակեր է, հարբեցող, բայց նաև ձգտում է կյանջը տոն դարձնել իր և ուրիշների համար (դերասանը գրի է առել. «ամեն ինչ դարձնում է իրադարձություն, հրաշջ»)։ Ցանկացած իրավիճակը դառնում է ղվարճանջ, Թեև երբեմն կոպտավուն, բայց միշտ հանդիսանջ՝ ընթացջի մեջ ծնվող ներկայացում։

Չեխովը և Ա. Օլեկա-Ժիլինսկասը Թորիի Համար փնտրում էին բեմական այնպիսի ինջնաղգացողունյուն, որը Վերածնունյանը Հատուկ այդ խառնվածթը մարմնավորեր նե՛ ֆիղիկապես, նե՛ Հոգեպես։ Դերասանը գրառում է. «Խոսվածջը գտնելու ճանապարհը ջիմջի Համն է։ Թորիի ջիմջը ախորժաՀամ է (ամբողջ դերի միջով ջիմջային և ծիծաղի պարտիտուրան»)։ Նույնիսկ խո-. սելու պրոցեսն ինջնին նրա Համար որոշակի գեղագիաական իմաստ ունի՝ Հաճույջ պատճառել (դերասանի գրառումը. «սիրում է բառեր ասել»)։

Այս առումով հատկանշական են որոշ անսպասելի, անգամ պարադոքսայ այն զուգահեռները, որ ծագել են Թորիի կերպարի վրա աշխատելիս։ Դա Թորիկ սուգորդումն է Ֆլողոր Շալլապինի և Յուրգիս Բալարուշայտիսի. հետ։ Ա. Օլեկա-Ժիլինսկասի, բարձրահասակ լինելու հանդամանքը ունի ոչ միայն ֆիզիկական, այլև հոգևոր իմաստավորում։ Դնրասանը գրառում է... «Հասակն օգտագործել. բոլորին նայում եմ վերևից, զննում, բավականություն եմ ստանում, ասես երեխաների նայելիս լինեմ»։ Իսկ գինետան տեսարանում изише t. «Suphulauth Janes t gland h ny db shquh dpw. franger Custonպին»։ Ըստ երևույթին, խոսքը վերաբերում է ոչ միայն գինովցած Շայլապինի umshimship will brach somp, dbsumbuhi henumene phi pedaced le geneկացած իրադրունյան մեջ։ Իր բոլոր արատներով հանդերձ, որոնց վրա ինջն էլ դեմ չէ ծիծաղել, Թորին վառ, հետաքրքիր անհատականություն է։ Դերասանի արտաքին տեսքը առարկալացնում է շրջապատի վրա ռանցած նրա Տոգևոր գերիշխանունյունը։ Կատակը Թորիին առանձնացնում է իր շրջապատում, Տումորն ու հեղնանքը օգնում են նրան վեր կանգնելու փոքր մարդկան... ghg h dwip anpohphy:

էլ ավելի կարևոր է Բալարուշայտիսի և դերասանի միջն անցկացված վուդահեռը։ Բանաստեղծի վեհաշութությունն ավելի խստատեսք է. ղսպվածություն, ինքնամփոփություն, քարե՝ ասես անթափանց, դեմք։ Բայց Բալարուշայտիսին անձամբ ձանաչողները նշել են նրա աշխույժ, կրակոտ խառնվածքն ու հումորը։ Այդ մասին վկայում են նաև նրա նամակները։ Դերը շատ բանով հակամետ է այդ հակադրությանը. «Բալարուշայտիսի լրջախոհությունը արտաքուստ է. ներքուստ նա ծիծաղկոտ է։ Որքան մեն է արտաքին լրջությունը, այնքան տպավորիչ են ծիծաղի պոռթկումները»։ Այս հիմքի վրա է կառուցվում։ 228 նաև կնրպարի նրաժշտառիթմային գծապատկնրը՝ 1) Թոբիի կնրպարը ռիթմիկ է, ունի թնթև շունչ, թովռուն է, բայց մարմինն անզոր է։ Խափանումը շարժիչի խափանման պնս։ 2) Դարձյալ առիթմիա. ննրքուստ Բալտրուշայտիսի ծիծադր, իսկ արտաքուստ՝ «անխռովություն»։

Թոբիին բնութագրելիս հաճախ օդտադործում են տաղաչափական կամ երաժշտական ռիթմիկայի տերմիններ։ Այսպես, Թոբիի ընդհանուր ռիթմիկան բնորոշվում է որպես ամֆիբրաջոս, թանձրամիտ Էգյուչիկի հետ անցկացվող երկխոսություններից մեկին հաջորդող բացատրությունը առաջարկվում է lento տեմպով տանել։ Սրանք ևս խորապես արտիստիկ խառնվածքը մատնող նրբագծեր են, որոնցով հանդես է գալիս կարծես թե անհոգ կատակաբանը։

Չեխովի առանձնահատուկ ուշադրու βյունը և Ա. Օլեկա-Ժիլինսկասի տաղանդը Թորիի կերպարը դարձրին առավել լիարյուն։ Այս որակը բացակայում էր Չեխովի նախկին բեմադրու βյուններում։ Հետագայում, ներկայացման մասին գրած իր հուշերում, Չեխովը առանձնացրել է Թորի-Օլեկա-Ժիլինսկասին։ Բարձր գնահատելով նրա Համլետը, Չեխովը գրում է. «Ես նայում եմ նրան և ջանում նրա խաղի, կերպարանքի, ձայնի մեջ Թեկուղ մի հեռավոր ակնարկ, աննշան մի նրբերանգ գտնել, որը կմատնի նորերս խաղացած նրա Դանեմարքայի իշխանին։ Եվ չգտա։ Իմաստուն աչքերը դարձել էին դինովցած, ձայնի մեջ սանձարձակություն կար, շարժուձևում՝ չարաճճիություն, Համլետի ու պարարտ, հարմարանքը վերափոխվել էր, սըր Թորին ձեռք էր բերել գիրգ ու պարարտ, հարմարակեցիկ, մեծ փորով ծանրացած կերպարանք...» (9, էջ 59-60):

«Տասներկուերորդ գիշեր» կատակերգության նախկին բեմադրություններում զվարճալի իրավիճակներ էր ստեղծում զավեշտաբանների խումբը, որոնց Հաջողությամբ աջակցում էին պայատականներն ու սպասավորները։ Այս կոլեկտիվ հակաղդեցությունը խստահայաց դեմջերի, սենտիմենտալ հառաչանքների, ունայնամիտ, վերամբարձ ճառերի և շինծու զգացմունքների աշխարհին, պահպանվել էր նաև կառնասյան բեմադրության մեջ և, հատկապես, այն դրվագում, երբ Վիոյան առաջին անգամ հայտնվում է Օյիվիայի մոտ, կամ Մալվոլիոյի բուֆոնադային տեսարաններում (նամակի վերծանումը, Օլիվիայի Հետ բացատրության տեսարանը պարտեզում)։ Սակայն այս ամենի վրա սավառնում է սրը Թորիի թանձրամարմին կերպարանջը՝ երկրային ու բանաստեղծական, անբռնազբոս և տարերայնորեն արտիստիկ։ Ներկայացման ներգործուն հումորը ստացել էր խիստ անհատական, մարդկայնորեն Հմայիլ նկարագիր, միաժամանակ, դառնալով ավելի խորիմաստ և Համանշանակ։ Կարծում ենք, որ դա, ինչպես և Մալվոլիոյի տրագիկոմիկական մարդկայնությունը ճշմարիտ շեքսպիրյան այն շրջադարձն էր, որ մշտապես ձրգտում էր բացահայտել Միխայիլ Չեխովը։

1. Анкета. М. А. Чехова, «Театр», 1963, № 7, стр. 118-122.

2. Кнебель М., Вся жизнь, М., 1967.

2 tort a change

a . Ly in to a second

The subscription of

Norward Lock States

n general da ser la regione de la companya de la co International de la companya de la co

and a second second

· initial and the state

.....

.....

e : :

the state of the articles of

3. To the Actor: On the Technigue of Acting. By Michael Chekov. New York, 1953. 4. Saughijunghinu 9., Uphumihi Shough Shough in bidmannifinishthen thundminis. 4pm-

.5: 1): Režisierius Čechovas apie savo pastatymus mūšie Valstybės Teatre: "Lieintuvos aidas", Kaunas, 1933, kovo 13.

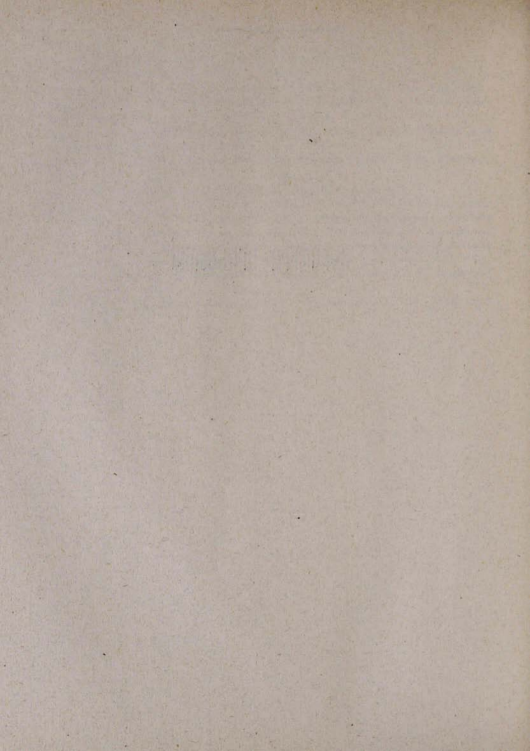
6. Максим Л., М. Чехов в «Двенадцатой ночи», в театре русской драмы. «Сегодня», Рига, 17 марта, 1932 г. № 77.

7. Petras Rubertavicius, Sudaré ir paruoše A. Vengris. Vilnius, 1970.

8. Šekspiras V. Dvyeiktoje naktis. Verté J. Talmanias (Mašinraštis) Valstybės teatro biblioteka, 1932–1933 (11 egzemplioriu). «Տասներկունթորդ դիշերի» լիտվերեն թարդմանության մեջննագիր տեջստը, որը պանվում է Վիլնյուսի թատրոնի և երաժշտության թանդարանում (Լիտվական UU2 Պետական դեղարվեստական թանդարանի թատրոնի և նրաժշտության բաժնում): 1932–1938: Պետական թատրոնի գրադարանի արխիվ։ Բորի-Ա. Օյնկա-Ժիլինսկասի աշխատանջային օրինակ–123), 1932: Մայվոյիո-Գ. Կայինսկասի

9: Чехов Михаил, Жизнь и встречи, «Новый журнал», кн. XI, Нью Йорк, 1945, стр. 50-68.

# ցբեղախնն ուղբոշսրը



## ህԱՄԻ ՄԻԿՈՅԱՆ

## «ՕԹԵԼԼՈ» ԿԻՆՈՆԿԱՐԻ ԵՐԱԺՇՏՈՒԹՅՈՒՆԸ

Վերջին հրկու տասնամյակները ժամանակակից շեջսպիրականը հարըստացրին շատ ուշագրավ երևույններով։ Շեջսպիրյան սյուժեների հանդեպ եղած ուշագրունյունն ասես նոր ուժով բռնկվեց ինչպես Անգլիայում՝ դրամատուրգի հայրենիջում, այնպես էլ սովետական դրամատիկական արվեստում։

Նոր ժամանակը նոր լուծումներ տվեց շեքսպիրյան կերպարներին, առաջ բաշեց ոչ ավանդական հնարքներ և արտահայտչամիջոցներ՝ նրանց կերպավորման համար։

Եվ դա բնական է։ Արդիականունյունը խիղախորհն ներխուժում է դաստական գրականունյան մեջ, այնտեղ փնտրում է մեր ժամանակներին համահընչուն Թեմաներ և կերպարներ, ձգտում է գտնել մարդկանց այսօր հուղող հարցերի պատասխանները։

Դասական գրականությունը դառնում է ժամանակակից մշակույթի անկապտելի մասը։ Այդ պատճառով բնական է Վերածնության Մեծագույն Տումանիստի ստեղծագործության և վերաիմաստավորման ընթացքը, և նրա ստեղծագործության շուրջը ծավալված սուր վիճաբանությունը, որ չի դադարում ահա չորս հարյուրամյակ։

Ի դեպ, այժմ այդ պրոցեսն առանձնապես բուռն է ընթանում։ Ակամայից երկմտում ես. իմաստ ունի՝ արդյոք վերջին ժամանակներս թատրոնում և կինոյում կայացած շեքսպիրյան նոր բեմադրություններից հետո, որոնք լայն մասսայականություն են վայելում, վերադառնալ համեմատարար վաղ շրջանի աշխատանջներին։ Ուշադրության արժանի՝ է արդյոք, մասնավորապես, «Օթելլոյի» էկրանավորումը, որ մոտ երեսուն տարի առաջ ստեղծել են կինոռեժիսոր Ս. Յուտկիվիչը և դերասան Ս. Բոնդարչուկը։ Գուցե այդ կինոժապավենը, ինչպես նաև ֆիլմի համար գրված Արամ խաչատրյանի երաժշտությունը սոսկ պատմության սեփականությունն են, փաստ, որը դուրս չի գալիս մասնադետների՝ կինոյի պատմաբանների և երաժշտադետների հետաքրքրությունների սահմաններից։

Թերևս նման տարակուսանքները իմաստ չունենային, եթե «Օթելյո» կինոնկարը մնար միայն իր ժամանակի սևփականությունը (1955), լիներ այնպիսի ստեղծագործություն, որի մասին սոսկ հիշում են հանրահայտ ռեժիսորի, դերասանի, կոմպոզիտորի ստեղծագործական կենսագրությունների հետ կապված։ Սակայն բանն այն է, որ նախանցյալ տասնամյակի կեսին այդ կինոնկարը, ողբերդության մեկնաբանության մեջ ներմուծելով արժեքավոր բավական շատ բան, մեր օրերում էլ շարունակում է մնալ արվեստի տաղանդավոր ստեղծագործություն։ Մի այլ բան էլ է կարևոր։ Վերջին տարիների շեքրսպիրյան ներկայացումների և էկրանավորումների մեջ կան բազմաթիվ հայտնագործություններ, նույնիսկ հայտնություններ։ Սակայն դրանցից մի մասի մեջ (ներառյալ լավագույնները) ակնհայտ են կորուստներ։ Այդ կորուստներն առանձնապես շոշափելի են, եթե վերհիշենք այն առավել կայունը, կենսականը և ոչ անցողիկը, որ կա սովետական թատրոնի և կինոյի շեջսպիրյան բեմադրությունների ավանդների մեջ։ Ս. Յուտկևիչի և Ս. Բոնդարչուկի կինոստեղծագործության, ինչպես նաև կինոնկարի մեջ օրգանապես ներհյուսված Արամ խայատրյանի հրաժշտության անվիճելի արժանիջները պայմանավորված են այդ ավանդներով և դրանց տաղանդավոր զարգացմամբ։

«Օթելլոյի»՝ շեջսպիրյան ստեղծագործության ողբերգական գաղափարի գեղարվեստական լուծումների մեջ, որոնցից յուրաջանչյուրը (եթե իհարկե, տաղանդավոր է) ինչ-որ չափով արդեն բանավիճային է մյուսների նկատմամբ, նշմարվել են երկու հիմնական միտումներ Օթելլոյի կերպարի մարմնավորման հարցում։ Դրանցից մեկը Օթելլոյի մեջ ձգտում էր ցույց տալ մարդուն, որի կիրջը, կույր խանդը մթագնել են բանականությունը և նա, գտնվելով «նախնական բնազդների» իշխանության տակ, սպանում է սիրած կնոջը։

Կերպարի այսպիսի ընկալման կողմնակիցներն էին արևմտաեվրոպական Թատրոնի շատ գործիչներ։ Այդպիսի Օթելլո էր խաղում նաև հանրաճանաչ Տոմազո Սալվինին։ Կ. Ստանիսլավսկին նշում էր, որ Սալվինիի Օթելլոն իջնում էր իր խանդի «դժոխային հնոցը»՝ բորբոջված «աֆրիկյան ցանկասիրությամբ և արյան ծարավով»։ Իտալացի ողբերգակի մեկնաբանությունը ինչպես իր ժամանակ, այնպես էլ հիմա, ունի իր հետևորդներն ու շարունակողները։ Առաջինների թվում կարելի է հիշատակել կինոռեժիսոր Օրսոն Ուելսին, որը ետպատերազմյան տարիներին իրականացրեց «Օթելլոյի» հոլիվուդյան տարբերակը, ընդգծելով գլխավոր հերոսի բնավորության հատկապես այգ գծերը։ Կան, իհարկե, Սալվինիի ավանդների վերածնության նաև ուրիշ, ավելի արգասավոր նմուշներ։ Որջան էլ որ անսպասելի է, դրանջ ապրում են 234

Մեծ Բրիտանիայի Աղդային թատրոնի ներկայացման մեջ՝ Լորենս Օլիվիեի րեմադրությամբ և մասնակցությամբ։ Սկզբում նմանությունը Սալվինիի մեկնաբանունյան հետ այնքան էլ մեծ չէ։ Առաջին տեսարաններում Օլիվիեի Օնելյոն առնական է և պարզասիրտ, բնական է և անխարդախ, մարդ, որ դեռ հրաժեշտ չի տվել բնությանը, որը նրան տալիս է և' ղգացմունքների ողջախոճություն, և բարձր իդհայներին հավատարիմ մնալու խոր հավատ։ Բայց բավական է, որ Յագոն մի կաթիլ թույն կաթեցնի Օլիվիեի Օթելլոյի գիտակցության մեց, որպեսղի նա վայրկենապես անկում ապրի և այլևս երբեջ չբարձրանա։ Այստեղից էլ սկիզբ է առնում Սալվինիի ավանդներին դիմելը, ավելի ստույգ՝ առաջանում է նրա տարբերակներից մեկը։ Խախտվում է աշխարհի ընկալման ներդաշնակությունը, հավատը փոխարինվում է անվստահության և կասկածամաության հրեշավոր տառապանքներով, հոգու վիշտը, նախ և առաց դրսևորվում է մարմնական տանջանքներով և փոթորկված ղգացմունքները նույնիսկ բառերի կարիք չունեն, այլ միայն ձայնարկությունների և խուլ, անՏոդաբաշխ հառաչների։ Առաջին տեսարանների Օնելլոյից մնում է միայն պարզասրտությունը, բայց հիմա դա բարևհոդի, սևամորթ մարդու պարզասրաունյուն է, նշվառ և կործանված մի մարդու՝ վշտից մնագնած բանակա unif judp:

«Կործանված Օթելլո». ահա Օլիվիեի տարբերակը,—արդարացիորեն ընդդծում էր Գ. Բոյաջիևը<sup>1</sup>, նշելով, որ դերասանը որքան շատ է խորամուխ լինում Օթելլոյի ենթագիտակցության ոլորտները, այնքան ավելի է հեռանում շեքըսպիրյան բնավորության բարձր մարդկայնությունից, այնքան ավելի անհուսորեն է ի չիք դառնում կերպարի փիլիսոփայական բովանդակությունը։

Օլիվինի մնկնաբանունյունը կարող է հարգանը և նույնիսկ հիացմունը առաջացնել։ Այն ամբողջական է մտահղացմամբ և կատարյալ՝ իր գեղարվեստական լուծումով։ Բայց դժվարն այդ մնկնաբանունյունն ընդունելն է, ջանի որ այն ուղղակի հակասում է Շեջսպիրի ողբերգունյան էունյունը հասկանալու մեր ըմբռնումներին, հայկական և ռուսական ավանդներին, որոնց անվանի դերասանները անմահ ողբերգունյան մեջ տեսնում էին միանգամայն ուրիչ պատկերային աշխարհ, ողբերգունյան բացահայտման մեջ ներմուծում միանգամայն ուրիշ գաղափար։

Հանրահայտ է Պուշկինի բնորոշումը. «Օնելլոն իր բնույնով խանդոտ չէ, նա դյուրահավատ է»։ Այս բառերը, որ դարձել են ռուսական նատրոնի ուղենիշ նշանարանը Շեթսպիրի ողբերդունյան էունյունը ըմբոնելու համար, իրենց մեջ բարձր հումանիստական իմաստ են պարունակում։ Ասվածը առանձնապես հասկանալի կդառնա, են Պուշկինին մեկնաբանենք Վ. Բելինսկու բառերով. «Օնելլոն, — գրում էր նա, — սպանեց անմեղ կնոջը և կործանվեց՝ ընկնելով իր իսկ կատարած հանցանքի ծանրունյան տակ, որովհետև հղոր էր և խոր. միայն այդպիսի հոդիներում է նաջնված ողբերդական կոլիղիայի հնարավորունյունը, միայն այդպիսի սերը կարող էր այդպիսի խանդ և այդպիսի վրեժխնդրունյան ծարավ ծնել։ Նա մտածում էր Դեզդեմոնայից վրեժխնդիր լինել ոչ այնջան իր, որջան նրա հանցագործունյամբ անարգված մարդկային արժանապատվունյան համար։ «...Այդ մեծ հոգին, այդ հզոր բնավորունյունը իր նկատմամբ ոչ նե նողկանջի և ատելունյան զգացում է առաջացնում, այլ սեր, զարմանջ և կարեկցունյուն։ Նրա կատարած հանցանջի պատճատով խախտվել էր անդորը կյանջի ներդաշնակունյունը, և նա այն վերականգնում է ինջնակամ մահով, այդպիսով ջավելով իր ծանր մեղջը և մենջ փակում ենջ դրաման՝ մաորելով ծանր կյանջի անըմբըունլի խորհրդավորունյան մասին...<sup>2</sup>։

Կատարելապես աղնիվ և դյուրաՏավատ, մարդասեր և Տոգեպես շռալլ, թե hp uhpn k Bb dpbdhunpnifimu she she ofbun,-win hunghan puquuթիվ տարբերակներով, ըստ երևույթին, այն ամենաարժեքավորն է, որ կա մեր թատրոնի ավանդների մեջ։ Բարձր հումանիզմն է ընկած դրա հիմքում։ Բնավորության ամբողջականությունն ու անհաշտ խառնվածքը հումանիստական գաղափարի ապացույցն են։ Նույնիսկ ամեն ինչ կորցնելով, Օթելլոն չի կորցնում կատարյային ձգտելու իր տենչը։ Պատիժը, որը սխայմունքի բերումով րնկնում է Դեզդեմոնայի վրա, պատիժ է հանուն ոտնահարված իդեալի, մա-Հացու Հարված է նենդությանը, բռնությանը և կեղծիքին։ Այս փիլիսոփայական կոնցեպցիան, որի շնորհիվ Օթելլոն հանդես է գալիս որպես հումանիզմի համար մարտնչող կրքոտ մարտիկ, միավորում է այնպիսի տարբեր դերասանների, ինչպիսիք են, օրինակ, Ա. Օստուժեր և 4. Ադամյանը, Հ. Ներսիսյանը և Գ. Մորդվինովը։ Սովետական թատրոնը հիշում է Օստուժևի՝ դերասանփիլիսոփայի փայլուն հաղթանակը, որին ամենից քիչ հետաքրքրում էր ցույց տալ իր հերոսի անսանձ կրջերը, որի համար տառապագին և վշտաբեկ «սևամորն եմ ես, սևամորն» բացականչունյունը բանալի է չարիքի դեմ Օնելլոյի անպաշտպանությունը հասկանալու համար և միաժամանակ արտահայտում է նրա պատրաստակամությունը կենաց ու մահու կռիվ տալ այդ չարադետ այխարհի դեմ, իր մարդկային արժանապատվությունը հաստատելու համար։ 986լյուի կերպարի մեջ, բացահայտելով մեծ սիրո և մեծ վրեժիմնդրության գաղափարը, «սջանչելի սովետական դերասանը ստիպեց հասկանալ, սիրել և կարեկցել այն մարդուն, որը սովորաբար հարգանը, վախ, հիացմունը և սարսափ էր ներշնչում, ապշեցնում էր իր մեծ կրքով, բայց չէր հուղում իր մարդկային տառապանքներով»3։

Սակայն մի՞ Թե սրա մեջ պետք է փնտրել նաև հայ մեծ ողբերգակ Պ. Ադամյանի հսկայական ներգործության պատճառը ժամանակակից արվեստի վրա։ Այդ մեծ դերասանի ըմբոնած և մարմնավորած Օթելլոյի կերպարը խիստ հետաքրքիր է վերլուծված «Ադամյանի Շեքսպիրը» գրքում։ Գրքի հեղինակը՝ Ռուբեն Զարյանը գրում է. «Ադամյանը կանգնած էր այն խաչուղիում, որի հեռուները տանում են դեպի շեքսպիրյան ժամանակները... և որը մյուս կողմից ձըգ-236 վում է դեպի մեր օրերի թատրոնը, որտեղ Օթելլոյի մեկնաբանությունը, ի տարբերություն բոլոր մյուս նախորդ մեկնաբանությունների, աչքի է ընկնում Հաղվագյուտ, բարձր մարդկայնությամբ»<sup>4</sup>։

Մեզ Հայանի նն Հայ բեմի նաև ուրիչ ականավոր դերասաններ Օβելլոյի դերում։ Թվում է, Թե այդ կերպարի մեկնաբանության հակոտնյաներ են Հրաչյա ներսիսյանը և Վահրամ Փափազյանը։ Խստադեմ, իմաստուն, առնական, զուսպ մի մարդ, որի զսպվածության տակ Թաջնված է չափազանց լարված ներջնաշխարհ, մարդ, որն ունենում է ջնջշանքի և կրջի, հուսախարու-Թյան և ցասման պոռթկումներ—ահա այսպիսին է Հր. Ներսիսյանի Օթելլոն։ Փափազյանն ավելի ռոմանտիկ է, հին դերասանական դպրոցի ավանդները շարունակող՝ փաջր-ինչ չափազանցված թատերային, սակայն անկասկած համոզիչ, ջանզի նրա Օթելլոն էլ, ինչպես Ներսիսյանի ստեղծած կերպարը, լուսավորված է խորունկ մարդկայնությամբ, անկախ այն բանից ինջն իրեն դրսևորում է սիրո, տառապանջների, տանջանջների, Թե՞ սեփական մահով իր մեղջը ջավելու մեջ։

Եվ ահա, էկրանի վրա է U. Յուտկևիչի և U. Բոնդարչուկի «Offbilini»։

Շեջսպիրին ըմբռնելու բոլոր գաղափարագեղարվեստական և փիլիսոփայական մեկնաբանությունների մեջ, որոնք մեր թատրոնում մեծ ավանդներ ունեն, կինոնկարում գերիշխում են նախ և առաջ Օթելլոյի փիլիսոփայական խորությունը։

Ճանաչնլով Բոնդարչուկին իր նախորդ աշխատանջներից, դժվար էր հավատալ, որ նա այդպիսի խորությամբ կկարողանա բացահայտել Օթելլոյի հոպու ողբերգությունը, այդպիսի բազմաշերտությամբ կկարողանա մարմնավորել նրա խառնվածջի կրջոտությունն ու վեհությունը, հոգու բանաստեղծականությունն ու ռոմանտիկ վսեմությունը։

Գուցե «խարուսիկ» կեղծ ռոմանտիզմի գիրկն ընկնելու մտավախունյունից, գուցե մակերեսային, նորարարական դատողունյունների՝ ինտելեկտուալիզմի, զգացմունջների զսպվածունյան, մինչև անգամ «Հակազգացմունջայնունյան» ծանր բեռի տակ, որոնջ իրը նե ժամանակակից արվեստի պարտադիր Հատկունյունն են, վերջին ժամանակներս շատերը մոռացունյան են տալիս, որ Շեջսպիրն ամեն ինչից զատ մեծ ռոմանտիկ է և նրա շատ կերպարների «ընդարձակ ռոմանտիկայի» միջոցով է Հաստատվում գեղեցիկը, մարդկունյան իդեալը, որը դիմակայում է չարիջին, բռնունյանը և այն ամբողջ կեղտին, որը ցույց տվեց և դատապարտեց Վերածնունյան Հանձարեղ գրողը։

Կինոնկարի հեղինակները չեն մոռացել այդ մասին։ Արևի լույսը և մերնշաղի ստվերները, հուսահատունյունը և ուրախունյունը, մարդկային վեհունյան դադաններն ու ստորունյան անդունդը, հերոսների զգացմունջների այս մեծ փոնհորիկը կինոնկարում ցույց է տրված ճշմարիտ ռոմանտիկական ներշնչանքով։ Կինոնկարի մյուս արժանիջն այն է, որ ռեժիսորի մտահղացումը, օպերատորի և գլխավոր դերակատարների՝ Օխելլոյի և Յագոյի (Ա. Պոպով) կողմից այդ մտահղացման հետևողական իրագործումը համաստորադաս է կինոնկարի միասնական ոճին, ամբողջական և հստակորեն ճշգրտված գեղարվեստական գաղափարին։

Վերջինիս մարմնավորման գործում հսկայական դեր ունի երաժշտու-Սյունը։

«Օթելլոյի» համար գրված երաժշտությունը Շեջսպիրին դիմելու Ա. Խաչատրյանի առաջին փորձը չէր։ Դեռևս 30-ական թվականների առաջին կեսին կոմպոզիտորը Գ. Սունդուկյանի անվան թատրոնի համար գրեց «Մակբեթի» երաժշտությունը։ Այս հարցում, ըստ երևույթին, նշանակություն ունեցավ հայ թատրոնի, իսկ նրա միջոցով նաև ամբողջ հայ մտավորականության ավանդական հետաջրջրությունը անգլիացի դրամատուրգի ստեղծագործության նկատմամբ։ Եվ ոչ միայն այդ։ Եվ երբ երկու տասնամյակ անց Արամ հայատրյանը ստեղծում է «Օթելլոյի» երաժշտությունը և նույն թվականին Մոսկվայի Փոջր թատրոնի համար՝ «Մակբեթինը», իսկ 1958 թվականին, Մոսսովետի թատրոնի համար «Լիր արջայի» երաժշտությունը, ուրեմն, խոսջը ոչ թե պատահական հետաջրջրության մասին է, այլ կոմպողիտորի և հայրենի մշակույթի՝ Շեջսպիրի ստեղծագործության նկատմամբ ունեցած միանդամայն օրգանական հետաջրջրության։

Շեջսպիրի «Օնելլոյում», ինչպես նաև «Մակբենում» և «Լիրում», պարզվեց, որ շատ բան է հոգեհարազատ Խաչատրյանին՝ երաժշտին, արվեստագետին, դրամատուրգին։ Խոսջը տիտանական բնավորունյունների, տիտանական ոգու վառ, հզոր գույներով արտահայտված հակասական դրսևորումների ղուգակցման մասին է։ Խոսջը հարավի ռոմանտիկական կոլորիտի մասին է։ Վերջապես, ավելի ստույգ՝ առաջին հերնին շռայլ կենսասիրունյան, բարու և գեղեցիկի հաստատման մասին, որոնջ մարմնավորված են իսկական շեջսպիրյան նափով ստեղծված կոմպոզիտորի ամենաներշնչված ստեղծագործունյուններում։

Անվիճելի է, որ կինոնկարի համար գրված երաժշտունյան շրջանակներում անհնար էր իր ամբողջ լիակատարունյամբ արտահայտել շեքսպիրյան ողբերդունյան բովանդակունյունը, հաղորդել հերոսներից յուրաքանչյուրի հոդերանական գծերի հարստունյունը, նրանց բախումները և հակաղդեցունյունները։ Կոմպոզիտորը այդպիսի նպատակ չի էլ ունեցել։ Սակայն իմաստնորեն սահմանափակվելով պատկերային լուծումների որոշակի շրջանակով, նա կարողացավ Շեքսպիրի մեջ բացահայտել իր համար ամենանանկ բանը, երաժշտունյան մեջ ցույց տալ իր Շեքսպիրին։

Արամ Խաչատրյանը շատ բաներից հրաժարվեց։ Նրա երաժշտության մեջ արտացոլված չէ սյուժետային դործողության հիմնական բախումը՝ Օթելլոյի և Ցադոյի կոնֆլիկտը։ Վերջինիս կերպարը ընդհանրապես բացակայում է կի-238 հոնկարի հրաժշտական պարտիտուրում, հԹհ հաշվի չառնհնք այն մի քանի պիպուկ շեշտերը, որոնք ուղեկցում են Ցագոյի հայտնվելուն։ Երաժշտության մեջ ուրիշ շատ բաներ էլ շկան, որոնք էական են Շեքսպիրի ողբերգության և հատկապես կինոնկարի համար։ Սակայն, բնականաբար, դրանք չեն կարող ներմուծվել վերջինիս երաժշտական պատկերավորության համակարգի մեջ։

Կոմպոզիտորի Հետաքրքրունյունը բևեռված է մեկ կերպարի, մեկ երածրշտական գաղափարի՝ Օնելլոյի կերպարի և նրա երաժշտական մարմնավորման վրա։ Կենտրոնացված ուշադրունյան այս մենոդը չափազանց արդյունավետ եղավ և նույլ տվեց լուծել երկու խնդիր։

Երաժշտունյունը խորացնում և լրացնում է այն ամենագլխավորը, ինչ ցանկացել են Օնելլոյի կերպարի մեջ ցույց տալ կինոնկարի հեղինակները։ Օնելլոն խիզախ մարտիկ է և խելացի զորավար։ Օնելլոն պարզասիրտ է և իմատուն, լուսավորված խոր սիրով և ջնջշունյամբ, հավատարմունյամբ և դյուրահավատունյամբ, Օնելլոն խռովահույզ է, նա հետզհետե կորցնում է հանգիստը և հավատը, նա ծայրաստիճան հուսալջված է... Ամեն ինչի նպատակը մեկն է։ Երաժշտունյունը, որ հյուսված է առանձին տեսարանների ձեվով, օրգանապես ձուլվելով տեսողական պատկերմանը, եննարկվում է հսկայական զարգացման ու շարժման մեջ տրված ամբողջական ու բազմակողմանի կերպարի բացահայտմանը։ Կենտրոնական կերպարի միջոցով ողբերգունյան հիմնական գաղափարի հետևողական մարմնավորումը երաժշտունյան մեջ առաջնահերն խնդիր է, որ կոմպոզիտորը լուծել է մեծ տաղանդով։

Դա հնարավորություն տվեց ստեղծել կինոնկարի երաժշտության նաև ուրիշ որակ։ Լսելով այն, «Օթելլոյի» կենդանի տեսողական շարջի հետ միաժամանակ, երբեջ չես ունենում երաժշտական պատումի մասնատվածության ղգացողություն, երաժշտությունը չես ընկալում որպես առանձին ներդիր համարներ։ Հայտնվելով առավել կարևոր, հանգուցային պահերին, երաժշտությունը կինոնկարը ողողում է ծավալուն սիմֆոնիկ հոսքով, որի յուրաջանչյուր նոր ալիջը, նոր հղոր ուրվագիծ է ողբերգության ղարգացման և հերոսի բնութագրի մեջ։

Ուշադրունյունը մեկ կերպարի վրա բևեռելու հնարանջը, առաջին անգամը չէ, որ կինոերաժշտունյան մեջ օգտագործում էր Արամ Խաչատրյանը։ Հիշեցնենք, նե որջան տպավորիչ է այդ հնարանքն օգտագործվել «Զանգեզուր» կինոնկարում, որտեղ ամբողջովին կոնտրաստներով հագեցած գործողունյան մեջ երաժշտունյունը առանձնացնում և «մեծ պլանով» ցույց է տալիս միայն գլխավոր հերոսին՝ ժողովրդին։

Այստեղ, ի դեպ, ինչպես նաև «ՕԹելլոյում», այդ սկզբունջը կինոնկարի դրամատիկ բախումները դրսևորելու ճանապարհներից մեկն է։ Թեև երաժըշտուԹյան մեջ չկա բնավորուԹյունների բախում, բախվող նախասկիզըների պայքար, սակայն այն իր մեջ կրում է ճշմարիտ դրամատիզմ, սուր կոնֆլիկ-

տայնություն։ Ժողովրդի հավաքական կերպարի հետևողական բացահայտումը։ և զարգացումը կարևոր Լին ոչ միայն կինոնկարի գլխավոր հերոսի բնութագիրը խորացնելու իմաստով, այլև նրա և պայքարող ուժերի միջև եղած սուր Հակասությունները դրսևորելու համար, որոնք էկրանի վրա ունեն միայն տեսողական պատկերում և զարգանում են երաժշտության հնչողությանը զուգահեռ։ Անշուշտ, կինոնկարի հրաժշտական գրամատուրգիան սոսկ Օթելլոլի կերպարի զարգացմամը չի սահմանափակվում։ Մի շարք պահերի երաժշտությունը անմիջականորեն ենթարկվում է տեսողական շարբի ընթացքին, էկրանի վրա պատկերված գործողությանը։ Օթելլոյի բնութագիրը լրացնում է Դեզդեմոնայի Թեման, որը հնյերանգային տեսակետից հոգեհարազատ է կինոնկարի հիմնական հրաժշտական կհրպարին։ Բացի այդ, հրաժշտական կենցաղային ուրվանկարներում և ժանրային տեսարաններում, երաժշտական սեղմ դրվադubraud (brebdle and brazieholeh a capella dugite t, qui brabanth, chaquight որոծիջների ազդանշաններ, կամ հակիրը նվագախմբային էպիզոդներ, որոնք ոնողծում են տեսողական գործողության շրջադարձերը և դրամատիկ պահերը) վերակենդանանում է դարաշրջանի կոլորիտը, բնորող միջավայրը, որի ֆոնի վրա տեղի են ունենում ողբերդության գլխավոր իրադարձությունները։ Բայց win Smuhb Shunt

Ulda Alamdunh Smuhu:

Կինոնկարը բացվում է նախնրգանքով, սքանչնլիորնն գտնված ինքնատիպ «մուտքով», որտեղ Օնելլոյի պատում-վերհուշի միջոցով տրվում է հիմնական հերոսների էքսպոզիցիան և ծանոթությունները։ Այն, ինչ մենք հրադայում կտեսնենք կադրերում, այդ ամենն այսուհետև կընկալենք նրա սեփական հուղաշխարհի միջոցով։ Օթելլոն մտորում է սիրո, երջանկության մասին, որը նրան անմնացորդ նվիրել է հավատարիմ, սիրած կինը։ Եվ, ահա, մենք տեսնում ենք Օնելլոյի իդեալի իրական մարմնավորումը՝ Դեղդեմոնային։ Հուշերի նոր ալեկոծություն։ Դեղդեմոնան անհետանում է։ Կադրում կրկին Օթելլոն է։ Նրա մաքերն ուղղված են անցյալին, անցած ճակատամարտերին, հաղթանակներին և պարտություններին, որոնցով այնքան հարուստ է նրա խոովահույց, փոթորկալից կյանքը։

Այնուհետև դալիս է ճակատամարտի ռոմանտիկ տեսարանը։ Օնելլոն պարտված է, նա դերի է ընկնում։ Փրկարար փոնհրիկ ծովի վրա։ Օնելլոն կըրկին աղատ է, նրա շուրջը ղինվորներ են խտացվել, իրենց առաջնորդի խիղախունյամբ և արիունյամբ ոդեշնչված՝ նրանք նոր մարտի են դնում։ Հաղնանակ։ Էկրանում նորից Դեղդեմոնան է։ Օնելլոյի երջանկունյունը։ Նախերդանքըն ավարտված է։ Սկսվում է անմիջական դործողունյան ըննացքը։ Ռեժիսորի ընտրած նախերդանքի ինքնատիպ ձևը, որը կարևոր է էքսպողիցիան նանձրացված մատուցելու համար (ինչը կինոնկարն աղատադրեց շատ բաներ բա-240 ցատրելու անհրաժեշտությունից՝ երկխոսական տեսարաններում) միևնույն ժամանակ Ս. Յուտկեիչի կինոնկարում հենց սկզբից ի ցույց է հանում Շեբըսպիրի ողբերդության էկրանավորման ռոմանտիկական ոճը։

Եվ այստեղ համարյա Թե ամենից վճռորոշ դեր է կատարում երաժշտու-Թյունը։ Ողողելով ամբողջ նախերգանքը՝ երաժշտուԹյունն իր մեջ է խտացնում էկրանում պատկերված դործողուԹյան Թե իմաստը, Թե այն բացահայտելու ոճը, Թե այդ գործողուԹյան պատկերավորուԹյունը։

Երեք Թեմաներ, երեք կերպարներ են կազմում նախերգանքի երաժշտու-Թյան հիմքը։ Դրանցից յուրաքանչյուրը առանձնանում է վառ մեղեդային ցայտունուԹյամբ, ուրվագծման տիպիկ «խաչատրյանական» շեշտակիուԹյամբ։ Եվ դրանցից յուրաքանչյուրն իր մեջ կրում է այն կրքոտ-վերամբարձ ռոմանտիկայի հատիկը, որն այդքան հրապուրում է Ա. Խաչատրյանի շեքսպիրյան ողբերդուԹյան մեկնաբանուԹյան մեջ։

Դա զգացվում է նրաժշտության առաջին իսկ տակտերից, երբ երևան է գալիս թեմա-բնաբանը. Օթելլոյի պատումի սկիզբը և միևնույն ժամանակ՝ աղնվաբարո և խիղախ մավրի առաջին բնութագիրը։

4. Խուրովը նշել է, որ Ա. Խաչատրյանին իր մյուս անհատական, ցայտուն հատկանիշներից զատ, բնորոշ է առանձնահատուկ հուղական, վերամբարձ աշուղական ոճ, որն ընդունակ է ճկունորեն հաղորդել խռովահույզ մարդկային սրտի ապրումների ողջ հարստությունը։ Տվյալ դեպթում թեմա-բնաբանի հուզական պատումայնությունն ունի և ռոմանտիկ գունավորում կրող մտորումների զսպվածություն, և առնական բնարականություն, և դրամատիկ հուղականություն, որոնք հուշերի նոր այեկոծության ծնունդ են։



Հստակորեն ավարտված Թեմա-բնաբանը միևնույն ժամանակ նախերդանջի երաժշտունյան գլխավոր ջնարական Թեմայի՝ Օնելլոյի սիրո Թեմայի երևան դալու ազդակն է, որն անջակտելիորեն կապված է Դեզդեմոնայի բնունագրի հետ։

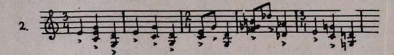
Լսելով սիրո Թեման, և միաժամանակ էկրանում տեսնելով Դեզդեմոնային, մենք ասես այդ կերպարը մեզ Համար բացահայտում ենք ՕԹելլոյի ըն-

241

կալման միջոցով։ Սիրո Թեմայում նույն ռոմանտիկական ներշնչվածությունն է, որը սկզբում ստվերված է մենակատար ջութակի քնքուշ և թափանցիկ Հնչողությամբ։

Զարգացման ընթացքում սիրո թեման հարստանում է նորանոր գույներով, դրամատիկ պոռթկումներով, քնարական արտահայտչականությամբ, ներքին լարվածությամբ։ Իր զարգացման գագաթնակետին այդ երաժշտությունը ընկալվում է որպես խանդավառ երգ-իմպրովիզացիա, երգ-խոստովանություն, որի մեջ հորդում է Օթելլոյի հոգու շռայլությունը, կիրքը, նրա զգացմունքների ամբողջականությունը։

Վերջապես նրրորդ Թնման, ավելի ստույգ՝ նախնրդանքի երաժշտուԹյան հրրորդ պատկերը՝ էկրանում արտացոլված գոտեմարտերի տեսարանները, որոնց մասին պատմում է ՕԹելլոն։ Այստեղ ամեն ինչ Հախուռն և փոթորկալից շարժման մեջ է, չափի, ռիթմի, ինտոնացիոն կառուցվածքների Հակասությունների եռանդուն Համեմատության մեջ։ Տեսարանը բացվում է իրար ձայնակցող շեփորների ազդանշաններով, որոնք մի կողմից չափաղանց տպավորիչ պատկերազարդում են գոտեմարտերի և Հակատամարտերի տեսարանները, ստեղծում են տարածության տպավորություն, որտեղ ծավալվում են իրաղարձությունները, մյուս կողմից՝ Հղոր ազդակ են Հանդիսանում Հակատամարտի տեսարանի երաժշտության երևան գալու և զարգացման Համար։



Ճակատամարտն ավարտված է։ Կրկին էկրանի վրա է Օթելլոն, որը պատմում է իր սիրո, Դեղդեմոնայի մասին։ Սրան զուդահեռ երաժշտության մեջ կրկին հնչում են սիրո թեման և թեմա-բնաբանը, միայն հակառակ հաջորդականությամբ։

Նախերդանքը կառուցված է երեք մասանոց երաժշտական երկի սկզբունքով։ Սակայն գործողության զարգացման և երաժշտական պատկերավորութով։ Սակայն գործողության մախերդանքի երաժշտական լուծման մեջ պահանքյան տրամաբանությունը նախերդանքի երաժշտական լուծման մեջ պահանջում է նյութի ավելի բարդ կազմակերպում, քան պարզ երեք մասանոց ձևը։ Կոմպոզիտորը դրանով չի էլ սահմանափակվում։ Նա ներմուծում է սոնատայնության տարրեր, անկաշկանդորեն օգտագործելով դրանք, սակայն պահպանելով իր ստեղծագործություններին բնորոշ սոնատային-սիմֆոնիկ ձևի որոշ հատկանիշները։

Այսպես, օրինակ, սիրո Թեման իր ծորուն մեղեդայնությամբ, արտա-Հայտման կրջոտությամբ, որը Հասնում է Հուղական խանդավառության, Հիջնցնում է Խաչատրյանի սիմֆոնիաննրի և գործիջային կոնցերտների օժանդակ պարտիաները։ Ինչպես այնտեղ, այնպես էլ այստեղ այդ Թեմայի զարգացումը կառուցվում է մեկ-երկու մեղեդային գծերի իմպրովիզացիոն զանազանակերպունյան սկզբունջով, մեղեդին շարադրվում է «խոշոր ուրվանկաորով», իսկ նրա Հարստացումը՝ զարդանախշերով, պոլիֆոնիկ ենթաձայներով, որոնջ ծնվում են Թեմայից, մեղեդային գիծը «անսահմանորեն երկարաձգելու» արտահայտչամիջոց է։ Ինչպես Խաչատրյանի գրենե բոլոր սիմֆոնիկ Allegroների օժանդակ պարտիաները, այնպես էլ սիրո Թեման իր ներսում կրում է կատարելապես ավարտված դրամատիկ-ջնարական կերպար։

Ճակատամարտի Թեման ձևականորեն կարելի էր ընկալել որպես սովորական երեք մասանոց երկի միջին մասը, եԹե նրա երաժշտական զարգացումը այդքան եռանդադին դուրո չ^որդեր դեպի «սիմֆոնիզմի տարածքը» և եԹե այստեղ չ^անդիպեինք տիպիկ խաչատրյանական հնարանքների, որոնք բնորոշ են նաև կոմպողիտորի սիմֆոնիկ մյուս ստեղծագործուԹյուններին։

Ճակատամարտի տեսարանի մասշտաբայնունյունը, Թեմայի զարգացման Հսկայական նափը, որ դրված է այդ տեսարանի հիմքում, վերն ասվածի լավագույն ապացույցն նն։

Ավելի մեծ չափով այդ մասին է վկայում հիմնական Թեման, որի վրա կառուցված է սուր դրամատիզմով, ընդդծված նպատակասլացությամբ և զարգացման իսկական սիմֆոնիղմով աչքի ընկնող ճակատամարտի տեսարանը։ կսելով այն, ակամայից մտաբերում ես, որ հաչատրյանը «Օթելլոյի» երաժըշտությունը գրել է անմիջականորեն «Սպարտակ» բալետից և միաժամանակ այդ բալետի երաժշտության հիման վրա ստեղծված երեք սիմֆոնիկ սյուիտներից հետո. ճակատամարտի թեման իր հերոսական դրամատիկ պաթոսով, նպատակասլաց, եռանդագին «լիցքով» մեղեդային ուրվագծերի որոշակիությամբ շատ հոդեհարազատ է Սպարտակի, կրկեսամարտիկների պայքարի թեմաներին, աղատության պարին և բալետի մյուս հերոսական տեսարաններին։

ԸնդՀանուր առմամբ, Հակատամարտի տեսարանը և սքանչելիորեն գըրված ժանրային պատկերավոր կտավ է, և միաժամանակ Հերոսական ռոմանտիկ պատկեր՝ ընդգծված դրամատիկ արտաՀայտչականությամբ, որը նորանոր գույներ է ավելացնում Օթելլոյի բնութագրին։

Նախհրգանքի ռեպրիզը կառուցվում է «հայելանմանունյան» սկզբունքով։ Եվ որպես նեմա-բնաբանի շարունակունյուն, որպես պատկեր, որ հարազատ է նրան մեղեդային, հուզական, հոգեբանական տեսակետից (և դա վառ դրրսևորվում է հատկապես այստեղ), կրկին հնչում է սիրո նեման, այս անգամ C-dur տոնայնունյամբ։ Նրա ծավալուն, հրկակի կատարումը, որը ձեռք է բերում նախերգանքի կողայի նշանակունյունը»։ Այժմ սիրերգը երգված է ռեպրիզի սկզբի շարադրման «կցկտուրունյունը»։ Այժմ սիրերգը երգված է մինչև վերջ։ Եվ նեմայի վերջին՝ մաժորային տարբերակը էական փոփոխուՅիուններ մացնելով նրա մեղեդային պատկերի մեջ ասես, եզրափակելով Օթելլոյի պատումը, ընկալվում է որպես երջանկության գովերգություն, սիրո խանդավառ հիմն։ Հիշեցնենք, որ հենց այդպիսին է Օթելլոն կինոնկարի-նախերգանքի վերջին կադրերում, սիրո և հավատարմության, իր երջանկության հավատով լեցուն։ Սակայն երաժշտությունը կրկնապատկում, տասնապատկում է տեսողական շարքի ներգործությունը, բացահայտելով նրա ենթատեքստը, ռոմանտիկորեն վսեմացնելով այն, ինչ մենք տեսնում ենք էկրանում։

Սիրո Թեման կոդայի հատվածում չափազանց համոզիչ է նաև ձևի տեսանկյունից. հանդիսանալով «ինտոնացիոն կամարի» եզրափակիչ մասը (ինչպես այդպիսի հնարանջներն անվանում էր ակադեմիկոս Բ. Վ. Աստաֆևը), որը նետված է էջսպոզիցիայից մինչև ռեպրիզ, նա ամբողջ երաժշտությանը հաղորդում է հստակ ավարտունություն։

Կարելի է, իհարկե, հերքել սոնատային-սիմֆոնիկ ձևի առկայությունը Նախերգանքի հրաժշտության մեջ. այստեղ բավական շատ են շեղումները այդ Alpge Umuju, Supp & Shobgub, np hp Junonp, gnew uhushuhu umbadmannծություններում ևս կոմպոզիտորը շատ անկաշկանդ է օգտագործում ձևր։ Որպես օրինակ կարող ենք հիշատակել Առաջին սիմֆոնիայի առաջին մասի սոնատային-սիմֆոնիկ ձևի արտասովոր կառուցվածքը, որն ունի բաժինների հետևյալ հաջորդականությունը. նախերգանը-իմպրովիզացիա, գլխավոր պարտիա, որն ընթացքի ժամանակ անմիջականորեն մշակման է ենթարկվում, օժանդակ պարտիա և նրա մշակումը, զուտ մշակման մասի բացակայություն, ռեպրիզ, վերջերդ։ Անհրաժեշտություն չկա ուրիշ օրինակներ բերել, դրանը շատ-շատ են։ Եվ կարևոր էլ չէ նախերգանքի հրաժշտության մեջ փնտրել սոնատային-սիմֆոնիկ ձևի անհերքելի ապացույցներ։ Կարևոր է ընդդծել մեկ այլ բան. դեպքերի և իրադարձունյունների միահյուսումը, որոնք խտացված են կինոնկարի նախերգանքում, պահանջում էր այնպիսի երաժշտություն, որը նրբաղգացորեն արձագանքեր տեսողական գործողության յուրաքանչյուր շրըջադարձին, և միաժամանակ օրդանապես բացահայտեր դեպքերի և իրադարձությունների կապը, նրանց ներքին միասնականությունը։ Ուրիշ խոսքով ասած, պահանջվում էր հրաժշտական զարգացման իսկական, մասշտաբային սիմֆոնիզմ և այդ խնդիրը կոմպոզիտորը լուծեց փայլուն ձևով։

Կինոյի բարդ, յուրահատուկ խնդիրներով Թելադրված ձևերի և արտահայտչամիջոցների բազմազանության մասին իր հոդվածում Ա. Խաչատրյանը գրել է. «Նման բազմաբնույի ստեղծագործական խնդիրների լուծման ժամանակ, կոմպոզիտորը պարտավոր է դրամատուրգի մտածողություն ունենալ, պարտավոր է մշտապես մտածել այն ենթատեջստի մասին, որ կինոնկարի հեղինակները դրել են յուրաջանչյուր տեսարանի մեջ։ Երաժշտությամբ իրագործվող այդ ենթատեջստը երբեմն ընդգծում է էկրանում կատարվող գործողությունները, սերտ համագործակցության մեջ մտնելով տեսողական շարջի 244 հետ, ուժգնացնում է նրա ներգործության ուժը, երբեմն, ընդհակառակը, երա-Երշտությունը պետք է հակադրվի գործողությանը. պատահում է նաև, որ այն հանդես է գալիս միանգամայն ինքնուրույն»<sup>5</sup>։

Տվյալ դեպքում Օթելլոյի նախերգանքում հրաժշտությունը ճշգրտորեն հետևում է էկրանի տեսողական շարքին՝ այն կոնկրետ պատկերային է՝ «տեսանելի»։ Բացի այդ, իր մեջ կրելով խոր ենթատեքստ, որը հուղականորեն և Snabpulanth upnus t ubungulul annongnifiul filmump, with ny of www չի վերածվում պատկերազարդության, այլ ճշմարիտ սիմֆոնիկ զարգացման շնորհիվ բարձր ընդհանրացումների է հասնում։ Պատկեռավորության և արտանայտչականության, պատկերային «գունագեղության» և սիմֆոնիզմի զուղակցումը, նախերգանքի երաժշտությանը հաղորդում է այն արժեքավոր հատկունյունը, որի շնորհիվ այն ոչ միայն զուգորդվում է էկրանի տեսողական արծողունյան հետ, այլ ինքն է «տանում» արծողունյունը, բացահայտելով րովանդակության այնպիսի խորքեր, ինչպիսիք անկարող են արտահայտել ո՛լ տաղանդավոր ռեժիսորի ամենափայլուն մտահղացումը, ո՛լ էլ նշանավոր դերասանների սքանչելի դերակատարումը։ Մեկ ուրիշ բան էլ. «Օթելլոյի» նախերգանքը իսկական կինոերաժշտություն լինելով հանդերձ, միաժամանակ լիովին պահպանում է «մաքուր հրաժշտության» նշանակությունը և իր պատկերավորության ուժով, զարգացման խորությամբ, ձևի կատարելությամբ կարող է նվաճել և հրապուրել ինքնին, եթե այն կատարվի և լովի անկախ կիunuyunhg:

Նախերգանքի երաժշտունյունից, որը հանդիսանում է ողբերգունյան երաժշտական բացահայտման հիմքը, ակնհայտ կամ համեմատաբար քողարկված ինտոնացիոն-պատկերային նելեր են ձգվում դեպի կինոնկարի մյուս տեսարանները։ Եվ այստեղ, կրկին, փայլուն ձևով դրսևորվում է կոմպոզիտորի՝ կինոերաժշտունյան վարպետի մտածողունյան սիմֆոնիզմը։

Սիրո Թեմայի վառվռուն լույսով է համակված «Դեզդեմոնայի վոկալիզը», որն ըստ էունյան նախերգանքի երաժշտունյան գլխավոր քնարական Թեմայի զարգացված տարբերակն է։ Այստեղ կա և տառացի նմանունյուն նախերգանջի եզրափակիչ մասում մաժորային հնչող Թեմայի հետ, կան նաև նրբորեն դրվագագործված իմպրովիզացիոն մանրամասներ և «ճյուղավորումներ», վկայելով, որ «Վոկալիզը» արդեն ինքը՝ Դեզդեմոնան է և ոչ Թե ՕԹելլոյի պատմունյունը նրա մասին, վկայելով նաև, որ դեպքերը տեղի են ունենում սքանչելի ռոմանտիկ բնապատկերի ֆոնի վրա, որի շռայլ գույների հետ ներդաշնակորեն ձուլվում է մեկ քնքուշ, մեկ հրապուրիչ «անբառ երգի» կրքոտ և վերամբարձ մեղեդին։

Երաժշտական-պատկերային նուրբ գույներ է գտնում կոմպոզիտորը «Խաղողի այգու» տեսարանի համար։ Այդ երաժշտությունը նոր գծեր է ավելացնում Օբելլո-Դեղդեմոնայի թեմային (թեև, այս անղամ, սիրո թեմայի Տետ անմիջական կապերը չեն օգտագործվում), որն ինջը լուսաբացի Թարմության, հոդու մաջրության, ջնջուշ տանջանջի մարմնացումն է։

Սա մի գիծն է։ Մյուսը աստիճանաբար կուտակվող ողբերգական և դրամատիկ իրավիճակների, բնութագրերի, կերպարների գիծն է։ Դրա բարձրագույն դրսևորումը «Օթելլոյի Հուսաբեկության» տեսարանն է, որը ոչ միայն երաժըշտության, այլև ամբողջ կինոնկարի գագաթն է։

Սակայն, մինչ դրան դիմելը, կոմպոզիտորը դրամատուրդի վարպետու-Թյամբ, հետևողականորեն, քայլ առ քայլ, սրում է տագնապի, հոգեկան անհավասարակշռության, տառապանքի տրամադրությունը։

Առաջին անդամ դրանք դուրս են Հորդում Դեղդեմոնայի վոկալիդի տեսարանում։ Յադոյի ակնարկները Դեղդեմոնայի Հնարավոր դավաձանության մասին, առաջին կասկածներն են սերմանում։ Ի դեպ, ասենք նաև, որ այս տեսարանում երաժշտական սեղմ գունավորումը ավելի նրբաղդացորեն է բացաՀայտում իրադրությունո, քան ձկնորսական ցանցերը ծովը նետելու ռեժիսորական միջակ Հնարանչը, որը կոչված է Յագոյի խորամանկ բանսարկուβյունների չարագույժ ղդացողությունների պատրանքը ստեղծելու։ Բարեբախտաբար նման Հնարանքները, որոնք խարուսիկ ռոմանտիղմով են բուրում, շատ քիչ են կինոնկարում, որի ուժը ձշմարիտ, մարդկային ռոմանտիղմն է։

«Առաջին տարակուսանջների» տեսարանում մարդկային է նաև Ս. Բոնդարչուկը։ Նրա Օնելլոն ուղում է հավատալ, այդ պատճառով էլ նա ամբողջ ուժով դիմադրում է խաբեունյան նույնի ներգործունյանը։ Մենջ տեսնում ենջ նրա դեմջը, որը մի պահ վշտից աղավաղվում է, լսում ենջ նրա ձայնը, որ մի ջանի ֆրաղներում ձեռջ է բերում տագնապալի գրգովածունյուն։ Սակայն հավատը դեռևս այնջան մեծ է, աշխարհը Օնելլոյի համար դեռ այնջան մաքուր է, որ խանդի առաջին պոոնկումը լոկ պոռնկում է և վայրկենապես անցնում է։ Այդպիսին է նաև անսպասելիորեն հայտնված և նույն պահին մարած նվադախմբային հատվածի դերը, որի մասին արդեն հիշատակել ենջ։

Shumpuhhy տեսարան այդպիսի հակիրճ երաժշտական-դրամատիկ դրրվադների դերը ավելի ու ավելի է մեծանում։ «Երբ որ մի մարդուց մի բան դողանան և այդ նա չղդա, Թող անդետ մնա, և նրա համար դողություն չկա» (արարված III, տեսարան 3, էջ 68)<sup>6</sup>։ Հանրահայտ տեսարանում դա սեղմ, հանդիսավոր-Եախծոտ ուրվադիծ է։ Օթելլոյի՝ սիրուն, փառջին, հավատարմությանը, մի խոսջով այն ամենին, ինչով մինչև այժմ ապրում էր, հրաժությանը, մի խոսջով այն ամենին, ինչով մինչև այժմ ապրում էր, հրաժեշտի մենախոսությունում հնչում է առանց բառերի դրամատիկ խմբերդը՝ փոթորկված ծովի որոտի ներջու Դեղդեմոնայի հետ թաշկինակի մասին ունեցած երկխոսության տեսարանում երաժշտությունն արտահայտում է կատաղության հիչը և հոդեկան տանջանջները (կրկին մի ջանի տակտ), երբ ցավի, ատելության, մահացու վշտի համար այլևս ոչ ուժ է մնացել, ոչ էլ բառեր։

Այս և նման տեսարաններից յուրաքանչյուրի ներսում չկա և, իհարկե,

շի էլ կարող լինել փոքր ի շատե ծավալուն երաժշտական զարգացման ավարտունություն։ Ուգածդ երկարատև կենսագործումը երաժշտական շատախոսունյան կվերածվեր կինոողբերգունյան կադրերի նպատակասլաց, Հակադրու-Bine ններով հարուստ հոսքի վրա։ Երաժշտության խնդիրն այստեղ միանգամայն ուրիչ է. հաշվի առնելով ասոցիատիվ առնչությունների ուժը, կոմպոցիաորը շատ հստակորեն, մաս-մաս տեղադրում է այս կամ այն երաժշտական ուրվանկարները, բնութագրերը, նույնիսկ տեսողական գործողության հետ համաքայլ գնացող առանձին հնչողությունները, դրանցով շեշտելով ողբերդունյան «Տուղական պահերը»։ Իսկ միասին վերցված, դրանք կազմում են ամբողջական, աղեղալարի նման պրկված «ընդհատված անընդհատության» գիծը, որն ուժգնացող ալիքով սլանում է դեպի ողբերգության գագաթը, դեպի «Оնելլոյի հուսարեկունյան» տեսարանը։ Հնարավոր է, որ այս սկզբունքը կարելի էր անվանել երաժշտական-էկրանային սիմֆոնիզմ։ Համենայնդեպս, անցկացվող թեմա-պատկերների Հստակությունը, դրանց ճկուն, կատարելապես մտածված հաջորդականությունը, կինոդործողության դրամատուրդիայի հետ ունեցած անջակտելի միասնությունը, ավելի մեծ կշիռ ունեն, ջան սովորական կինոհրաժշտություն Հասկացողությունը։ Ա. Խաչատրյանի «Օթելլոյի հուսաբեկության» տեսարանը հազվագյուտ հայտնագործություն է՝ ողբերգական պատկերավորության ոլորտում։ Այն կատարյալ է, քանի որ խորապես համբնթաց է էկրանի տեսողական շարջին, ռեժիսորի մտահղացմանը և սջանչելի դերասանի կատարմանը։ Այն սքանչելի է նաև ինքնին՝ որպես արտասովոր ողբերգական ուժով հագեցած երաժշտական կերպար։

Օթելլոյի տառապանըները սահման չունեն։ Մենը նրան տեսնում ենը ձիու վրա արշավելիս, նավախցիկում մոլեգնաբար դես ու դեն նետվելիս։ Նա մտորում է դավաճանության, ոտնահարված սրբության մասին, որին աստվածացնում էր, պաշտամունքի առարկա դարձած, բայց և խեղաթյուրված իդեայի մասին, սակայն չկա նրան հետապնդող մտքերի պատասխանը։ Եվ երաժըշտությունը հաղորդում է մաքերի այդ հոսքը։ Այն ներխուժում է բուռն ընթացքով, որպեսզի հենց այստեղ՝ լարվածության գագաթնակետին (ffj) իջնող սեկվենցիայով կրկնի հուսահատության այդ ճիչը։ Մեղ արդեն ծանոթ է սեկվենցիայի Թեման. այն նույն, շեշտված ռելիտացիան է մեղեդու գագաթնակետին, որը Հնչել է նախերգանքի կոդայում։ Բայց այնտեղ երաժշտությունն րնկալվում էր որպես սիրո, հրջանկության հիմն, որպես զգացմունըների առաառանյունից երգող մարդկային հոգու կրքոտ խոստովանունյուն։ Այստեղ դինամիկայի, տեմբրի, ներդաշնակության փոփոխումը համարյա թե կերպարանափոխում, այլակերպում է երաժշտությունը, որը արտահայտում է խռովա-Տույզ Տոգու դեգերումները, աններդաշնակությունը, համարյա թե ֆիզիկապես շոշափելի հոգեկան ցավր։

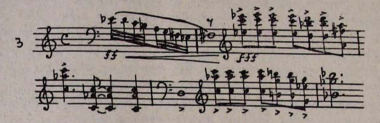
Մեղ ծանոթ թեմաները երևան են դալիս երաժշտական հյուսվածքի նաև

247

Տետագա ղարգացման ընթացքում։ Երբ ջութակների մոտ Տետ է քաշվում սեկվենցիայի առաջին ալիքը, թավջութակների մոտ երևան է գալիս, առաջին հայացքից, միանգամայն նոր մեղեդի, սակայն աստիճանաբար մենք սկսում ենքտարբերել ծանոթ ուրվագծեր, որոնք վաղուց տպավորվել էին հիշողության մեջ։ Այո՛, դա կրկին այն նույն սիրո թեման է, ինչպիսին հիշում էինք նրան նախերգանքի էքսպողիցիայից։ Այն նույն ընդարձակ մեղեդային ուրվագծերը, սակայն այստեղ դրանք ամեն անգամ, կարծես, խոչընդոտի հանդիպելով, վայրկենապես մարում են, ներսուղվելով դեպի նվագախմբային «խավար» տեմբրերը։

Այս ալիքն էլ հետ քաշվեց, ձուլվելով բաբախող տրիոլների տագնապալից շրշյունի մեջ։ Սրան հաջորդում է տեսարանի եզրափակումը՝ հուզականհոգեբանական եզրակացությունը։

Նրա հաստատուն, լայնահուն ընթացքը, ռիթմական-ինտոնացիոն ուրվանկարի ողբերգական սրությունը ստեղծում են սգո երթի վսեմ տպավորու-



թյուն։ Դա Հերոսի կործանումն է, բայց մեծ Տերոսական և մեծ Հոդեկան ուժի տեր Հերոսի։ Եվ որքան էլ Հակասական թվա առաջին Հայացքից, «Օթելլոյի» երաժշտության ողբերդական գադաթը միաժամանակ դառնում է մարդկային Հոդու Հղորության և վսհմության ամենավառ դրսևորումը։

Փոքր-ինչ շեղվենք։

Երկար ժամանակ ընդունված էր տեսակետ, իբրև Թե Ա. Խաչատրյանի հրաժշտուԹյան մեջ բացակայում են հերոսականուԹյուն և դրամատիզմ։ Համենայնդեպս, նրա ստեղծադործուԹյան այդ ոլորտի մասին հիշատակվում էր հարևանցիորեն, ավելի շատ խոսում էին քնարական, հուղական գունագեղու-Թյան, երբեմն նույնիսկ նրա աշխարհընկալման և նրա երաժշտուԹյան հեդոնիզմի մասին։ Եվ ահա երևան եկավ «Սպարտակը»՝ հերոսական-երաժշտական որմնանկարը, որը, ինչպես նշում է Գ. Խուրովը, ժամանակակից արվեստի դաղափարական կերպարի մեջ վերածնեց բեԹհովենյան ավանդների «պրոմե-Թևսյան» ոգին։ Խոր հեղափոխական գաղափարով ներշնչված կենսասիրությունը, կյանքի լուսավոր, ներդաշնակ ընկալումը այդ ստեղծագործության մեջ ավեցին նոր որակ։ Եթե վերցնենք բալնտի գլխավոր, վճռորոշ գիծը, ապա դա բարձր հերոսականությունն է՝ բաղմապատկած հերոսների հուղաշխարհի կրթոտ դրսևորման հետ, դա խստաշունչ, երբեմն ողբերդական վեհության հասնող դրամատիզմ է։ Սպարտակի կերպարի մեջ երգելով աղատասիրության՝ և պայքարի գաղափարը, ցույց տալով այդ պայքարի անխուսափելի վախճանը, կոմպոզիտորը ստեղծեց հսկայական կենսահաստատ ուժով հագեցած ստեղծագործություն։ Սպարտակի մահն ինքնին հերոսագործության բարձրագույն կետն է, իսկ «Փռուգիայի ողբը», որը փոխանցվում է հստակ որթնաավորված զանգվածային շքերթի, հերոսին նվիրված համաժողովրդական երկրպագություն է, նրան փառաբանող հեղափոխական-ռոմանտիկ երգ։

Պարպամտություն կլիներ ուղղակի զուգահեռներ անցկացնել Օթելլոյի և Սպարտակի կերպարների միջև։ Տարբեր խնդիրներ և նպատակներ է ունեցել կոմպոզիտորը նրանց մարմնավորելիս։ Սակայն կան նաև նրանց մերձեցնող գծեր։ Դա, նախ և առաջ, բնավորությունների հերոսական վեհությունն է, անկախ այն բանից, Թե դրսևորվում է պայքարի կամ հերոսության, սիրո, տառապանջի կամ կործանման մեջ։ Այստեղից էլ հերոսի ռոմանտիկ վսեմությունը, որը մեում է կատարելության մարմնացում նաև իր պարտության պահին, լինի դա Սպարտակի մահը՝ հռոմեական լեգեոնների հետ անհավասար կռվում, Թե Դնելլոյինը, որը տապալվեց չարության և նենգության հնշման տակ։

Տառապանջների, տանջանջների, կործանման միջոցով վերականգնել կեցունյան ներդաշնակունյունը,—սա է, մեր կարծիջով, երկու ստեղծագործունյունների գլխավոր երաժշտական դրամատիկական գաղափարը։ «Սպարտակում» այդ գաղափարը իր բարձրագույն մարմնավորումն է գտնում «Փռուպիայի ողբում» և դրան Հաջորդող Համաժողովրդական-Տերոսական երնում։ «Օնելլոյում» այն Հստակորեն անց է կացված «Օնելլոյի Հուսաբեկունյան» տեսարանից մինչև սիրո նեմայի վերջին տարբերակը, մինչև կինոնկարի վերջին կադրերը։

Առնչվելով այդջան տարբեր կերպարների հետ, ինչպիսիք են Սպարտակը և Օկելլոն, մեր կարծիքով, կոմպոզիտորը ոդեշնչված է եղել մեկ բարոյական իդեալով՝ արվեստագետ-հումանիստի իդեալով, որը չի խուսափում սուր, երբեմն ողբերդական և անլուծելի կենսական հակասունյունների բախումներից։ Հերոսների բնավորունյան մարմնավորման, ռոմանտիկորեն հուզանանավ, հերոսականունյան և ողբերդականունյան բարձունքները հասնող երաժըշտական-ինտոնացիոն ոճի և, վերջապես, կերպարային-նեմատիկ զարգացման հոգեհարաղատունյան հարցում վճռորոշ դեր կատարեց մոտեցման նույն մենրոր, որը ուղղված է հաղնահարելու և ներդաշնակորեն լուծելու կենսական բախումները։ Եվ, իհարկե, ոչ նե պատահական զուգադիպունյամբ, այլ միանդամայն գիտակցված ստեղծագործական մտադրունյամբ է անհրաժեշտ բացատրել երկու ստեղծագործունյունների առավել դրամատիկ նեմա-249 մեղեդիների ինտոնացիոն նմանությունը, այնպիսիների, ինչպիսիք են ապըստամբության խմորման տեսարանում կրկեսամարտիկների խռովության ողբերգական թեման (բալետի IV արարվածը), «Փռուգիայի ողբը» և «Օթելլոյի Հուսաբեկությունը»։

«Օթելլոյի» պարտիտուրի մասին բիչ բան է մնացել ասելու։ Կինոնկարի հղրափակիչ մասերում երաժշտությունն առաջվա պես «բչախոս» է, խիստ Համընթաց ողբերդության զարգացմանը, «գործողության մեջ մտնելով» միայն ամենաանՀրաժեշտ պաՀերին։

Համեմատաբար պակաս համոզիչ է թվում (մյուս երաժշտական տեսարանների համեմատությամբ) «Ուռենու մասին երգը»։ Անգլիական կենցաղային երգերի ձևով արված ոճավորումը խանգարեց, որ այդ համարը Դեզդեմոնայի հիմնական երաժշտական բնութագրին համահավասար մակարդակի վրա մնա։ Սակայն դրան հակառակ, սջանչելի է Օթելլոյի և Դեզդեմոնայի կործանման տեսարանի երաժշտական լուծումը։

Դեղդեմոնան քուն է մանում։ «Երգ ուռենու մասին» Թեմայի ընթացքում ներս է մանում Օթելլոն։ Հնչում է երգեհոնը։ Երկխոսություն։ Ամեն ինչ մի շնչով է արված՝ երաժշտությունը և պատկերումը։ Որպես անողորմ դատա վճիռ, Օթելլոն ասում է. «Ամեն»։ Մենք տեսնում ենք Օթելլոյի ձեռքերը, տեսա նում ենք, թե դրանք ինչպես են սեղմում Դեղդեմոնայի կոկորդը։ Մոմը մա րում է։ Դրամատիկ երաժշտության մի քանի տակտեր քամու ոռնոցի նվազակցության ներքու Լռություն։

Բացահայտված է Յագոյի ստոր բանսարկունյունը։ Հավաքված ամբոխի ֆոնին սպիտակաղգեստ Օնելլոն է, ճերմակած, մահացու վիրավորված հովազ։ Օնելլոյի ճիչը։ Հեռվից մեղմ լսվում է երգեհոնի ձայնը։ Քար լռունյան մեջ Օնելլոն ձեռքերի վրա տանում է սիրած կնոջ դին։ Բարձրանում է աշտարակի աստիճաններով։ Երգեհոնի խուլ, հանդիսավոր նախծոտ հնչյունները աստիճանաբար ուժգնանալով փոխանցվում են նվագախմբային tutt-ից։

Ofbilin կանգ է առնում։ Երաժշտությունը լռում է։ Եղրափակիչ մենախոսություն։ Վերջում կրկին մուտք է գործում նվագախումբը։ Ofbiling մահը։ Խստաշունչ, ասկետիկ օրհներգություն, որը վերջում ձեռք է բերում lacrimoso-ի ողբերգականորեն զուսպ հուղականություն։ Եվ որպես ողբերգության վախճան, որպես կորցրած իդեալի վերականգնում, որպես կյանքի թարմ, թրթըռացող շունչ վերջին անգամ անց է կացվում սիրո թեման։

Մի քանի խոսք դործողության «երկրորդ պլանի» երաժշտության մասին, այն ստեղծում է ժամանակաշրջանին բնորոշ նշաններ, մթնոլորտ, որը եզրագծում է ողբերդության գլխավոր իրադարձությունները։ Դա ժողովրդական պարի սբանչելի ռիթմով ընթացող «Կասիո-Բիանքա» տեսարանն է, ժանրային կոպտավուն «Զինվորների երգն» է։ Դա նուրբ քնքշանքով լի գիշերային Վենետիկի բնապատկերն է («Նոկտյուրն»)։ Դա, վերջապես, միանգամայն ղուսպ 250 երաժշտական կենցաղային և բնանկարային ուրվանկարներն են, սեղմ երգային մեղեդիներ, պատկերավոր նվագախմբային ինտերլյուդիաներ, որոնք որպիսի համառությամբ որ հանդես են գալիս գործողության ընթացջում, նույնջան բնական ձևով էլ դուրս են մնում նրանից։

νնչպես կինոյի համար գրված իր մյուս խոշոր ստեղծագործություններում, Ա. Խաչատրյանը «Օթելլոյի» կինոնկարի համար ստեղծեց խորապես բովանդակալից, պատկերային ղարգացման հստակ գիծ ունեցող վոկալ-սիմֆոնիկ ծավալուն կոմպողիցիա։ Ինչպես և մյուս կինոպարտիտուրները, «Օթելլոյի» երաժշտությունն ունի ինքնուրույն, ընդ որում չափաղանց մեծ գեղարվեստական արժեք։ Հատկանշական է, որ կոմպողիտորի համարյա ամբողջ կինոերաժըշտությունը հետագայում վերամշակվել է իր կողմից, վեր է ածվել սիմֆոնիկ կամ վոկալ-սիմֆոնիկ պոեմների, սյուիտների, պիեսների, որոնք մեծ մասսայականություն են ձեռը բերել։

Ցավոջ, «Օնելլոյի» երաժշտունյունը չճասցրեց ճանապարճ ճարնել դեպի ճամերգային բեմ։

### ԾԱՆՈԹԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

1. Г. Бояджиев, Глубина и дали Шекспира, М., 19.

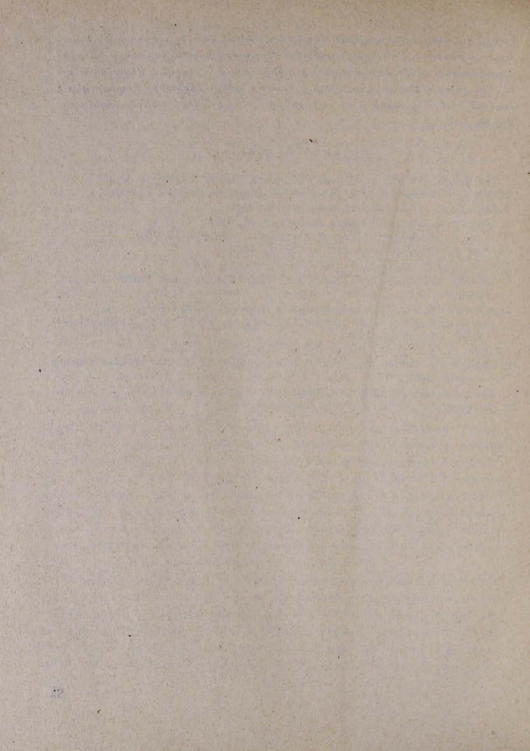
2. В. Г. Белинский, Собрание сочинений, М., 1958, т. 3, стр. 445; т. 5, стр. 55.

3. В. Филиппов, А. А. Остужев. М., 1945.

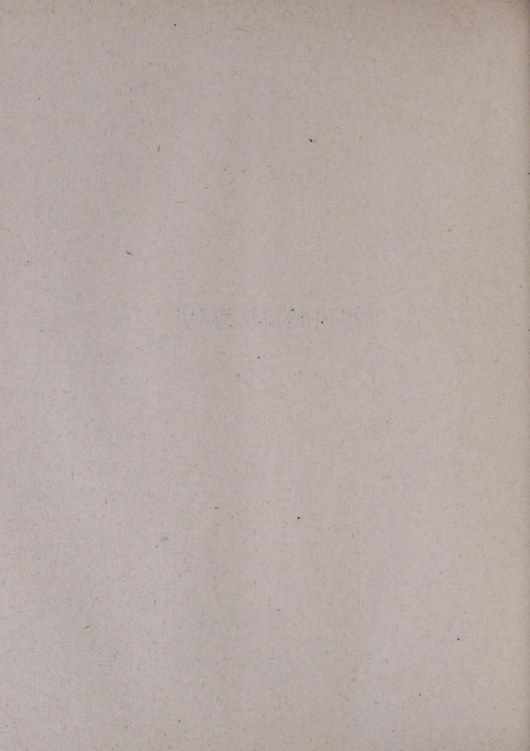
4. Рубен Зарян, Шекспир Адамяна, Ереван, 1964, стр. 58.

5. А. И. Хачатурян, Роль композитора в кино, М., 1953.

«. Շեքսպիս, օրելլո, ողրերդուկյուն շինդ արարվածով, թարդմ. Հովշաննես Մասեշյանի, Վինննա, 1922:



# ՄԱՏԵՆԱԳԻՏԱԿԱՆ ՑԱՆԿԵՐ



1981-ին նոյնմբերի 10-ից—29-ը Երևանում տեղի ունեցավ շեցապիրյան հանրապետական փառատոն կոնֆերանսի հետ միասին։

Համառուսական թատերական ընկերությունը հայկական թատերական ընկերության հետ «իասին 1944-ին Երևանում կազմակերպեցին շերսպիրյան համամիութենական փառատոն և կոնֆերանս։ Համամիութենական փառատոնին մասնակցում Լինը Երևանի, Լենինականի և կիրովականի թատրոնները։

Ննրկա փառատոնը կազմակնրպիլ էին 2002 կուլտուրայի մինիստրությունը, Հայկական Բատերական ընկերությունը և Շեջսպիրագիտության հայկական կենտրոնը։ Փառատոնը, թեև կոչվում էր հանրապետական, բայց ըստ էության համամիութենական էր, որովհետև բացի հայկական թատրոններից (Երևան և Լենինական), մասնակցում էին նաև Մոսկվայի, Լենինգրադի, Վրաստանի, Ադրբեջանի, Լիտվայի և Լատվիայի թատրոնները։ Նույնն էր նա և կոնֆերանսը. 1944-ի կոնֆերանսը հայտարարված էր համամիութենական շեջսպիրյան վեցերորդ կոնֆերանս, բայց ղեկուցողները, բացի երկուսից, հիմնականում Երևանից էին՝ հինդ հոգի։ Մինչդեռ 1981-ի կոնֆերանսին, որ հայտարարված էր հանրապետական, լսված 23 ղեկուցումներից 14-ի հեղինակները ներկայացնում էին Մոսկվան, Լենինգրադը, Մինսկը, Թրիլիսին և Բաբուն։ Երևանից ղեկուցողների թիվը ինն էր։

Կոնֆերանսը սկսվեց նոյեմրերի 12-ին և ավարտվեց 16-ին, ունենալով չորս նիստ։ «Շեբրսպիրականի» ներկա հատորը կազմված է կոնֆերանսի ղեկուցումներից։ Հատորից դուրա են մնացել ծրագրված, բայց չկարդացված ղեկուցումները։ Դուրս են մնացել նաև այն զեհուցումները, որոնք Թեև կարդացվել են, բայց ղեկուցողները (Ա. Վաշչենկո, Վ. Կոմարովա, Նիկ. Կիասաշվիլի) վերջնական տերոտ չեն ներկայացրել։ Հատորում տեղ են գտել Մինսկի և Բաթվի ներկայացուցիչների հաղորդումները, որոնք կարդացվել են ծրագրից դուրս։ Նոյեմբերի 29-ին Սունդուկյանի անվան խատրոնում տեղի ունեցավ փառատոնի փակումը, որտեղ մտքեր փոխանակվեցին փառատոնում ցույց տրված ներկայացումների շուրջ։

Բոլոր դեկուցումները Ոարգմանել է Գայանե Աղարաթյանը, բացի փառատոնի եղրափակիչ նիստում Ա. Բարտոշևիչի կարդացած ղեկուցումից, որը հրապարակվում է Սուրեն Խաչատրյանի Թարգմանությամբ։ Վ. Կոմարովայի և Տ. Բորիսովայի եղրափակիչ ելույթները թարգմանել է Անահիտ Բեջարյանը։ Բարգմանված ղեկուցումները ներկայացվում են Սուրեն Աղաբարյանի ընդհանուր խմբագրությամբ։

#### ՏԱՐԵԳՐՈՒԹՅՈՒՆ

1981 թ. Եշևանում կայացած շեքսպիշյան կոնֆեշանս-փառատոնի

11 anjbupbrh

ժամը 12-ին ԳԱ արվեստի ինստիտուտի Շեջսպիրագիտունյան Հայկական կենտրոնում տեղի ունեցավ շեջսպիրյան կոնֆերանս-փառատոնին ժամանած Հյուրերի Հանդիպումը Կենտրոնի աշխատակիցների Հետ։ Ժամը 1930-ին—Սունդուկյանի անվան պետական ակադեմիական թատրոնում կայացավ շերսպիրյան փառատոնի բացումը։ Բացման խոսքով հանդես եկավ ԳԱ արվեստի ինստիտուտի դիրեկտոր, արվեստագիտության դոկտոր, ԳԱ թղթակից անդամ, պրոֆեսոր Ռուբեն Զարյանը։

Փառատոնը բացվեց Սունդուկյանի անվան «Աշխատանքային Կարմիր դրոշի» շրանշանակիր պետական ակադհմիական Բատրոնի «Ջոն արջա» ներկայացումով։ Բեմադրու-Բյունը՝ Խ. Արրահամյանի, կոմպոզիտոր՝ Տ. Մանսուրյան, նկարիչ՝ (դիպլոմային աշխատանը) Զ. Մուրադյան։

#### 12 նոյեմբերի

Ժամը 10-ին Հայաստանի արվեստի աշխատողների տան դահլիճում կայացավ շեջսպիրյան կոնֆերանսի բացումը։ Բացման խոսքով հանդես եկավ նիստի նախագահ Ռ. Զարյանը։

Ջեկուցումներով Հանդես եկան՝ Յու. Կազարլիցկի (Շեջսպիրը և Լուսավորականու-Բյունը), Ն. Գյակոնովա (Շեջսպիրը և XX դարի անգլիական գրականությունը), Ն. Մուրադյան (Կրկին Համլետի առեղծվածի մասին), Կ. Սուրենյան (Գոստոևսկին և Շեջսպիրը), Հ. Ծուլիկյան (Բնավորություն ստեղծելու Շերսպիրի սկզրունջները), է. Վարդանյան (Շեջսպիրի հերոսները Հ. Էմինի Հուշագրության մեջ)։

Ժամը 1930-ին—Սունդուկյանի անվան Թատրոնի դահլիճում ներկայացվեց Ա. Ուպիտի անվան Ռիգայի ակադեմիական դրամատիկական Թատրոնի «Հուլիոս Կեսար» բեմադրությունը։ Բեմադրությունը՝ Ա. Յաունուշանտի, նկարչական ձևավորումը՝ Գ. Ջեմգալսի, կոմպոդիատը՝ Մ. Բրառնա։

#### 13 Enjburbrh

- ժամը 10-ին Հայաստանի արվեստի աշխատողների տան դահլինում կայացավ Շեթսպիրյան կոնֆերանսի հերթական նիստը։ Նիստի նախագահ՝ Ն. Կիասաշվիլի։ Զեկուցողներ՝ Յու. Լևին (Շեջսպիրը որպես թարգմանական պրոբլեմ), Գ. էմին (Շեջսպիրի սոնետների թարգմանության սկզբունըները, կարդաց Բ. Անդրեասյանը), Ա. Վաշչենկո (Կելտական անդրադարձումները Շեջսպիրի դրամատուրդիայում), Թ. Մարգունի (Շեջսպիրյան բառի բնույթը), Վ. Կոմարովա (Մետաֆորներն ու ալլարանությունները Շեջսպիրի դրամաներում), Ա. Ֆրունջյան (Բառախաղը որպես ոճաստեղծ տարր «Բաղում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերգությունում), Ն. Կիասաշվիլի (Շեջսպիրի նոր մեկնարանությունը Ռուսթավելու անվան թատրոնում-«Ռիչարդ Երրորդ»)։
- Ժամը 1930-ին Սունդուկյանի անվան թատրոնում ցուցադրվեց Ռիգայի Ա. Ուպիտի անվան ակադեմիական դրամատիկական թատրոնի «Հուլիոս Կեսար» ներկայացումը։

#### 14 Engburph

- Ժամը 10-ին—Հայաստանի արվեստի աշխատողների տան դահլիճում կայացավ շեջըսպիրյան կոնֆերանսի հերթական նիստը։ Նիստի նախագահ Յու. Լևին։ Ջեկուցողներ՝ Մ. Սարանցևա (Հորացիոսի «Հուշարձանի» թեման Շեջսպիրի պոեղիայում), է. Կուոսայտե (Դրամատիկական հեգնանջը Շեջսպիրի ստեղծագործության մեջ), Բ. Անգրեասյան (Շեջսպիրի սոնետները հայ մտջի գնահատմամբ), Գ. Ցակովլևա (Շեջսպիրը անգլիական ռոմանտիկական ջննագատության մեջ)։
  - Ժամը 1930-ին Սունդուկյանի անվան Բատրոնում ներկայացվեց էստոնական UUL է. Կոյդուլի անվան Պյառնուի «Պատվո նշանի» շրանշանակիր դրամատիկական Բատրոնի «Չափ ընդդեմ չափի» բեմադրուԲյունը։ Բեմադրությունը՝ Ի. Նորմետի, նկարիչ՝ Ու. Ույրո։

#### 15 Enjbupbrh

ժամը 1930-ին Սունդուկյանի անվան թատրոնում ներկայացվեց էստոնական UU2 լ. Կոյ-

դուլի անվան Պլառնուի «Պատվո նշան» շբանշանակիր գրամատիկական թատրոնի «Չափ ընդդեմ չափի» բեմադրությունը։

- Ժամը 1930-ին Ալ. Սպենդիարյանի անվան Լենինի շբանչանակիր օպերայի և բալետի պետական ակադեմիական Բատրոնում ներկայացվեց «Ռոմեո և Ջուլիետ» բալետը։ Բեմադրությունը՝ Օ. Վինոդրադովի, կոմպոզիտոր՝ Ս. Պրոկոֆև, նկարիչ՝ Վ. Լևինտալ։
- 16 · Engluph
  - Ժամը 10-ին...Հայաստանի արվեստի աշխատողների տան դանլինում կայացավ շեջըսպիրյան կոնֆերանսի եղրափակիչ նիստը։ Նիստի նախադան՝ Գ. Յուղելյավիչուս։ Զեկուցողներ՝ Տ. Բորիսովա (Բելոռուսական շեջսպիրականը), Ն. Միկոյան («Օնեստ»
    - Չեկուցողսեր Տ. Բորրսողա (Բելոռուսակաս շերոպրրականը), Ե. Երկոյան («Եթելլո» կինոնկարի երաժշտունյունը), Ս. Մելնիկովա (Անճատի կոնցեպցիան Շերապիրի «Ռիչարդ Երրորդ» պիեսում 70-ական Բվականների սովետական Բատրոնի մեկնարանունյամբ), Բ. Յուսուֆրեյլի (Շերսպիրը Մ. Աղիգրեկովի անվան Բատրոնում), Ա. Գրիգորյան (Շերսպիրյան Բատրոնի պոետիկան), Լ. Սամվելյան (Հայ շերսպիրիանան 1981-ին), Գ. Յուղելյավիշուս (Մ. Չեխովը բեմադրում է «Տասներկուերորդ գիշերը»կառնաս, 1933)։ Կոնֆերանսի աշխատանըները եղրափակեց Ռ. Չարյանը։
  - Ժամը 1930-ին....Սունդուկյանի անվան պետական ակադեմիական Թատրոնում ներկայացվեց Լիտվական ՍՍՀ Կլայպեղայի դրումատիկական Թատրոնի «Երկու վերոնացի» պիհար։ Բեմադրունյունը՝ Պ. Հայդիսի։՝
- 17 Engbdpbrh
  - Ժամը 1930-ին—Սունդուկյանի անվան պետական ակադեմիական Թատրոնում ներկայացվեց Լետվական ՍՍՀ Կլայպեդայի դրամատիկական Թատրոնի «Երկու վերոնացի» բեմադրությունը։
  - ժամը 1930-ին նրևանի դրամատիկական թատրոնի թատերախումբը ներկայացրեց «Համլետ» ողբերդությունը։ Բեմադրությունը՝ Ա. Խանդիկյանի, նկարչական ձևավորումը՝ Եվգ. Սաֆրոնովի, երաժշտական ձևավորումը՝ Ֆ. Արամյանի։
- 18-19 Engbdrbrh
  - Ժամը 1930-ին—Սունդուկյանի անվան պետական ակադեմիական Թատրոնի դաշլիճում Լենսովետի անվան Լենինդրադի ակադեմիական Թատրոնը ներկայացրեց «Անսանձ կնոջ սանձաշարումը» կատակերդությունը։ Բեմադրությունը՝ Ի. Վլադիմիրովի, նկարիչ՝ Ա. Մելկով, կոմպողիտոր՝ Գ. Գլադկով։
- 19 Enjburkh
  - Ժամը 1930-ին—Լենինականի Ա. Մռավյանի անվան դրամատիկական թատրոնը ներկայացրից «Տիտոս Անդրոնիկոսը»։ Բեմադրությունը՝ Գ. Մկրտչյանի, նկարիչ՝ է. Եղիգարյան, հրաժշտական ձևավորումը՝ Գ. Բարսեղյանի։
    - Ժամը 23-ին—Տեղի ունեցավ «Տիտոս Անդրոնիկոս» ներկայացման քննարկումը։ Բացման և եղրափակիչ խոսքով հանդես եկավ Ռ. Ջարյանը։ Քննարկմանը ելույթ ունեցան Յու. Լևինը, Ա. Վաշչննկոն, Վ. Կոմարովան, Մ. Սարտնցևան, Տ. Բորիսովան, Գ. Ցուդեյլավիչուսը, Ս. Մեյնիկովան։
- 20 Gnjbdpbrh
  - Ժամը 1930-ին—Սունդուկյանի անվան պետական ակադեմիական խատրոնը ներկայացրեց «Կորիոլանը»։ Բեմապրությունը՝ Հ. Ղափլանյանի, ռեժիսոր՝ Խ. Աբրամամյան, նկարիչ՝ Եվգ. Սաֆրոնով։
- 21-22 Engburgh
  - Ժամը 1930-ին—Սունդուկյանի անվան Թատրոնի դա՞լիձում Շոքա Ռուսթավելու անվան Լենինի շջանշանակիր վրացական պետական ակադհմիական թատրոնը ներկայացրեց «Ռիչարդ Երրորդը»։ Բեմադրությունը Ռ. Ստուրուայի, նկարիչ՝ Մ. Շվելիձե, կոմպադիտոր՝ Գ. Կանչելի։

22 Englughteh

- Ժամը 1930-ին—Ստանիսլավսկու անվան ռուսական դրամատիկական Թատրոնը ներկայացրեց «ՄակբեԹը»։ Բեմադրությունը՝ Ա. Գրիդորյանի, նկարիչ՝ Ս. Արուտչյան, կոմպողիտոր՝ Մ. Վարդաղարյան։
- 23-24 Enjburgh

ժամը 1930-ին—Սունդուկյանի անվան Բատրոնում Մ. Աղիգբեկովի անվան Լենինի և «Աշխատանքային Կարմիր գրոշի» շջանշանտկիր աղրբեջանական պետական ակադեմիական Թատրոնը ներկայացրեց «ՄակբեԲը»։ Բեմադրությունը Մ. Ֆարղալիբեկովի, նկարչական ձևավորումը՝ Ֆ. Կաֆարովի, երաժշտական ձևավորումը՝ Ջ. Կոււհեն։

24 Injbdpbrb

σωσίμ 1930-ին-- Երևանի Պատանի Հանդիսատեսի Բատրոնը ներկայացրեց «Բաղում աղմուկ վասն ոչնչի» պիեսը։ Բեմադրունյունը՝ Ե. Ղաղանչյանի, նկարիչ՝ Գ. Վարդանյան, երաժշտունյունը՝ Ռ. Հախվերդյանի։ Ներկայացումից հետո տեղի ունեցավ ջըննարկում կոնֆերանսի մասնակիցների և հյուրերի կողմից։ Քենարկմանը ելույթ ունեցան Գ. Յուդելյավիչուսը, Է. Կուոսայտեն, Գ. Սարդսյանը, Տ. Բորիսովան։

- 25-26 Enjbdpbrh
  - Ժամը 1930-ին- Սունդուկյանի անվան թատրոնում Լենինի և «Կարմիր Դրոշի» շջանշանակիր Մոսկվայի նվդ. Վախթանգովի անվան ակադեմիական թատրոնը ներկայացրեց «Անառնիոս և Կլեոպատրա» ողբերդությունը։ Բեմագրությունը՝ Ե. Սիմոնովի, նկարիչ՝ Ի. Սումբատաշվիլի, կոմպողիտոր՝ Լ. Սոլին։
- 26 Gnjbepbrh
  - σωση 1930-ին Երևանի Գրամատիկական Բատրոնը ներկայացրեց «Ռիչարդ Երրորդը»։ Բեմադրունյունը՝ Հ. Ղափլանյանի, երաժշտական ձևավորումը՝ Ֆ. Արամյանի։
- 27 Engborph
  - Ժամը 1930-ին...Երևանի Դրամատիկական թատրոնը ներկայացրեց «Կարմիր և սպիտակ մարդերի տատերազմը» (տեսարաններ Հենրի VI թրոնիկից)։ Բեմադրությունը՝ Հ. Ղափլանյանի, զգեստների նկարիչ՝ Ա. Արուտչյան, երաժշտական ձևավորումը՝ Ֆ. Արամյանի։
- 29 anjbupbrh
  - Ժամը 10-ին Սունղուկյանի անվան Թատրոնում տեղի ունեցավ շեքապիրյան փառատոնի փակման արարողությունը։ Եգրափակիչ նիոտը վարեց Հայկական UUՀ կուլտուրայի մինիստրի առաջին տեղակալ ընկ. Մ. Խարազյանը։

Abhargawand Subabu bhud undbumuahmachjub aahman U. Punmazuhin (Vauhdu):

διαιμβ αιδιδομών 4. 4ωσ4 (Swithu), S. Ραρμασίμα (Uhuuh), U. Φαβδιμών (δράμων), 4. Աιαρμα (Πέραμ), 4. 4αδωρασία (Ιδύεδαρωας):

Եղրափակիչ խոսքով հանդես եկավ Մ. Խարազյանը։

Շեբոպիրլան փառատոնին մասնակցած բոլոր թատրոններին հանձնվեցին դիպլոմներ և հուշանվերներ։

Կոնֆերանս-փառատոնի ընթացքում Հյուրերը այցելեցին Հայաստանի տեսարժան վայրերը՝ Էջմիածին, Սարդարապատ, Գառնի, Գեղարդ, Սևան, Ծիծեռնակաբերդ Հուշարձանը, Մատենադարան, Սարյանի տուն-թանդարան, Ժամանակակից արվեստի թանգարան։

bihquidbom Upruindu

## 1981 Թ. ԵՐԵՎԱՆՈՒՄ ԿԱՅԱՑԱԾ ՇԵՔՍՊԻՐՅԱՆ ԿՈՆՖԵՐԱՆՍ–ՓԱՌԱՏՈՆԻ ՄԱՏԵՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ

| wad dmunm mfmndmhnn.      | Luop Optimizaria pungilag zhenuj | hpjuli libriumanitikat in |
|---------------------------|----------------------------------|---------------------------|
| numnu]:-«bphhnymu bphmu», | b., 1981, 11 ungharboh, N 255    | 9:                        |

. Բարիչևա վ., Մեծ տոնահանդես։ «Երեկոյան Երևան», Ե., 1981, 11 նոյեմբերի, № 259. Շեթսպիրը միշտ անկեղծուβյուն է։ «Կոմունիստ», Ե., 1981, 11 նոյեմբերի, № 259 [ոուսերեն].

Շեթսայիրյան ներկայացումների փառատոն։—«Սովետական Հայաստան», Ե., 1981, 12 Նոյեմբերի. № 259:

Choumperiou bertungenediter ihunumente-«Orbigenine Orhune», U., 1981, 12 unjuiphph, N 260.

Հակոթյան Հ., Քննարկում են շեթոպիրագետները։-«Սովետական Հայաստան», Ե., 1981, 13 ևոյեմրերի, № 269.

Շերսպիրյան ներկայացումների փառատոն։—«Կոմսոմոլեց», Ե. 1981, 14 նոյեմբերի, № 137 [ռուսերեն]:

Շեջսպիրյան ներկայացումների փառատոն։ «Ավանդարդ», Ե., 1981, 15 նոյեմբերը, № 137:

Շեջսայիրադետների կոնֆերանու-«Ավանգարդ», Ե., 1981, 15 նոյեմրերի, № 137:

Մինասյան Դ., Փառատոնի օրագրից։-«Երեկոյան Երևան», Ե., 1981, 16 Նոյեմբերի, ـ№ 263:

Հակոբյան Հ., Փառատոնի փոխանցվող կրակները.—«Սովետական Հայաստան», Ե., 1981, 17 նոյեմթերի № 263:

Հովճաննիսյան Ռ., Շերսպիրը հայհրեն։-«Հայրենիրի ձայն», Ե., 1981, 18 նոյեմբերի, # 47:

Մաստիսոսյան Ղ., Յուցանանդես [Շերսպիրը նայ բեմում]։-«Թատերական Երևան», Ե., 1981, № 21, էջ 39-40:

Շեջսպիրյան փառատոն նրևանում։—«Հայրենիջի ձայն», Ե., 1981, 18 նոյեմբերի, № 47։ Ուշադրության կենտրոնում շեջսպիրադիտության Հարցերն ենւ—«Կոմսոմոլեց», Ե., 1981,

19 նոյեմբերի, № 139 [ռուսերեն]։ Մինասյան Գ., Փառատոնի լենինգրագյան երեկոն։—«Երեկոյան Երևան», Ե., 1981, 20

նոյնմբերի, № 267.

Фառատոնը շարունակվում է։-«Գրական Пերթ», b., 1981, 20 նոյեմբերի, № 47:

Հաբությունյան Ա., 4րկին «Համլետի» հետ [Շեքոպիրյան փառատոնի խաղացանկում]։--«Ավանգարդ», հրեան, 1981, 20 նոյեմբերի, X 139:

Շեցսպիրագետների կոնֆերանս։ – «Կոմսոմոլեց», Ե., 1981, 21 նոյեմբերի, № 140 [ռուսերեն]:

Հակոբյան Հ., Բատրոնի կանչող Բևերը (Շեջոպիրյան ներկայացումների փառատոնում)։ «Սովետական Հայաստան», 5., 1981, 21 նոյեմբերի, № 267:

Հակորջանյան Ռ., Նոր սահմաններ (Շերսպիրյան փառատոնի ներկայացումները)։-«Կոմունիստ», Ե., 1981, 22 նոյեմրերի, N 268 [ռուսերեն]։

Փաշայան Ռ., Շերսպիրագիտական կոնֆերանսը ավարտեց աշխատանրը։—«Երեկոյան Երևան», Ե. 1981, 23 նոյեմբերի, № 269:

Բալայան Գ., Համատարիմ իր սկզրունքներին։ .... «Երեկոյան Երևան», Ե., 1981, 23 նոյեմբերի, 3 269:

Ռուբինյան Գ., Նորից խանդավառուβյամբ-«Երեկոյան Երևան», հ., 1981, 23 նոյեմբեբի, 3 269.

| Մինասյան Գ., Աղիզրեկովցիների մեկնաբանմամբ։ «Երեկոյան Երևան», Ե., 1981, 24 հո                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ibdphph, N 270.                                                                                                                                              |
| Շեբոպիրյան օրերը Երևանում«Հայրենիքի ձայն», Ե., 1981, 25 նոյեմբերի, № 48.<br>Դեյաակին Ս., Վահրամ Փափաղյանի Օնելյոն«Հայրենիքի ձայն», Ե., 1981, 25 նոյեմ        |
| բերի, № 48:                                                                                                                                                  |
| Գեղամյան Ս., Շերսպիրյան նկարաղարդումներ։ – «Հայրենիքի ձայն», Ե., 1981, 25 հո-                                                                                |
| μ.i.μ.bph, N 48.                                                                                                                                             |
| Մինկին Ա., Դիտվող ժամանակ [Շեբոպիրյան ներկայացումների փառատոն]«Կոմու-                                                                                        |
| hhum», b., 1981, 26 unjhdphph, N 271 [nnuhphu]:                                                                                                              |
| Vurnajua U., «Iuudwinp ihny uwudwswpnedy» «Andundniby», b., 1981, 28 unjud-                                                                                  |
| rkph, N 142 [nniubphu]i                                                                                                                                      |
| Մինասյան Գ., Եվս մեկ հանդիպում«Երեկոլան Երևան», 1981, 27 նոյեմբերի, № 273։-<br>Հակոթյան Հ., Փառատոնի ծաղիկները չեն թառամում. «Սովետական Հայաստան», Ե., 1981, |
| 29 unjbdybph, N 274:                                                                                                                                         |
| Հակոթյան Հ Շեբսպիրի հերոսները միշտ կրայլեն բեմում«Սովետական Հայաստան»,-                                                                                      |
| 1981, 1 դեկտեմբերի, № 275:                                                                                                                                   |
| Յավոոնտովա Վ. Շերսայիրի հետ հանդիպման ուրավսություն«կոմունիստ», b., 1981,.                                                                                   |
| 2 nbhmhdphph, N 276.                                                                                                                                         |
| Լեին Յու., Շերսպիրի երկրորդ Հայրենիրը։_«Հայրենիրի ձայն», b., 1981, 2 դեկտեմբե-                                                                               |
| ph, 36 49:                                                                                                                                                   |
| Sninhijuudhinia A., bu mbuw Zwimumubei-«Zwiphthpf &wite», 5., 1981, 2 abhunda-                                                                               |
| pbph, 36 49:                                                                                                                                                 |
| Փասատոնը իջեցնում է վարադույրը։-«Երեկոլան Երևան», Ե., 1981, 2 դեկտեմբերի,.                                                                                   |
| N 276,                                                                                                                                                       |
| Գամաղելյան Տ., Ամուր կառչիր թո սեփական հոգուց [Վահրամ Փափազյանը շեթսպիրյան.                                                                                  |
| anuduma pahuih abhumpub fi-«".dubampas, b., 1981, Z abhubaphph, N 144:                                                                                       |
| Punumnun hebguni & dunmaning:-«undundaihg», D., 1981, 3 abhunfidpoph, 36 145                                                                                 |
| [nn.ubphu]:                                                                                                                                                  |
| Uthe B., Ajuntach Rumpate Lujuumubachi-«Ajuntan hasachum», Ajuntan, 1981,                                                                                    |
| X 3, 4, 5 դեկտեմրերի [էստոներեն].                                                                                                                            |
| Umaprina 4. Thoughping Subsupp iniundi-"Pruchus Phopps, D., 1981, 4 abhundab-                                                                                |
| ph, 36 49.                                                                                                                                                   |
| Սմագին Ա., Տպավորություններ փառատոնից։ - «Գրական թերթ», Ե., 1981, 4 դեկտեմբե-                                                                                |
| ph, 28 49.                                                                                                                                                   |
| Աալոե Յու., Շերսպիրյան փառատոնը Երևանում։ –«Միրպ յա Վաղար», Տալլին, 1981, 4                                                                                  |
| aklanbaphph, x 49 [fumnhhpbh]:                                                                                                                               |
| Հակորջանյան Ռ., Բաժանվում ենք նոր հանդիպման ակնկալիքով [հոսում են շեցսպիր-                                                                                   |
| յան փառատոնի մասնակիցները].—«Ավանգարդ», 1981, 6 դեկտեմբերի, 36 146.<br>Բոբիսովա Տ., Վարագույրն իչեցնելուց հետո։—«Հայրենիքի Հայն», Ե., 1981, 9 դեկտեմ-        |
| rbph, & 50:                                                                                                                                                  |
| Smanhunda U., Ludhod une Chonappen-«Pouriante Bopfo, 5., 1981, 11 abiantalphop.                                                                              |
| M 501                                                                                                                                                        |
| Յուղելյավիչուս Դ., Հաստատուն շերապիրյան տրադրցիաննը _ «Լիտերատուրն իր մյա-                                                                                   |
| una, Apilinen, 1981, 12 abimbarberh, to 9 [thm Bebb]:                                                                                                        |
| Փոթեյան Ս. Շերսպիրյան փառատոնի դասերը. «Երենայան Երեան», Ե., 1981, 15 դեկ-                                                                                   |
| whilphph, N 287.                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                              |

Փալայան Ռ., Քսան օր հանձարեղ բրիտանացու հետ։ «Բատերական նրևան», Ե., 1981, .» 21, էջ 30-38:

Սաֆաrով Ջ., Շեբսպիրյան փառատոնում։—«Բարի», Բարու, 1981, 22 դեկտեմբերի, № 192 [ադրբեջաներեն]։

կասկ կ. Ինչպես են մեր շերոպիրյան գործերը [Թատերական փառատոնը Երևանում]։--«Սիրպ յա Վաղար», Տալլին, 1981, 25 դեկտեմբերի, № 52 [էստոներեն]։

Բառառջնիչ Ա., Շեջուդիրը Հայաստանում։-«Սովետսկայա կուլտուրա», Մոսկվա, 1981, 25 դեկ-ռեմբերի, № 103 [ռուսերեն]։

3aınbıjudhının 4., 662umhrp puynıd & Lujuumubpi-«Shumpuu», 4hibincu, 1982, N 1, 12 21-29 [ihmibibi]:

Փոթեյան Ս., Պառակաված խղմով մարտիկ [«Ջոն արքան» Սունդուկյանի անվան թատրոնում]։-«Երեկոյան Երևան», Ե., 1982, 25 փետրվարի, № 47։

Վարդանյան է. Ընդդեմ մարդու նսեմացման [σՋոն արքան» Սունդուկյանի անվան թատրոնում]:-«Գրական βերթ», 1:., 1982, 5 մարտի, № 10:

Ռիգիմլի Ի., Մարերի և ղղացմունըների դրամատուրգիա [գրառումներ շերսպիրյան փառատոնի մասին]։-«Կոմունիստ», Բարու, 1982, 9 հունվարի, 36 7 [ադրրեջաներեն].

Բորիսովա S., «Տիտոս Անդրոնիկոսը» Լենինականի բեմում.—«Գրական թերթ», Ե., 1982, 15 հունիսի, N 3:

Ռենհսսո 3., Շերսպիրյան հայհլու մեջ։ «Բատրոն, հրաժշտություն, կինո», 1982, № 2, Հր 35-39 [էսառներեն]:

Ներկայացումը գնամատում են մյուրերը.—«Սովետական արվեստ», Ե., 1982, № 3, էջ 15—23: [Այստեղ Ներկայացված են Վալենտինա Կոմարովայի (Լենինգրադ) Ալեջսանդր Վաշլենկայի (Մոսկվա), Դավիդաս Յուդելյավիչուսի (Վիլնյուս), Բամիլա Խանում Յուսուֆբեյլիի (Բաջու), Մարիա Սարանցևայի (Խաբարովսկ) կարծիջները Լենինականի Մոավյանի անվ. Թատրոնի «Տիտոս Անդրոնիկոսի» բեմադրության մասին]։

Մևլնիկովա Ս., «Մի ձի տվեր, Բագավորությունս մի ձիով կտամ...» [Վիլյամ Շերսպիրի «Ռիլարդ Սրրորդը» 70-ական Բվականների սովետական բեմում]։-«Սովետական արվեստ», Ս., 1982, 25 5, 42 46-51:

Կլյավինը Ա., Շերսպիր հետվորելիս [լատվիացի նկարչի տպավորությունները]։-«Սովետական արվեստ», Ե., 1982, X 5, էջ 51-54։

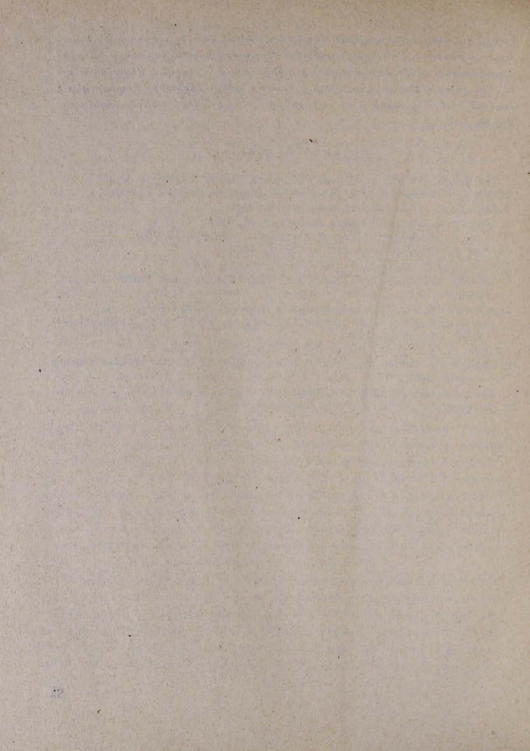
Բառտուշևիչ Ա., Երևանյանը՝ միտանական և տարբեր [Շեթսպիրյան փառատոնի արձադանըը]:-«Սովետական արվեստ», Ե., 1982, N 5, էչ 32-41:

Մելիքաերյան վ., Օրսոն Ուելոի շերսպիրյան գիշերները։-«Սովետական արվեստ», 4., 1982, N 5, էջ 55-59:

3nighyaudhzau Դ., Բազը և խեղկատակի գլխարկը.—«Կուլտուրոս Բարայ», Վիլնյուս, 1952, № 9, ζε 22-25 [դիավերեն]:

Paphy 9 ... The support by humber i .- «Ogatyaha, Unuhilu, 1982, N 38, 12 30-31 [ansub-

UGufhm Pbfurjul



# 



## Ա. ԲԱՐՏՈՇԵՎԻՉԻ ԶԵԿՈՒՑՈՒՄԸ՝ ԿԱՐԴԱՑՎԱԾ 1981-Ի ՆՈՅԵՄԲԵՐԻ 29-ԻՆ ՓԱՌԱՏՈՆԻ ԵԶՐԱՓԱԿԻՉ ՀԱՎԱՔՈՒՄ

Abreho muphubpho briph flumbnuphilipard udlift ar udbift Susanin bo Sugabilard Chւրսաիրի պիհսները։ Առաջվա նման, և նույնիսկ ավելի շատ, բեմադրում են ավանդական «Մակրենի», «Ռիչարդ Երրորդը», «Համլետը»։ Բայց սկսել են բեմադրել նաև շեցապիոլան այնպիսի երկեր, որ մեղանում բեմական ոչ մի պատմունելուն չունեն, ավելին, անգլիական phanul to phum Sugulugby to splaude Udauph tadundant guyugand to behaviand ubatujunginal t «2ab uppub», Ukuumamajana k gupajui bekuhana «2bbeh Abghenege», ibbhhuuhunny, «Shaun Rudbunhhlundan Uppubhladan Uppubhla unagung provide auformute auformute ar «Shina Upbungha»: Polaci t, Pb mju mibbin fununci t unuh fungmauhungha munundan żwywijabph dwahu i wyu dwahu, np abdhanpubpu niuwi bu ahuih nhabini ny ng zh podwapbi, huh abbe, wiw, whywhand bue at phawypands Pugg athy myy gubphujugdus upbubbphu ղիմելու պարագան անուղղակիորեն վկայում է նաև մի այլ բան՝ շեքսպիրյան ռեժիսուրայի գարդացումն ընթանում է էքստենսիվորեն-ավելի լայնությամբ, քան խորությամբ։ Անցած տասնամյակում Շեբոպիրի «գլխավոր» երկերի նյունի վրա մշակված ռեժիսորական կոնցեպցիաների աղդեցունյան դաշտն են ներմուծվում անգլիացի մեծ դրամատուրգի նորանոր պիեսները (խոսթը, Հասկանայի է, ոչ թե Հնարանըների փոխառնման մասին է, այլ թատերական շարժման միասնունյունը կանխորողող օրինաչափությունների մասին)։ Սա նշանակում է, որ Շերսպիրի թատերական ճակատագրում մինչև վերջ որոշարկվել և մոտ է ավարտման մի ամրողը շերտ, պայմանականորեն ասած՝ մի փուլ, որ սկսվել է 60-70-ական թվականների սահմանագծում U. Esponsp «Prailon & Lauphand», Lauphanp Quanup & «Ludibund» at zupachungila F. F. Laughbingh, U. Դանչենկայի, 2. Ղափլանյանի, Ռ. Ստուրուայի բեմադրություններով և նույն Չանսոյի ու էֆրոսի հետագա աշխատանքներով։ Ժամանակն է արվածը հանրագումարի բերել, որոնել ու գտնել ճետագա ընթացուղիները։ Նման նպատակի կարող է ծառայել շեջսպիրյան ներկայացումների փառատոնը։ Որթան գայթակղիչ է՝ ամբողջ երկրից մի տեղում և նույն օրերին հավարել շերապիրյան լավադույն բեմադրությունները՝ հուրախություն հասարակության և ի վերահասություն թատրոնի մարդկանց (իհարկե, նաև հուրախություն նրանց)։

«Տեատր» հանդեսը դեռ վեց տարի առաջ գրեց, βե փառատոնի գաղափարն ուղղակիորեն համապատասխանում է այն ժամանակի պահանջներին, որ ապրում է սովետական բեմական ջեթապիրականը։ Ոչ որ դրա հետ չվիճեց, բայց ոչ որ էլ գործի չանցավ։ Այդ գաղափարը մի տեսակ չէր շտապում նյունեղեն ուժ դառնալ։ Այնթան ժամանակ, մինչև այդ գործին նորից ձեռնամուխ չեղան Հայաստանում։ Նորից, որովհետև առաջին շեթապիրյան փառատոնը 1944-ին կաղմակերպվեց դարձյալ Երևանում։ Դեռ պատերազմ էր, պարեկային ժամ գոյունյուն ուներ, և ուշ ժամին անցագիր էր ծառայում շեթապիրյան ներկայացման տոմսը։ Ականատեսները հիշում են, Բե ինչպես մարդիկ փողոցում խմբված լսում էին շեթապիրյան կոնֆերանսի տրանսլյացիան, ծայրեծայր լցնում էին թատրոնների դահլիճները, ուր «Համլետն» էր ներկայացվում՝ Վաղարշ Վաղարշյանի կամ «Օնելլոն»՝ Հրաչյա Ներսիսյանի մասնակցունյամբ։ Մարտնչող երկրի մարդիկ՝ արվեստագետներ և հանդիսատեսներ, հոգեկան գորունյուն էին առնում Շեբըսպիրի ողբերգունյունների ամենահաղը մարդկայնունյունց և հերոսական պոեզիայից։ Այդ բեմադրունյունները ողողված էին մոտալուտ հաղթանակի լույսով։

«Շնքսպիրը Հայաստանում ժողովրդական հեղինակ է, շեքսպիրյան ներկայացումը ժողովըրդական հանդիսանք է դարձել»։ Յու. Յուղովսկու այս խոսքը, որ նա ասել է 1944-ի փառատոնի տպավորունյան տակ, կարելի էր կրկնել նաև երեսունյոն տարի հետո, անցած տարվա. նոյեմբերին, երր Երևանում նորից Շեքսպիրի տոնահանդես եղավ։ Ինչպես երեսունյոն տարի առաջ, այնպես էլ այդ օրերին հանրապետունյան մայրաքաղաքը հիրավի ապրում էր Շեքըսպիրով, հերկայացումներին ասեղ գցելու տեղ չկար, Սունդուկյանի անվան նատրոնի հսկայական սրանը, ուր հյուրերն էին խաղում, չէր կարողանում տեղավորել բոլոր փափագողներին, բազմունյունը շատ անպամ, հրշեջներին հուսահատունյան մատնելով, հեղեղում-բռնում էր թոլոր անցատեղերն ու աստիճանները, իսկ երբեմն ոմանք նույնիսկ նառում էին թեմեդրին՝ միանպամայն Շեքսպիրի ողով, ճիշտ և ճիշտ այնպես, ինչպես «Գլորուսում»։

Φωσδρωկան այդ խրախձանթի ամրողը մβնոլորտը վկայուβյունն էր այն թանի, որ Շեթըսպիրի ստեղծադործուβյունը միս ու արյուն է դարձել Հայ մշակույթի, հայկական թատրոնի, ժողովրդի բուն կյանթի համար. էլ ուրիշ որ երկրում կարելի է տեսնել, որ հայրերն իրենց ղավակներին շեթսպիրյան հերոսների անուններով կնցեն։

Կազմակերպիչները համամիունենական չէին կոչել այս փառատոնը, բայց ըստ էունյան այղպիսին էր այն։ Երևանյան բեմում Շեջսպիրը ներկայացրին էիտվայի, էատվիայի, էստոնիայի, Վրաստանի, Ադրբեջանի, Մոսկվայի և Լենինդրադի թատրոնները։ Փառատոնը բացառիկ հնարավորունյուն տվեց մի հայացքով ընդդրկելու Շեջսպիրի կյանքի այսօրվա պատկերը երկրի բեմերում, դատելու թատերական պրոցեսի մասին նրա ռեալ հոսանքի մեջ, նրա թռիչքների, ուժի և թուլունյունների մեջ։ Վերջիններիս վրա մենք չէինք ցանկանա այք փակել, ցանի որ մեր նպատակը ոչ ին ներրող հորհնելն է (ի դեպ, շատ հարգի մի ժանր, և փառատոնն արժանի էր դրան), և նույնիսկ ոչ էլ ամփոփիչ հաշվետվություն դրելը, այլ, հիմնվելով Երևանում ցուցադրված, որոշ (ոչ բոլոր) ներկայացումների նյունի վրա, Շեջսպիրի մեկնարանունյան ոլորտում այսօր մեր թատրոնի առջև ծառացած ընդհանուր պրորլեմներին անդրադառնալը։

Փառատընում ցուցադրվեցին նոր-նոր բեմադրված, «տաք-տաք» ներկայացումներ և մամանակի ընկացքում խամրած, պատկառելի տարիք ունեցող թատերական ստեղծագործություններ։ Դիտումնավոր թե ոչ, այնուհանդերձ, հանդիսատեսի առջև բացվեց-տարածվեց վերջին տասը-տասնհինգ տարվա շեքսպիրյան բեմական պատմության հեռանկարը, Ի դեպ, միշտ չէ, որ բեմական ոճի ժամանակագրությունը որոշվում է ներկայացումների ստեղծման աարեթվով։ 266 Վախճանդովի անվան ճապրոնը «Անտոնիոս և Կլնոպատրան» բնմադրեց վաճսունականների վերջին, սակայն այս ներկայացման վեհազդու նատերայնունյունը փառատոնում «լիազորված» էր այն ավանդական «մեծ ոչի» անունից, որի դեմ ընդվզեց 60-70-ական նվականների ռեժիսուրան։ Համակված «կոպիտ Շերսպիրի», «անարցունը Շերսպիրի» գաղափարով, ռեժիսորները դեն նետեցին ռոմանակկ մեկնարանունյան ավանդույնները, երբեմն՝ ավելորդ տաբարյունունյամբ։ Շերսպիրն սկսեց խոսել բրեխայան գպրոցի ռացիոնալիստական «կոշտ» լեղվով, ավելի ճիշտ՝ այնպես, ինչպես պատկերացնում էին այդ դպրոցի լեղուն։

էստոնացի ռեժիսոր Խսդո Նորմետը «Ակն ընդ ական» պիեսի բեմադրությունը (1979 թ.) ուժել է մաթեմատիկորեն տրամաբանված նույն եղանակով, որով մի ժամանակ, վաթառնականների կեսերին, Վոլդեմար Պանսոն մեկնարանել էր «Համլետը»։ Նորմետը Շեթսպիրի «պրորլեմային» (սոսկ անվանապես կատակերգության ժանրին պատկանող) պիեսը բեմադրել է իթրև բաղաքական դրամա։ Վիթխարի Տարթ տարածության մեջ, որից, չնայած բոսորագույնին, ամավոր սառնություն է փշում, անողոք հետևողականության ժավալում է մի պատմություն ամավոր սառնություն է փշում, անողոք հետևողականության ժավալում է մի պատմություն անտին, թե ինչպես գաջը դրաված և դրանում է լկտի բռնապետության անդեմ մեջենային ծառայադրած մարդն անկառատկելիորեն դառնում է լկտի բռնակալ։ Պյառնուի թատրոնի ներկայացման մեջ Դուքսը մամանակավորապես իշխանությունը ղիջում է կոմս Անջելոյին ոչ թե պարդամիտ դյուրանավատությունից, նույնիսկ ոչ էլ Անջելոյին փորձելու նպատակով, այլ ավելի շուտ կարծես իրեն և նրան ապացուցելու համար, որ պետության մեջ դործերի ընթացթը կախված չէ այն բանից, թե ով է նստած գահին (գահը բեմում կառափնակոմղ է՝ վրան ալ կարժիր ծածկոց, սփոոցի նման. միաժամանակ դա ատյանի սեղան է)։

Բարինաջող ֆինալը, որ, ի դեպ, բավական պայմանական է նաև պիհսում, ռեժիսորը վնռականապես կասկածի տակ է առել. երբ դործող անձինք ճեռանում են բեմից, վերջին բանը, որ իրեն է դամում մեր հայացքը, նույն կառափնակոնղն է՝ մեջը մեխված տապարով։

Ներկայացման տրամարանությունը չափից գուրս հետևողական է։ Նրա մտահայեցողական թնույթը վաթսունականների վավերագրական գրամայի ոգով է և ոճով մեղ ասես թեորեմ են ապացուցում։

Αυημεωίων կηεριρή խաղը, անսանմանափակ իշխանության մեխանիզմի աշխատանջը և նույնիսկ պատմությունը մաջրամաթուր հղարելի, որի պատվի դեմ հանցափորձ է կատարում րոնակալը,—սրանը դեռ ամեն ինչ չեն Շեքսպիրի պիեսում։ Պակաս կարևոր չէ շեքսպիրյան Վիեննայի՝ կավատների, անառակների ու դողերի, այդ բոլոր Լուցիոների, Բեռնարզինների ու Պերեսպելաների քաղաքի աղտեղի և պանունադեղ կենցաղը, որ անմնացորդ լուծված է ռեժիսորական կոնցեպցիայի թորած ջրում։ Այսպես, Դանիճը, որ պիեսում գրոտեսկային ֆիդուր էչ բեմում ներկայանում է իրրև էտատիղմի չարագուշակ այլարանություն (կարմիր դիմակով չի համապատասխանում կատակերդական այն տեքստին, որ դրամատուրդը դործող անձին ասել է տալիս։

Մինչդեռ վերուստ սահմանված նորմերի մեջ տեղավորվել չկամեցող կենցազը չափեց դուրս էական ինչ-որ բան ունի Շեջսպիրի համար և նրանց համար, ովթեր վեռում են թեմադրել մայր Պերեսպելան՝ իրենը։ Ամենից լավ դա հասկացել է Բերթոլդ Բրեխտը, ի տարբերություն այն «բրեխտականների», որոնը «շիլլերականացնում» էին իրենց ուսուցչին, այնպես, ինչպես «Հիլլերականցնում» էին Շեջսպիրին։

ատչայասքվյան։ Ասերևա Ոասւհսւայի, աշխահչն մանդաներ «Աիշտև ըևտևմես» շգրվին մաստեկ արմաւդ։ Աստկավելու արվար կաահարի րբնվամանուցն է, չառնվար հվակարրրեն մետւղապուհմիավար Ասերևա Ոասւհսւայի, աշխահչն մանդաներ է, չառնվար ետևցնամաս։ Ասերևա Ոաստես։

Վրացական «Ռիչարդի» հակառակորդները՝ վրդովմունքով, բաղմաթիվ պաշտպանները՝

267

shugdarboad would bu. Be abdhuapp Thoughph pratify press is properly the product the path Shuputablende Com ha, ya milapute te the Sudamamulawand poulater Buten Umarրուայի հերկայացման մեջ նմանությունը Բրեխտի հետ առաջ է գալիս այն բանից, որ ռնժիսորը Շերսպիրին նա է տանում դնպի նրա ակունըները՝ ժողովրդական թատրոնի էսթետիկան, որին շատ է պարտական նաև գերմանացի դրամատուրգը. Թատրոնը շեջսպիրյան պիեսի իրադարձու-Binibibphu ni հերոսներին նայել է ժողովրդական աշխարհղդացողուBini դիտանկյունից, որ Տետեողականորեն արտահայտված է հրապարակային թատերաթեմերի ազատ, կոմիկականորեն «իջեցված» ոգու և ոնի մեջ։ Ծվատված, տեղ-տեղ՝ «խանձված», «արյունոտված» տեսք ունեang philip dipplouph aufamuh mupudanis (bhuphi V. Cilutab), houp hahapa pabud, abaais են մարդկանց ճետ շատ ընչ նմանություն ունեցող ինչ-որ արարածներ, ասես Բոսխի կտավներից реша Арьайыр, Фациартури тушина аңбир, Артщиртинури Атиритириыр Ардана арашинин "աննեկեցուցիչ «դևեր»։ Կաղիկաղ քայլող, կողքից կողք աննոռնի լընկաող, սուր կռկոացող Հայնով արարած է Ցորբի դբսունին (Մ. Թբիլելի). պատանական չէ, որ նրանից է ծնվել այլանղակ չարագործ Ռիչարդը։ ԱՏա և ղառամախտով բոնված էդվարդ թագավորը (Մ. Մախարաձև)-Abey Sweduhu agus hugadh Saeffarg www.dacswund, hww.anpf 2d2Swgan ebowund, wudhu այցերով ու ծուռաիկ ոտցերով։ Մարզարիտ թագունին, որ ինքը Մանն է,-սպիտակ ներկով շպարված դեմքով և մուդ գույնի հաղուստներով, նման չարագույժ թոլունի։ Ռամազ Չխիկվա-Abb Phympy & numbeh blumpughen gehbi & ghouph desmifind wabb ah baniligs Com gbբասանի,-և տոնավաճառային բեմաճարթակի տեսակետից,-բոնակալությունը չի կարող վեճ լինել, չարագործությունը չի կարող ստոր ու այլանդակ չլինել։ Ռուսթավելու անվան թատրոնի redned fipunge Suugeu & quifu humaibaujuh any zhubi Suque, uuhuju uja zhubin dudhand t ab zupwubbu spuzh awpabu, ap wojadiwih wuzupe wiebo ach at saighwawahhh կապույտ շրթնունքներ. Ռիչարդն Աննային համբուրում է այնպես, ասես ծծում է նրա արյունը։ Այդ հղեռնագործն ու խեղկատակը ողբերգական անձնավորություն չի դառնում նույնիսկ

Ներկայացման հենց սկզբից Ռիչարդին բայլ առ բայլ հետևում է հրեշտակային ճերմակ Sungacumand ababaghumbu of mummuh' Apzonung (U. bhamzbih), aph abash & Shumand funցում բռնակալին։ Բայց նա էլ, բեմում ծավալվող արյունալի պատմության բոլոր գործող անձանց նման, զոք է դառնում աշխարհը համակած իշխելու մոլուցքին, չի կարողանում դի-Awiwy n. չենթարկվել թաղի ճաճանչին (այն, ինչ գործող անձինք ճաճանչ են համարում, իրականում ողորկված թիթեղի աղոտ փայլ է,-տենչալի թագը, հատակին ընկնելով, ծլնգում է պահածոյի դատարկ տուփի պես. այդ գրոտեսկային հնչյունը խիստ համապատասխանում է ներկայացման «իջեցված» - իրոնիկ ոճին)։ Այցերը հառած թագին, \_ ճիշտ այնպես, ինչպես մի ժամանակ՝ Ռիչարդը,—պատանի թագավորը դանդաղ, աստիճան առ աստիճան բարձրանում A վերին Տարթակը, ուր թիլ առաջ նրա նախորդն էր կանդնած, բարձրանում է նույն պարդամետthugudan boudzoneljub bbpen, no negbygned to Apunght with wigud pad soubshar Uhudendubung bargo ahffand i poant zweddard bolqummuye, ar borgungana i bordarddy perk Ռիյարդի կրկնակ, իրրև նրա Տապիտության անձնավորում (այս դերը, ինչպես և էդվարդ Թագավորի դերը, խաղում է Մ. Մախարաձեն)։ Ցատկոտելով, նա գալիս է դեպի բեմեզրը՝ ծաղրական աչրով անելով հանդիսատեսներին, իրը, ահա՛, Ռիչմոնդը՝ այդ ձյունափայլ պաmubjuht ti ajnubbphg judr 25:

Բոլոր նրանը՝ Թագավորներ, ասպետներ, բարձրատումիկ տիկնայը, պարոնայը և ծառաներ, տերեր ու Հպատակներ, բոլոր-բոլորը մարդասպաններ են ու մատնիչներ, դավաճաններ ու դաշիճներ՝ ավելի կամ պակաս շաջողակ։ Նրանը մեջ և ոչ մի մարդկային բան չկա։ Իշխանության Համար պայրարը, որով բռնված են նրանը, ներկայացման մեջ նման է ապակե անո-268

Բայց, ղարմանաղի բան, վրացական «Ռիչարդում» ճնշող սահմոկանթի կամ սարկաստիկ մռայլունյան ճնար անդամ չկա։ Ժամանակակից դաժան դրոտեսկը ներրուստ լուսավորված է և արդարացված ժողովրդական հանդիսանթի, հրապարակային ղվարճանթի հաղթական տարերբով, որ ղերծ է ավելորդ ղղայականունյունից, լի է կյանթի բերկրառատ ուժով։

Ներկայացման մեջ ակնառու են զուգորդումները Բոսխի, հյուսիսային Վերածնունյան կերպարների հետ։ Բայց ավելի կարևոր է մի այլ բան՝ Ռուսնավելու անվան նաարոնի «Ռիչարդի» բեմական լեզուն հաղարավոր նելերով կապված է վրացական ֆոլկլորի պոետիկայի, վրացական ժողովրդա-հանդիսանջային ավանդույնների հետ։ Ստուրուայի «Ռիչարգ Երրորդի» համաշխարհային հաջողունյունը ներևս արդյունըն է ոչ միայն այն բանի, որ բեմադրունյունն արված է «համաշխարհային մակարդակով», այլև ամենից ավելի այն իրողունյան, որ ներկայացումը խոր արմատներ ունի աղղային հողում, ժողովրդական մշակույնի մեջ, որից կարըված լինելու վիճակն այնպես հիվանդադին է ապրում ժամանակակից Արևմուտթի արվեստը։

Ռուսնավելու անվան նատրոնի «Ռիչարդ Երրորդը», ինչպես ասացինը, ողրերդունյունը դրոտեսկի փոխակերպող, հակառոմանտիկական ոճի բարձրակետ է, պսակ։ Ոճի հնարավորունյուններն օդտադործվել են մինչև վերջ, մինչև ծայրաստիճան, և դրանով իսկ սպառված են» ենն ռեժիսորը շարունակի ըննանալ այդ ուղիով` իրեն կեննարկի կրկնվելու, նույն մոդական շրջանում պատվելու վտանդին, շրջան, որի մեջ շարժվում-դառնում է 60-70-ական նվականների շերսպիրյան ներկայացումներից շատերի դործողունյունը — Ռիչմոնդը կրկնում է Ռիչարդի, Մալկոլմը՝ Մակրենի, Ֆորտինրրասը՝ կլավդիոսի ուղին, և ամեն ինչ վերադառնում է իր շըր-

«Դաժան Շեջսպիրի» կողմնակիցները Հաճախ անդգա են նրա պիեսների բանաստեղժական կողմի Հանդեպ։ Նրանց ներկայացումները սովորարար Հատկանչվում են մոլի և Հետևողական արողակղմով։ Նրանց պատրաստ են պոեղիան նույնացնել օպերային ջաղցրմեղցրության ե Բատերական Հնավանդ էֆեկտների հետ։ Պետջ է խոստովանել, որ Բատրոնը ժամանակ առ ժամանակ հիմց տալիս է դրա համար։ Իրկուտսկի Բատրոնում «ՄակրեԲի» բեմադրության մեջ երեջ վՀուկի փոխարեն Հանդիս է դալիս «նախադուշակ ջույրերի» մի ամբողջ կորդերալետ արադույն տրիկոներով զգեստավորված, նրանջ ամենադայթակղել կերպով դժոխային ուժերի ուտ են կատարում։ Ջորավուն-ակադենիական «Հուլիոս Կեսարում» (Ուպիտի անվան Բատո թանիանում է սանդուղջով և, Հասնելով կատարին, վերևից էֆեկտավոր կերպով երեսնիվեր ընկնում է ներջևում կանդեած դավադիրների ձեռջերի վրա, ընդ որում բեմաշարթակն այդ պահին ողողված է արնադույն լույսով։ Հասարակությունն «ախ» է անում և դաշկինը Բերացեսն ափերով, որ դույղն ինչ կապ չունեն պիեսի խոսջի հետ։ Ըստ էության, Կեսարն այստեղ, հետ սարութ, հետո, պիտի ոտքի ցատկեր և աներ այն, ինչ կրկեսում «կոսպիրենետ» են ան-

«Դժոխային» և այլ կարգի էֆեկտներին, ոճի սիրունունյանն ու ռոմանտիկ մշուշին 60—70ական Յվականների ռեժիսորները ձգտում էին հակադրել հստակ տրամաբանունյունը, սնափ հավաստիունյունը, մանրամասները, կյանքային ճշգրտունյունը։ Նրանք սիրում էին կրկնել

269

Վեռելով բեմադրել Դանեմարբի իշխանի մասին պատմող ողբերգությունը, Երևանի դրամատիկական թատրոնի երիտասարդ ռեժիսոր Արմեն հանդիկյանը չի ձգտել պարդ ու հասարակ բացատրություններ գտնել «Համլետի» առեղծվածների համար։ Նա ցանկացել է հաղորդել պիհոն պահատանան խանչեսուներուներուն անորդություն անորդություն հարդանություն հարդանություն հարդանություն հարդանո խաղուշակ հրադների, Հոդեպայծառացումների պոեղիան։ Ռեժիսորը հենվել է ոչ թե հին ռոմանաիկների՝ արվեստում խորհրդավորի մեծ վարպետների փորձի, այլ ժամանակակից պոեզիայի և առանձնապես կինեմատոգրաֆի պայմանական-ղուգորդական տեխնիկայի վրա։ Պլասաիկա՝ մերթ դանդաղեցված-սահուն, մերթ բուռն քառսալին, ձայներ, կաթիլը ստորերկրյա այրի խուլ լռության մեջ, ուր Համլնաին տանում է Ուրվականը, անտեսանելի հոր տենդագին 22 անջը, անորող շրշյուններ, խոշտանգվողների հեռավոր աղաղակներ, ֆլեյտայի թախծոտ ծոpach befung,-win undbug phaned umbydaed & aligna-whipmufuh of iffungana, are gunalage t ihund Ludibur. Ont hinfunna filand t pupt, pungpudate at facturday. Upunga danphuhbydud & y undahnuh sunahuugad, an garpu bi umanus u garpu fazaris stad ar chapp, նեղլիկ ու լայն, պղնձապատ ու փայտն դոննրից, սողանջներից։ Համլնան այստեղ զուր է նրաղում միալնության մասին, բավական է նա արտասանի՝ «լինել թե չլինել», որպեսզի փորթիկ պատուճան բացվի պատի մեջ, և այնտեղից ճայտնվեն էլսինորցիների աճավոր կերպարանը-Shpp:

Այս էլսինորում, «առանց բացառության, ջանադիր «դերասաններ» են։ Պոլոնիուաը փութեռանդորեն փորձում է իր խոսակցությունը Համլետի հետ՝ բոլոր երանդներով կրկնելով. «Ի՞նչ եց կարդում, տեր իմ»։ Կլավդիոսը «մկան թակարդ» տեսարանում ծիծաղի համար Համլետի առջև խղճի խայթի վիճակ է խաղում (իրը ներկայացումն աղդել է վրան), գլուվսն առնում է ափերի մեջ, թատերականորեն հեկեկում, իսկույն էլ սկսում գրջջալ՝ մատը մեկնելով իշխանի կողմը—դու հույսդ դրա՞ վրա էիր դրել, երեխա՜,— և աղաղակում է հաղթական՝ «ճրա՜գ, ճրա՜գ...»։ Օֆելիային Համլետի հետ հանդիպման են նախապատրաստում այնպես, ինչպես դերասանուհուն են պատրաստում բեմ ելնելուց առաջ՝ հանդերձավորում են, դրիմ անում։ «Ողջ աշխարհն է կատակերգություն խաղում», բացի իրենց արհեստի պղծումը ցավով տեսնող դերասաններից և Համլետից, որի համար նողկալի են սուտն ու կեղծիրը։

4. Մարյանը Համլնակ դերը խաղում է այնպիսի անձնվիրությամբ, ասես վերջին անդամ է բեմ դուրս եկել և այլևս երբեջ իրեն թույլ չեն տա Դանեմարջի իշխանի հետ անցնել նրա չարչարանաց փառաշուջ ուղին՝ առաջին մենախոսության մեղմ կշտամբանջից, հուսահատության ունայնացնող բռնկումների միջով, երբ Համլետը մոլնգին ու ապարդյուն ղարկում, ղարկվում է մեկեն ամայացած էլսինորի փակ դռներին, դեպի ֆինալի անդրաշխարհիկ հանդսատությունը, երբ իշխանը չղղալով այլևս ոչ ուրախություն և ոչ էլ ցասում, սուրը դանդաղ խրում է վերջապես «մկան թակարդն» ընկած թաղավորի մարմնի մեջ։

Փառատոնում ցուցադրված հայկական ներկայացումների, այդ թվում և «Համլետի», գրլխավոր դասն այն է, որ դրանը վերականդնում են շեքսպիրյան պոեզիայի և շեքսպիրյան կրթի 270 իրավունըները։ Բայց սա հաընկաց չէ դհպի կեղծ ռոմանտիկական դեկլամացիայի ավանդույթը։ Հայ ռեժիսորները շերսպիրյան ներկայացման պոհղիայի ակունըները որոնում գանում են ոչ թե բնմադրության պերձանթի, այլ խորքային փոխարերականության մեջ, որ հատուկ է Վերածնու-Բյան դարաշրջանի դրամատուրդին և, տեղին է ասել, մոտ է «Սասունցի Դավիթ» ու նարեկյան ողբերդական ընարերգություն ստեղծած ժողովրդի գեղարվեստական ավանդույթներին։

Կարմիր և սպիտակ վարդերի մրցակցությունը քիչ է Տիշեցնում ասպետական դինախաղ, Դատ ավելի նման է խոհանոցային խառնակչության, իսքբակային գզվոտոցի, որը սակայն, իր ուղեծրի մեջ է ներքաշում շատ ու շատ մարդկանց, որից տուժում է ամբողջ երկիրը, և թընդյունով նորանոր խաչեր են տնկվում հողում։

Ներկայացման մեջ Հենրի Վեցերորդը բաց գույնի հաղուստով է, անխարդախ է դեմջը, հայացքը՝ վշտալի տարակուսանքով ու լուռ կշտամբանքով հառված աշխարհին։ Վերջին Լանկաստերի պատմունյունը սովորաբար խաղացել են իբրև կամադրկունյան դրամա (խոսքն անգլիացի դերասանների մասին է, մեղանում սա պիեսի երկրորդ բեմադրունյուն է միայն)։ Ա. Խանդիկլանը ոչ Եե կամադրկունյան դրամա է խաղում, այլ անդորունյան ողբերդունյուն. նրա հերոսն ուժ չունի, հնար չունի բռնելու իրար սպանող մադկանց ձեռքը, փրկելու արյունանանանա երկիրը, «Համլետ» բեմադրած ռեժիսորի փորձը չէր կարող անհետ անցնել Հենրի խաղացող դերասանի համար։

Հαյակապ դերասան Ալան Հաուարդը՝ Հենրիի դերակատարը Շեջսպիրյան Թագավորական Թատրոնում, իշխանությունից հրաժարվելու՝ Բագավորի պատրաստակամությունը բացատրել է այն աշխարհից հեռանալու տենչով, ուր «ճշմարտություն չկա»։ Հայկական ներկայացման մեջ Հենրիի համար գահից հրաժարվելն ապանդը կասեցնելու վերջին հետրավորությունն է։ «Դու պետջ է դադարեցնես պատերապմը»,—Բագավորի այս խոսջը, որ նա ասում է Գլոստերին, հնչում է անսպասելիորեն հաստատուն։ Սա «խառնակության և չարիջի աշխարհին» նետված մարտակոչ է, որին հետևում է անհապաղ պատասխանը՝ պարզ հաշվեհարդարը։ Եվ Ռիչարդը, իսովաղելով թագավորին, Բեղյունով գետնին է մեխում ևս մի խաչ՝ Հենրիի գերեղմանի վրա։ Սապատավոր այգ չարագործը ծանրութենն է անում իր ծրագիրը,—մենջ գետենջ, թե ինչ ծրագիր է դա,—լիակատար միայնության մեջ, դերեղմանոցում։ Գերեղմանները, ջիրմախաչերը գուրս են մղել մարդկանց՝ նրանց տեղը բոնելով։

Ղափլանյանի շեջսպիրյան նատրոնը չի երկնչում պանետիկ և ղանդի ղողանջի պես հնչեղ կերպարներից։ Նրա փոխաբերունյուններին հաղվադեպ է սպառնում իլյուստրատիվունյունը, ջանի որ դրանջ ոչ նե հմուտ վարպետի հորինվածջներ են, այլ բխում են աշխարհը դույների մոլեդնունյան և կրջերի եռջի մեջ տեսնող արվեստադետի անհատականունյան բուն էունյու-Նից։ Այս բանն առանձնապես ակնառու է նրա «Կորիոլանում»։

Նախքան Մոսկվայում Սունդուկյանի անվան Բատրոնը կցուցադրեր այս ողբերգությունը, մոսկովյան հասարակությունը «Կորիոլանը» տեսել էր միայն մեկ անգամ (եթե չհաշվենք «Կոբխոլանի» բրեխտյան վերամշակումը), «Վանեմույնե» Թատրոնի հյուրախաղերի ժամանակ, Կաարել Իրդի բեմադրությամբ՝ Սա խելուցի, դասականորեն կանոնավոր և փոթր-ինչ սառնավուն ներկայացում էր, որ բրեխտյան հստակությումբ մերկացնում և ի ցույց էր դնում Հռոմբլաղաքական պատմության դսպանակները. հոնրապետության բայքայումից ծնունդ առնելու պատրաստ դիկտատուրայի մասին խոսք էր գնում չոր ու ցամաք պրողայի լեղվով.

Հրաչլա Ղափլանլանը բեմազրիլ է բոլորովին այլ բնույթի ներկայացում՝ կրքոտ ու դիշամիկայով լի։ Նա բեմում ստեղծել է դեռ չկայունացած, դասական ձևեր չստացած մի աշխարհ, ուր անկարույց, չքմեղված կրքեր են եռում, ուր պատերաղմը բի՞ների տակ է, իսկ իշնամի երկրները՝ երկու քայլի վրա, ուր մարմարի փոխարեն ամրոցների ծանր երկաթե վանդակներ ենք տեսնում. կամ հնամենի կիսաբարթարոս Հոոմն է սա; կամ անգլիական միշնադարը։

υπρέδ ԱրրաՀամյանի անձնավորմամբ Կորիոլանը բարձրամիտ պատրիկ չէ, այլ կոպտավուն-պարդասիրտ ռաղմիկ, ավելի շուտ՝ ղինվոր, ջան ղորավար։ Թվում է, նրա ջամահրանքը ամբոխի հանդեպ ոչ թե արիստոկրատական գոռողություն է, այլ ավելի շատ ղինվորական մարդու անթարյացակամություն «ջաղաջացիական» աղմկալի և անկարգ կյանքի նկատմամբ։ Նրա մաթմինը՝ վիթարի ու թեթե, լի զորեղ նրբագեղությամբ, նրա առաձիգ ջայլվածջը՝ միջա զգույշ ու զգաստ,-ամեն ինչ ստեղծված է մարտի համար։ Կորիոլանի մենամարտը Օֆիդիոսի հետ (Խ. Նաղարհթյան) նման է հին հռոմեական գլադիատորների գոտեմարտի կամ, եթե կուզեջ, ժամանակակից պրոֆեսիոնալ բոնցջամարտիկների մրցապայքարի. ահա նրանջ պտույտպաույտ են անում բեմում, աշխատում գտնել հակառակորդի թույլ տեղը՝ կայծակնային տապալող Հարված հասցնելու համար, իսկ զինվորները, կտիված երկաթե վանդակներից, տաջանում են, ջաջայերում, ինչպես մարդառերները մրցամարտի ժամանակ։

Գատերազմը Կորիոլանի արհեստն է, խաղաղ կլանգում նա անելից չունի, այստեղ նա իր տեղում չէ և վտանգավոր է, ինչպես առյուծը ցաղացի փողոցում։ Այս Կորիոլանը հեռու է դիկտատորական պատվամոլունյունից, նա չի ձգաում ցաղացական պայցարի և, նվում է, դրանից այնցան էլ գլուխ չի հանում, չի ուղում կեղծել ու չի էլ կարող, ընդունակ չէ դրան։ Ջինվորականիր ուղղամիտ պարղունյամբ նա փչացնում է բոլորի խաղը, տրիբունները նրա դեմ են հրահրաւմ ժողովրդին, պատրիկները նրան այնցան էլ ջերմեռանդորեն չեն պաշտպանում, պարղվում է, որ նա պիտանի չէ Հռոմին, և արտացսում են նրան։

Շեջոպիրի Կորիոլանը, ինչպես սովորարար հասկանում են այս կերպարը, արտաջոժան մեջ չի վշտանում հայրենիթի կորստյան համար, այլ սոսկ ցասումով է լցվում նրա հանդեպ։ Այդ Կորիոլանի համար պետությունը հենց ինջն է, Հռոմը չի արտաջոնլ իրեն, ինջն է հռոմեացիներին դրկել իրեն տեսնելու և իր սխրանջներից օգտվելու երջանկությունից. «Ծս եմ ձեզ վանում»,-նետում է նա պլերեյներին։ Սունդուկյանի անվան թատրոնում Կորիոլանն սկսում է հայրենիջից բաժան լինելու ցավն զգալ հենց այն պահին, երբ կորցնում է հայրենիջը. «Ծս եմ 272 Δόη ψωύπτιο, — τητιά ξ ύω πιδωμπιβμού όδο, δόδωψ' άββύ ρόδπτά, և ωμη ψωύρ δόο άβωμυπιβμού և δοτασωδωσταβμού ψωι «Չστύδα δωμοδύρο, μουδά δύσχύος, βύρα δα βύδ δύδιο, σαυστά ξ ύω μοσιμαδωμύ, δήτραζ, τμοτία όσο ξ εύψωδ, δωμό δος στασωμωύρι Ωσράς σωραβύο μοτωρβίου ζ δοτημό, μου μαραδοτά βρόυ δα το διάμοση δατάμαν σωμής: Ορο Φρύωμου σωυθμαοματία τη δοτμαθό ωμη δρότο, ύπομη το διάμου στασωμάτιση ματά το διάτου το ποροματικό το διάμου το διάμου το διαδο το διάμο το διάτου το διά το διάτου το ποροματικό το διάμου το διαδομό το διάτου το διάτου το διάτου το διάτου το διάτου το ποροματικό το διάμου το διάτου το ποροματικό το διάτου το διαδιάτου το διάτου το διάτου το διάτου το διαδιάτου το διάτου το διάτου το διάτου το διάτου το διαδιάτει διαδιάτου το διαδιάτου το διαδιάτου το διαδιάτου το διαδιάτου το διαδιάτου το διαδιάτει διαδιάτει διαδιάτει διαδιάτει διαδιάτου το διαδιάτει στο διαδιάτει στο διαδιάτει στο διαδιάτου το διαδιάτει διαδιάτει διαδιάτει διαδιάτου το διαδιάτει στο διαδιάτει στο διαδιάτει στο διαδιάτει διαδιάτει διαδιάτει στο διαδιάτει διαδιάτει στο διαδια στο διαδιάτει στο διαδια στο διαδιάτει στο διαδια στ

«Ջոն արջան» Խորեն Արրահամյանի բեմադրած շեջսպիրյան առաջին ներկայացումն է։ Սունդուկյանի անվան թատրոնը «Ջոն արջայում» զարգացնում է «Կորիոլանի» թատերական գաղափարները։ Միաժամանակ Խ. Արրահամյանը պատրաստ է եղել հաշվի առնելու նաև այն ոճի փորձը, որին պատկանում էր Վոլդեմար Պանսոյի «Ռիչարդ Երրորդը» և պատկանում է Ռորերտ Ստուրուայի «Ռիչարդ Երրորդը»։ Սակայն, յուրացնելով ուրիշ ռեժիսորների փորձը, Խ. Արրահամյանն ստեղծել է բացառիկ ինջնուրույն և ինջնատիպ մի գործ, մի ներկայացում, որ կծու գորահսկի և նշմարիտ ողբերդության սահմանադծի վրա է։

Πόδημαρα δεραφήρή ρηπύήψη απόδηταιβιώδ σωσωύωψη όω է σωύαιά ζωσιαιρουιμόδομη ματοροί και ματό ματό ματό ματοροί ματοροι ματοροί ματορο ματοροί ματορο ματοροί ματοροι ματοροί ματορο

Ջոնին շատապով,— արարողունյուններ սարջելու ժամանակ չկա, դեմը պատերազմ է,— Ոագադրում են մի անդամ ևս։ Երա արածը միայն այն է, որ ընդունում է օծումը՝ առավոտյան լվացվելու պես մի բան։ Երան Թագադրում են ուղղակի անարգանջի սյան մոտ, սյանը շան նման երկար Ռոկով կապված է խեղկատակը և շան նման էլ հաչում է ֆրանսիական դեսպանի վրա, որ եկել է պատերազմ հայտարարելու։

Ներկայացման մեջ պատերաղմը ցուցադրված է իբրև խեղկատակային և ամավոր մի դործողունյուն. գինվորեերը երկտր ու ձիդ աղաղակով,—այդպես մրցամարտն սկսելու պամին դոռում են կարատերատները,— ծանր սրերը մեկնում են առաջ, և սպանվածներն անմիջապես Ռափվում են կույա-կույտ, ջարդոտված տիկնիկների պես։ Սակայն ռեժիսորը գիտի՝ բանը մենց այն է, գժբախտունյունը ճենց այն է, որ ոչ նե տիկնիկների, այլ մարդկանց մասին է խոսջը, որ ջեջսպիրյան աշխարմում ոչ նե տիկնիկներ, այլ մարդիկ են կործանվում։

Անցած տասնամյակի դաժան գրոտեսկները՝ Պանսոյի և Ստուրուայի ներկայացումները, ցավ չունեին իրենց մեջ. թեմում իրար կոտորող «Տրեշները» ոչնչով նման չէին մարդկանց,

273

εωιη «δύη ύρωύ» έλύ σμωμι μούστη (ηδαιστή εναματικά ματικά ματικά ματικά ματικά ματικά ματικά ματικά ματικά μα ματικά ματικά

Gbguuhpjuu gpauhhhu suj akthunpp umupuu t suuhunpti. Phi bu duanid duunidubp, upuug shmuudaanid, paunid, umuunid bu ahudappe, undu Pelijalih «Lung duuhuuga nuunhhu t dhpuuhbuauugud, umuunuu tu anguuh duu jaibh shmuau ppuapanifiniuha shm, umuuhuu dh muunguda umuunuu duuhangu tu angu dhuunpuh dupauuumuubuppe, duu umu tupug uudaba ansher, apau tupuguau (Shibu, Ph hu uuaaanifimit daspeh upuguudubpe, apau, puu ahuhu, haadaadaad fuuna duuhu shuuu tupuga (Shibu, Ph hu uuaaanifimit daspeh uuguudubpe, apau, puu ahuhu, haadaadaad (Shibu, Ph hu uuaaanifimit daspeh uutuudubpe, anau, puuduh hu duaadaad (Shibu, Ph hu uuaaaaifimit, afti uutu tupuunutubpe, uuu uhuuh, haadaadaad Phuma Alaanabh shuuuunuu tupuda huunaabbahu uunuaaadaba, aina dh uutuu tubaadaababa sharaadaa.

Մարտի տեսարանում բեմի խորթից առաջ է կարկառվում մի փայտամած, վրան՝ պարկացու կտորից գորշ Հագուստներով տղամարդիկ, կանայք, երեխաներ՝ տխուր, ոգեշունչ դեմքերով։ Լսում ենք, նե ինչպես են նրանք կամացուկ երգում.

> ինչ եք անում, մի պղտոշեք մեշ կյանքը, ինչ եք կովում, դեռ կովելուց այս կյանքը չի շանել...

Այս խոսջերը, որ չկան պիհսում, թատրոնը համարձակորեն վճռել է ներմուծել շեթսպիրլած տեջստի մեջ. դրանց առկայությունը շատ կարևոր է եղել ներկայացման փիլիսոփայության համար։ Այդ մարդիկ զուր են խաղաղության կոչ անում, բայց և այնպես նրանց ձայնը՝ չարին հակադրվող ուժերի հայնը, լոելի է դառնում՝ նորից ու նորից հնչելով ներկայացման բաղմաձայնության մեջ։

νομ βλεμβοβ"δ է βάρμ` Ջոն արջան։ Չէ՞ որ, βվում է, կասկած չկա, որ կեղտի և արյան աշխարհը նրա աշխարհն է։ Գուցե Հերովդես Թագավո՞րն է նա։

Οπο Սարդայանը շեջոպիրյան արջայի դերում արադիկոմիկական ոճի, հոգերանական դրոածոկի հաղվադյուտ, օրինակ է տալիս, ոճ, որ րեմական կյանջի յուրաջանչյուր պահի ծայրադույն լարվածության արդյունջն է։ Նրա հերոսը և՛ սարոափելի է, և՛ ծիծաղելի, Երբեմն թվում է, թե խելադար է նա՝ բորբոջված հայացջ, դղդղված ալենատն մաղեր, խուպոտ ձայն։ Նա ամբողջովին տենդալի ռիթմի իշխանության տակ էլ Մի վայրկյան նստում է դահի ծայրին, որպեսլի իսկույն էլ նորից պտույտ-պտույտ դա սրընթաց շարժումով։ Նրա արարջներն անհնար է կանխաղուշակել. թվում է՝ ինջն էլ չգիտի, թե իրեն ուր կմղի գործելու մոլուցջով հոդին կրծող դեր։ Դերասանը չի ձգտում իր հերոսի արարջներն խիստ հետևողականություն հաղորդել, «խարակտեր» ստեղծել այդ հասկացության ավանդական առումով, իրրև խոհամտորեն ըմբոռնված ու իմաստավորված կոնցեպցիա։ Բայց սա չի խոսում այն մասին, թե կերպարը հեու է հոդերանական ճշմարտությունից։ Ընդհակառակը, դա վկայությունն է այն բանի, որ դերասանի խաղում, ինչպես և Շեջոպիրի պիհսում, առկա է ամենախոր և ժամանակակից բնույթ ունեցող պոիխոլոդիղմը, Հողու գործուն կյանը, որ ընդելիմանում է ամենայն հաշվարկի։

Ջոն արջային համակած անընդհատ շարժումն անսպասելիորեն կանգ է առնում լրիվ ընթացջի պահին, երբ մահից առաջ հանկարծ հասկանում է անիմաստությունն այն թոհուրոհի, որին նվիրել է կյանջը։ Հոգեվարջի պահին հերոսի թախիծը և ուշահաս մաապայծառացումը Սարգըսյանը հաղորդում է բարձր ողբերգության լեզվով։ Վերջինը, ինչ մնում է մեր հիշողության մեջ, վշտալի խոշոր աչջերն են մի դեմջի վրա, որ զարմանալիորեն տոգորվել է ոգեշունչ խաղաղությամբ։ Ջոն արջան այլևս չի պատկանում անհավատության ու բռնության աշխարհին։

60—70-ական Թվականների Թատրոնում ձևավորվեց շեցսպիրլան ներկալացման առավել կամ պակաս կուռ տիպավորում։ Մեր ժամանակն ասես չի շտապում մշակելի իր ավարտունությամբ նախորդի հետ բաղդատելի նոր սխեմա։ Այստեղ կարելի է տեսնել Բատերական պրոցեսի ղարդացման մեջ ներկա փուլի անցումայնության նախանշանները։ Իսկ դուցե և Բաջուն ընդդիմություն դերկոնցեպտուալ ռեժիսուրային։ Այսօրվա Բատրոնն ավելի շատ հակամետ ξ ωύպատվար լինել բեմական աարբեր ձևերի, տարբեր ոճերի առջև, չրացառելով նաև սոմանտիկական դպրոցի ավանդույնները։ Մի կողմ նողած մյուս բաները այդ մասին է խոսում ոճական ուղղունյունների խիստ բազմերանդունյունն այն ներկայացումների, որ ցուցադրվեցին երևանյան փառատոնում։ Շեջսպիրյան դրամայի (ինչպես և բոլոր լուրջ պիհսների) հիմջում յոնկած նատերական հնարավորունյունների իրական հարստունյունը, որ, վերջին հաշվով, թուն կյանքի անսպառունյունն է արտացոլում, մոտ է ժամանակակից ռեժիսորի սրտին, և նա չի շտապում դրամատուրդիական նյունը եննարկել ռացիոնալիստական բանաձեր, Նրան ավելի ու ավելի է գրավում իրականունյան հուղիչ, հարաշարժ, երփներանդ պոեղիան հաղորդելու խընդիրը, ջանի որ իրականունյունը միշտ էլ անասելիորեն հարուստ է մտահայեցական կոնցեպցիաներից ու սխեմաներից։ Իսկ նարոնն այդ խնդիրը լուծելու համար որտե՞ղ կարող է առավել արդասավոր հող գտնել, ենն ոչ Շեջսպիրի պիեսներում։

## Թ. ԲՈՐԻՍՈՎԱՅԻ ԵԼՈՒՅԹԸ ԿՈՆՖԵՐԱՆՍԻ ԵԶՐԱՓԱԿԻՉ ՆԻՍՏՈՒՄ

Փառատոնի օրերին ցուցադրված շեջսպիրյան ներկայացումների խորապես գիտական և Ճշմարտացի վերլուծություն է արված Ալեջսեյ Վադիմովիչ Բարտոշևիչի ղեկուցման մեջ։ Ես լիովին Համաձայն եմ դեղարվեստական արժանիջների այն բարձր դնաՀատականին, որ նա ավել է Հայ Ռատրոնի սջանչելի վարպետների աշխատանջին։

Իրավ, բնմական շնջոպիրականը բացառիկորնն բանաստեղծական է բաղմագույն և բաղմանշանակ։ Հրաչյա Ղափլանյանի, Խորնն Աբրամամյանի, Դրիգոր Մկրաչյանի, Ալեջսանդթ Գրիգորյանի, Երվանդ Ղաղանչյանի, Արմնն Խանդիկյանի բնմադրություններին բնորոշ է ջաղաջացու և Ճշմարիտ արվեստագետի դիրջորոշման մստակություն, որն անմիջականորեն և բացամայտորնն Համապատասիտնում է արդիականությանը։

Շեջսպիրյան խաղացանկը առաջ ջաշեց տաղանդավոր դերասանների մի ամրողջ համաստեղություն, որոնը կարողաչյան հաղորդել շեջսպիրյան բնավորությունների, նրա հերոսների կրջերի հղորությունն ու բանաստեղծականությունը՝ Խորեն Արրահամյանին (Կորիոլան), Սոս Սարդայանին (Ջոն արջա), Լևոն Թուխիկյանին (Ռիչարդ Պլանտադենետ, Ռիչարդ՝ Գլոստերի դուբս և Ռիչարդ Երրորդ), Գուժ Մանուկյանին (կոմս Վորվիկ, դուբս Բուկինդեմ), Վլադիմիր Մսրլանին (Համլետ, Կլարենս), Վազդեն Հակոբյանին (Տիտոս Անդրոնիկոս), Գենադի Կորոտկովին (Մակրեթ), Ռաֆայել Քոքանջյանին (Կլավդիոս, Լյուդովիկոս)։ Շեջսպիրյան հերոսուհիներին արժանապատվության բարձր ղղացումով, ճշմարտացիորեն են խաղում է. Հովհաննիսյանը (Վոլումնիա, թադուհի էլինոր), Է. Վարդանյանը (Մարդարիտ), Վ. Գևորդյանը (Էլեո-Նոր), Ա. Թոփչյանը (Դերարուդ, Լեդի Գրեյ)։

ύախ և առաջ ես կուղենայի անդրադառնալ Երևանի Պատանի Հանդիսատեսի թատրոնի, «Մեծ աղմուկ ոչնչից» պիեսի բեմադրությանը։ Ռեժիսոր-բեմադրող Երվանդ Ղազանչյանը խընղիր է ունեցել «...թեմադրության մեջ պաՀպանել Վերածնության դարաշրջանի լուսավոր, ազատատենչ մարդկանց հոգերանությունը և փոխհարաբերությունները, սյուժետային առանցջը դարձնելով արկածախնդրությունների արադ հերթափոխությունը... Բեմական լուծումը ներկայացնել Հակաողրերդական պարոդիայի ձևով, բեմում ստեղծել թեթևաշունչ, պլաստիկ դիմակա-Հանդեսի մբնոլորտ»։

Արդյո՞ր թատրոնը կարողացել է գլուխ բերել կատակերդության նման մեկնաբանությունը։ Համարձակվում եմ պատասխանել՝ այո։ «Մեծ աղմուկ ոչնչից» պիհսը առատ նյութ է տալիս իտալական «դիմակների կատակերգության» ոգով իմպրովիղացիաներ անելու համար։ Կերպարի հանդեպ հեղնական վերաբերմունքի հնարանքը, բացահայտ և ընդգծված «թատրոն խաղալը», երբ դերակատարները ոչ թե իրենց դերն են խաղում, այլ դերասանների, որոնը կատարում են այդ դերերը, ստեղծում են տոնական խատերայնության մինոլորու։ Պատանի Հանդիսատեսի Թատրոնի դերասաններն իրենց պահում են անկաշկանդ և տարված են իրենց խաղով։ Պարոդիական, ֆարսային տեսարանները խաղում են ղվարթ անմիջականությամբ, այդ ամենը հարմարեցնելով քնարական պլանի հոդերանական եթերայնությանը։ Երաժշտությունը, գեղարվեստական ձևավորումը համապատասխանում են ռեժիսորի մեկնաբանությանը։ Անահիտ Արուտչյանի ստեղծած զգևստները հրապուրում են իրենց նրթագեղությամբ և արդուղարդի Հոխու թյամբ։ Դերասանները չափաղանը պլաստիկ են և արժանապատվությամբ են կրում իրենց հերոսների հիասջանչ հանդեսները։

Քանի որ ղնկուցողը չանդրադարձավ «Տիտոս Անդրոնիկոսի» բեմադրությանը, ես կցանկանայի ավելի մանրամասնորեն խոսել այդ ներկայացման մասին։ Եթե դիմենք «Տիտոս Անդոնիկոսի» համաշխարհային բեմական պատմությանը, ապա անհրաժեշտ է հիշատակել Շեբրապիրյան մեմորիալ Բատրոնում (Ստրատֆորդ, 1955) Պիտեր Բրուքի բեմադրությունը, որտեղ դլխավոր դերակատարներն էին Լոուրենս Օլիվիեն (Տիտոս Անդրոնիկոս) և Վիվիեն Լին (Օլիվիա)։ Մեծ արձադանք ունեցավ Թրևոր Նաննի «Տիտոս Անդրոնիկոսը» (1972), որը բեմադրվել է Շեքստիրյան Բագավորական Բատրոնում «Հռոմեացիներ» կոչվող շարքի մեջ (այդ շարքում բեմադրվել են նաև «Կորիոլան», «Հուլիոս Կեսար», «Անտոնիոս և Կլեոպատրա» ողբերգությունները)։ Գլխավոր դերակատարներն էին Քոլին Բլեքլին (Տիտոս Անդրոնիկոս) և Ջուրի Գիսենը (Լավինիա).

Լենինականի Ա. Մռավյանի անվան Բատրոնը Հայաստանում առաջին անդամ իրականացընց «Տիտոս Անդրոնիկոսի» բե-քադրությունը։

Շեջսպիթյան ներկայացումը Հայ բեմում ըմբոստության ցույց էր հանցագործությունների, անօրինականության ջաոսի, թշնամության և աշխարհակործան պատերազմների դեմ։

Դա է անողորմ, դաժան ներկայացման իմաստը։ Գրիգոր Մկրաչյանի բեմադրության արտաքին և ներքին կառուցվածքը, որոշակի և դրամատիկ ոիթմը, առաջին իսկ տեսարաններից ՏետըՏետե ուժդնանալով, պայթում է երկրորդ արարվածի եղրափակիչ մասում, մերկացնելով կոնֆլիկտի էությունը։ Այստեղ, ամբողջ բեմով մեկ դեպի բեմեզը են շարժվում թշվառ, ընչազուրկ, խեղանդամ, այլանդակված մարդիկ՝ պատերազմի զոՏերը։ Նրանց մեջ կան երիտասարդ այրիներ, որբեր, մայրեր։ Չեռքներին բռնել են զինվորական սաղավարտներ, այն ամենր, ինչ մնացել է ամուսիններից, Տայրերից, որդիներից, եղբայրներից, փեսացուներից...

Այդ աշխարհասասան շրերքի հուղական շիկացումը, իմաստային շեշտը և հանդիսանրը շափաղանց տպավորիչ են։ Ներկայացման դաղափարական էությունը ստանում է սոցիալական և պատմական կոնկրետություն։ Սա է Շերսպիրի բեմական մեկնաբանության արդիական ոգին, որը ներկայացնում է մեզ Գր. Մկրտչյանը։

Ներկայացումը առաջին իսկ տեսարաններից ողողված է վշտի և մորմոթի շեշտերով։ Կարծես դետնի տակից բեմառաջը են բարձրանում ճերմակազգեստ մարդիկ։ Նրանց դեմբին կա մարդկային տառապանջի որոշակի արտա¢այտություն՝ ցավ, սարսափ, մորմոք և այլն։ Դրանք անհայտության մեջ կորած դեմքեր են։ Հնարավոր է, որ դրանք Հռոմի համար իրենց կյանքը զոհած Տիտոսի որդիների դեմքերն են։ Այդ ինքնատիպ «երգչախմբի» մուտքով ռեժիսորը ցանկացել է կատարված եղեռնագործություններին անկրկնելիության և անդառնալիության երանգ Հաղորդել։ Երգչախումբը միշտներկա կլինի բեմում որպես նենդ բանսարկությունների, դավաձանտթյունների, եղեռնագործուբյունների լուռ վկա։ Այդ սիմվոլիկ կերպարանքները, տեսարանների միզանսցենային կերպավորումը նրանց մասնակցությամբ, նրանց վարքագծի տագնապ Հարուցող ռիթմը ստեղծում են վչտի, տառապանքի մինոլորտ։ Հիշննք թեկուղ այն տեսարանը, երբ Տիտոսը սպանում է իր անշնաղանդ որդուն՝ Մուցիոսին։ Տագնապած «երգչախումբը» մեկ վայրկյան անց ճերմակսավան է տալիս Մուցիոսին, և նա միանում է երգչախմբին։

Ողբերդական բռնկումներով է գլխավոր դերը խաղում Վաղդեն Հակոթյանը։ Առաջին տեսարաններում, երբ փառջի ճասած անվանի ղորավար Տիտոսը ճաղթանակած վերադառնում է Հռոմ, դերասանը նրա կերպարի մեջ դրսևորում է թաջության, աղնվության, բարձր բարոլականության ճատկանիշներ։ Հերոսը վճռականորեն ճրաժարվում է իշխանությունից, կայսեր որդու՝ Սատուռնինոսի օդաին։ Նա ղեկավարվում է պարտրի սուրբ ղղացումով։ Ձգտում է կանխել գժտությունները և փրկել Հռոմը օրճասական վտանգից։

Ρωιη պարղվում է, որ Սատուռնինոսը բռնակալ է։ Հռոմհական կայսրությունը նա նհտում է դժրախտությունների և արյունոտ հանցագործությունների ոստայնը։ Բռնակալի առաջին զոհը դառնում է Տիտոսը, դավանանության մեջ են մեղադրվում նաև նրա երեխաները։ Հակոբյանը շեշտը դնում է հերոսի վարքագծի փոփոխության վրա։ Տիտոսի հերոսական պաթոսը փոխվում է աղաչանքի։ Նա խնդրում է չգլխատել որդիներին, որոնց ստորաբար մեղադրել են։ Այդունանդերձ, Տիտոսը շարունակում է հավատալ մարդկային բարոյականությանը, շարունակում է հավատալ արդարության հաղթանակին։

Հավատում է հույնիսկ այն ժամանակ, երբ կտրում է իր ձեռբը, որպեսզի փրկի որդիներին։ Մտապայծառացումն ավելի ուշ կլինի։ Այն ժամանակ, երբ սուրճանդակը ետ կրերի նրա ձեռբը և երկու որդիների պուխները։ Այն ժամանակ, երբ նրա դուստրը՝ «Հռոմի պարծանջն ու դեղեցկունյունը» Թամորայի որդիների կողմից խնդանդամ արված, չի կարողանա գրել բըոնացողների անունները։ Հասու լինելով այս ամենին, Տիտոսը այդ չարագործունյուններից, պաժանունյուններից, տառապանջներից ողրերգականորեն ցնցված ու խելացնոր, կղառնա անողորմ վրիժառու Եվ ինջն էլ կկործանվի, կղառնա վրիժառունյան զոն։ Այդպիսին է ելջը նըչնամունյան ու բռնունյան աշխարճում։

Լավինիայի βեման, նրա սերը Բասիանոսի Հանդեպ քնարական երանդ է ներմուծում «արյունոտ ներկայացման» մեջ։ Այդ Բեման արտաՀայտիչ և տիրարար է հնչում անտառի տեսարանում և չնչաակիորեն տարբերվում է Տիտոսի երիտասարդ ու Հպարտ դատեր առաջին մուտջից, որի ձեռջն էին վիճարկում կայսեր երկու որդիները։ Հենց նոր են Դեմետրիոսն ու Դիրոնը գաղանաբար սպանել Լավինիայի ամուսնուն՝ Բասիանոսին, իսկ իրեն՝ Լավինիային քարչ տվել անտառի Բավուտը։ Բասիանոսին չնետեցին խորխորատը, ինչպես պիեսում։ Ռեժիսորի կամթով նա մեաց բեմում, քարացավ անչարժ դիրքով՝ մենջով դեպի Հանդիսատեսը։ Վերից նրա վրա է ընկնում դավաճանության ու նենդության այն ցանցը, որ կործանել էր գահի երիտասարդ ժառանդորդին։ Տեսարանի ավանդական լուծումը, սիմվոլիկ բաղադրիչները հնարավորու-Բյուն տվին Լավինիայի դերակատարուշուն ողրերդական պողθկումով խաղալ անարդված գեղեցկության և մաջրության Ենման։

Ահարդված ու մոլորյալ Հավինիան հասնում է անտառի այն տեղը, ուր հանցադործներըրաժանել էին իրեն Բասիանոսից։ Հավինիան պտտվում է «ցանցի» շուրջը, լուռ տառապանթով նայում է ցանցին և խոնարհվում վրան... Այնպիսի տպավորություն է ստեղծվում, որ Բասիանոսը-Հավինիայի մտատատկերի առաջ երևում է այնպիսին, ինչպիսին մենք նրան տեսնում ենջ-«ցանցերի» մեջ։

U. Zupnifinibiube, ne foundant & ubibiani, habum ludhbhuih abee (abagbee uk hun-

ραξ δύ ψωβωβίω»), ήχωαι ξ ωδημωβύαιδ ωιδ υσδυωρωδη, αρωδη εδωρωψωδύ αι αγρόρημιψυ δαιμίωδ δύ πρημούς:

Անասելի տառապանջները, անպատմելի վիշտն ու մորմոջը, որ նա չի կարող բարձրածայն արտահայտել, «գոռում» են դահլիճի լռուվյան մեջ՝ իբրև մեղադրանը հանցագործությունների, դաժանուվյունների աշխարհին։

9. Մկրաչյանի ռեժիսութայում Տիտոս Անդրոնիկոսը և նրա ընտանիթը շեշտակիորեն մակադրված են Սատուոնինոսի, Բամորայի, Ամարոնի եսասիրությանը, նրանց գիշատիչ աշիարհինւ «Հռոմն անապատ է դարձել, որտեղ վագրեր են ապրում» Տիտոսի մանրամայտ բառերը բնութարում են նրա թշնամիների էությունը։ Ներթին մեծ ուժով է Սատուռնինոսին ներկայայնում դերասան Ա. Աբելյանը։ Դերասանը նրա խառնվածջի մեջ դիվային մատկություններ է ցուցադրում։ Սատուռնինոսը դաժան է և անողորմ բռնակալ։ Նա արյունով է լցրել Հռոմը և դարձել է կայսրության անկման պատճառը։ Դիվային, նենդ խառնվածջ է նաև Ամարոնը Ա. Գյոդակյանի կատարմամբ, Սակայն նա սոսկ բանսարկու և մարդասպան չէ։ Նա մանցադործությունների դաղափարախոսն է։ Դերասանը ընդգծում է իր հերոսի խառնվածջի հատկապես այգ դիծը, ոչ մի երանդ չմեղմելով ատելությամբ ու չարությամբ լի նրա կերպարում. Որոշ մատվածներում կերպավորման այդ ձեջ չափից ավելի ուղղագիծ է հնչում, Երբեմն խոսջի պաթոսի ետևում կորչում է Ամարոնի արյունոտ նպատակների իմաստը.

Թամորան, Ռ. Թովմասյանի կատարմամբ, խիստ տպավորիչ է։ Նա հրդեցիկ ձայն ունի։ Դերի պլաստիկ նկարագիրն առանձնանում է նրբագեղությամբ։ Դերասանունին չափագանց համողիչ է հաղորդում իր հերոսուհու վճռականությունն ու նենգությունը։ Սակայն նրա վիճակի ողբերգականությունը, մոր տառապանքները այդպես էլ մինչև վերջ չեն բացահայտվում։ Կաաարման մակերեսայնությունը, երկրորդական պլանների անճշաությունները (բայց չէ՞ որ այդ դերն ավելի, քան մյուսները, հյուսված է երկրորդական պլաններից) նսեմացնում են կատարման արժանիքները։

Ներկայացման կառույցի մեջ առանձնահատուկ նշանակություն ունի անլեղու ծաղրածուի կերպարը (գուցե նրա լեղուն է՞լ են կտրել), որը վառ և ցայտուն գույներով է մարմնավորել Տ. Մակարյանը։ Քաղաքացիական պաթոսով է կաղում Խ. Գրիգորյանը (Մարկոս Անդրոնիկոս)։

Ռեժիսորական խնդիրների կատարժան ճշգրտությամբ և հստակությամբ է աչթի ընկնում Երիտասարդ դերասաններ Ա. Յանշյանի (Բասիանոս), Ա. Փիլիպոսյանի (Լյուցիոս), Լ. Մայլամյանի (Կվինտոս), Ս. Ադամյանի (Մարցիոս), Խ. Բադալյանի (Դեմետրիոս), Ս. Գրիգորյանի (Քիրոն) խաղը։

Գ. Բարսեղյանի երաժշտական ձևավորումը ուժեղացնում է տեսարանների հուղական հընչողությունը։ է. Եդիգարյանի ձևավորումը խիստ է և լակոնիկ։ Կայսեր մասնակցությամբ տեղի ունեցող տեսարանները անց են կացվում շրջանի կենտրոնում գտնվող մի ոչ մեծ բարձրության վրա։ Մյուս միղանսցենները կառուցված են տարածության մեջ՝ րարձունքի կողջին։ Այստեղ գործում են հպատակները։

Ջ τ հատ հերը պատ մականորեն հավաստի են։ Հերոսների սոցիալական աստիճանի մասին հն խոսում հանդերձան ների դույները և արդուղարդը։ Ձևավորման բաղադրամասերը տակավաթիվ են։ Հաճախ դրանը խորհրդանչային բնույթ են կրում։ Ինչպես, օրինակ, կապիտոլիական էդ դայլը, որը, ավանդության համաձայն, կերակրել է Ռոմուլին և Ռեմին։ Այս խորհըրդանիչը նոր չէ։ Դեռևս 1922 թվականին այն օգտադործել է Ա. Ն. Բենուան՝ Պետրոդրադի Դրամատիկական մեծ թատրոնում բեմադրած «Հուլիոս Կեսար» ներկայացման մեջ։ Անդլիական բեմում «Կորիոլան» ներկայացման մեջ հսկայական շողշողացող «գայլին» հանդիսավորութատրոնի «Անտոնիոս և Կլեոպատրա» ներկայացման մեջ։ Լենինականյան ներկայացման մեջ «կապիտոլիական դայլը» տհան տպավորություն է թողնում... Թատրոնը չի կարողացիլ միանշանակ պատասխան տալ այն հարցին, թե մարդիկ ինչ են ծծել «դայլի» կաթի հետ։ Մերթ ընդ մերթ լսվող դայլի ոռնոցը ևս վկայում է շատ բաների մասին։ Սակայն ներկայացումը միայն աշխարհում կատարվող դաժանությունների մասին չէ։

Պարտրի սուր զգացումը, բարոյուկան կատարելության հանդեպ տածած հավատը, որ շարունակում է ապրել Տիտոս Անդրոնիկոսի մեջ և Լավինիայի թեման, նրա հավատարմությունն ու անմահ սերը սկզբունքորեն կարևոր են բեմադրողի համար։ Հատկապես այդ շեշտերն են հումանիստական ուղղվածություն ընձևռում Լենինականի բեմադրությանը, թեև իրականության ողրերգական գյացողությունը շարունակում է հարատևել։

Այժմ «Մակրեβի» երկու բեմագրո։ թյունների մասին, որոնցից մեկը իրականացրել է Մ. Աղիզրեկովի անվան աղրրեջանական ակադեմիական թատրոնը, մյուսը՝ Երևանի Կ. Ս. Ստաեիսլավսկու անվան ռուսական դրամատիկական թատրոնը։ Ես անճամբերությամբ էի սպասում այդ ներկայացումներին։ եվ բացատրեմ՝ թե ինչու։ Մեղ մոտ՝ Մինսկում, Մ. Գորկու անվան ռուսական թատրոնի բեմում, արդեն ութ տարի է, ինչ ներկայացվում է «Մակրեթը»՝ Ռ. Յանկովսկու և Ա. Կլիմովայի մասնակցությամբ։ Հիմա դա միակ շեթսպիրյան ներկայացումն է Բելոռուսիայում. Ներկայացման գեղարվեստական արժանկջները բարձր են գնահատվել։ «Մակրենը» ճանաչվել է 1974 թվականի թատերաշրջանի լավագույն ներկայացումը։ Այն Հաջողությամբ է խաղացվել Հունդարիայում (1979)։ Բելոռուսական Մակբեթը սովետական բեմական արվեստը ներկայացնում էր նաև ԳՖՀ-ի 1981 թ. շեթսպիրյան միջաղգային փառաառնում Գյոտինդեն թաղաթում։

նս շատ եմ սիրում մեր ներկայացումը և, բնականաբար, որոշ վերապամությամբ եմ դիաում Երևանի փառատոնում ներկայացված «Մակբեթնները»։

δωտ կուղհնայի հրաժարվել բննադատական պարոավանբներից, բայց շեթսպիրյան դաղափարների և կերպարների բեմական մեկնարանությունը Մ. Ադիդրեկովի անվան ադրբեջանական քատրոնում, իմ կարծիթով, վինելի է։ Մակրեթը (Մ. Դադաշև) բեմում հայտնվելու առաջին իսկ թուղեներից իշխելո։ մտադրություն ունի։ Նրա խառնվածթին հատուկ չէ կասկածամբտությունը և երկմտությունը։ Դադաշևի Մակրեթին չի հուղում «լինե՞լ թե չլինել» հարցը։ Այո, լինել և միայն լինել։ Ամեն գնով ղավքել դահը, ջանի որ ինքն էլ դահի ապադա ժառանդորդներից մեկն է։ Դադաշևի Մակրեթը չափաղանց ինքնավստահ է։ Նա բարձր է գնահատում սեփական արժանիջները՝ արկություն, ջաջություն։

ՎՀուկների դուշակունյունները նրան նույնիսկ չեն ղարմացնում, այլ, ընդհակառակը, հաստատում են նախապես ընդունված որոշումը՝ ինչ գնով էլ լինի ղավթել դահը։

Սա արդեն «սարսափների թատրոնի» տեսական դրույթների ողով արված «տեսարան» է և ոչ մի ընդհանուր բան չունի և չի կարող ունենալ Շեջսպիրի թատրոնի դեղադիտության հետ։

Այս ամենից ճետո այլևս ինչ խոսք կարող է լինել մոլորյալ հոգու, խղճի խայթե, ողբերդական անհատականության մասին...

Թագավոր-մարդասպանը, թագավոր-րռնակալը հանցագործություն հանցագործության հանկը է գործում։ Թվում է՝ սպանություններից ցնորված Մակբեթին ժամանակավոր դադար է պետջ, բայց նա չարունակում է նախկին ոգևորությամբ սպանել և ծեծել։ Իսկ եղրափակիչ տես սարանում Մակրեթն արդեն արյունարբու գազան է, որ մարդկային կերպարանջը կորցրած նետվում է իր վոճերի՝ Մակդու‡ի զինվորների վրա, մինչև վերջ հավատալով, որ ինջն անտ պատիժ կմնա և ամեն ինչ թույլատրելի է իրեն։

Ηδόμυπρη Υταμυγία-Մակրեβին ներկայացնում է բեմադրական էֆեկաներով, երաժշտուβյամբ, պարերով, ականջ խլացնող աղաղակներով, ծեծկուտուջով, գոռում-գոչյուններով Հագեցած Թատերային միջավայրում։ Երկու տասնյակ վՀուկների պարը, որոնց ծոծրակներին մաՀվան սաՀմոկեցուցիլ դիմակներ են դրված, չի կարելի ասել, Թե փայլուն ռեժիսորական մտա-Հղացում է։ Ինարկե, կարելի էր 66-րդ սոնետը ներմուծել։ Այդ սոնետն իր ոգով Հարաղատ է ողբերգության բովանդակությանը։ Սակայն այն դեղագիտական Հանույք չի կարող պատճառել Հանդիսատեսին, ջանզի շխաղացվում» է ղինված մարտիկների խմբի մասնակցությամբ, որոնգմերկացրած սրերով այս ու այն կողմ են նետվում, դոփում են և ականջ խլացնող ճիշեր ար-Հակում. սոնետը ամենամահրմիկ բանաստեղծական ձևն է և չի հանդուրժում կոլեկտիվ կատարում, Այջ ծակող պլաստիկան, ձևավորման ճչացող գույները, լուսային էժանագին էֆեկտները ցցուն են դարձնում ներկայացման արտաջին պլանը՝ ստվերելով ստեղծագործության փիլիսոփայական ուղղվածությունը, որբերգության հումանիստական իմաստը։

Ալեջտանդը Գրիդորյանի «Մակրեն» ներկայացումը գրավում է ռեժիսուրայի բարձր մակարդակով, Շեջսպիրի բանաստեղծականության խոր ընկալումով։

Գենադի Կորոտկովի Մակբենի գաջունյան, բարձր արժանապատվունյան մասին է վկայում նրա ազնվատոհմիկ կերպարանգը. դեղեցկադեմ մարդ՝ Քրիստոսի դեմբով, գաջարի դինվոր՝ վստահնի ձեռբերով, մեծ սիրտ, որ բաց է ընկերունյան և սիրո համար։ Սակայն այդ ամենը՝ հոգու վսեմունյուն, պատվի զգացում, կուռ բանականունյուն ի չիր են դառնում Մակբենի իշխանատենը կրբերի առաջ. Մակբենը արյունոտ սպանդից դառնում է խելացնոր բրոնակայ...

Ներկայացումը Ներթափանցված է շեջոպիրյան ցավով այն մարդու հանդեպ, որը ծնվել էր բարձր նպատակների համար, բայց կործանեց իր հոգին հանցագործությամբ և ճաշակեց ու ճանալեց խղճի ահավոր տառապանջները։ Սրա մեջ է Գրիգորյանի բեմադրության ընդհանութ հումանիստական դիրջորոշումը։

Երևանյան Մակրենիը հիշեցնում է Պոլ Սկոֆիլդի Մակրենին՝ Պիտեր Հոլի բեմադրուիյան մեջ (1967 թ., Շերսպիրյան խադավորական Բատրոն)։ Անդլիական Մակրենը բեմ էր դուրս դալիս ծանր սուրը խաչի ձևով ուսին դրած, ավելի ստուլդ՝ Թիկունբին։

Սկոֆիլդի Մակրենը սկղբից ևեն գիտեր, որ իշխանունյունը ղավβելու Համար պետք է Հանցանք դործի։ Գիտեր, որ կիաչվի Հոգու տառապանքներով և, այդուամենայնիվ, գնում էթ Հակատագրին ընդառաջ։

U. Գրիդորյանի ներկայացման մեջ Մակբեβը՝ «Քաջ Մակբեβը», ինչպես նրան Հորջորջում են դինվորները, բեմ է դուրս գալիս արբեցած իր Հաղթանակով։ Նա անվեհեր ղորավար է, որն անհամբերուβյամբ սպասում է իր հանդիպմանը թագավորի հետ և այն մեծարանքներին, որոնցնա արժանի է որպես Հաղթող։ Նրա հոգում ցնծում է սնափառությունը։

Մակրենին մեկնաբանելու մոտեցումները տարբեր են, բայց իր մեկնաբանունյամբ Կորոտկովն ավելի մոտ է Անդլիայի հանրաճանաչ դերասանին։ Նա խաղում է դրենե առանց դիմաներկի։ Զինվորական զդեստը և արջայական հանդերձները կրում է նրբագեղ անփութությամբ։ Շյաստիկան, միզանսցենները ընական են և արտահայտիչ։

ՎՀուկների Հայտնվելուն պես, որոնք գուշակում են Մակրեթի թագավոր դառնալը, Կորոտկովի Մակրեթը կերպարանափոխվում է, նրա վարքագծում զգուշավորություն և լարվածություն է նկատվում։ Աչքերը հիվանդագին փայլ են ստանում։ Նրա մեջ քուն մտած սնափառությունն ու իշխանատեն կրբերը բռնկվում են դիվային ուժով։ Մակրեթը փորձում է դիմակայել գայթակըզությանը, բայց ի վերջո կրբերի ներքին պայքարն ավարտվում է ամեն գնով արքայական. 280 դամը ղավթելու վճռի ընտրությամբ։ Նույնիսկ օրինական թադավորի սպանության գնով։ Այդպես եղել է, այդպես կլինի. Դա է աշխարհի կարգը։

Հանցադործությունների անդունդին մոտենալով, Մակրեթը մի պահ ընկրկում է և ապա դահավիժում նրա անհատակ խորխորատները։ Հանցադործ Մակրեթին ներկայացննլիս, դերասանն անընդհատ բանավիճում է ինթն իր հետ, հանդամանթների հետ։

. Հետղ հետև նրան պատում է մոլեգնու βյունը, իսկ հետո՝ կատարվածի ամն ու սարսափը։ Ռեժիսորը տպավորիչ է լուծել այն տեսարանը, երը Մակրեն-Կորոտկովն անկեղծորեն բողոբում է Լեդի Մակրենին, որ հոդու տառապան ններն իրեն մանգիստ չեն տալիս, և նա այլևս ում չունի Ճակատագրին ընդդիմանալու։ Դիմագծերն տղավաղված են սարսափից, մասամը նլացած ձայնը մանկարծ ջղային ճիշի է փոխվում։ Բագավոր-մարդասպանի բանականու ցյունը մինագնվում է։ Հողու տառապանըներից չես կարող փախչել։ Արյունոտ գործերից և տառապանըներից ուժասպատ Մակրենի մենամարտում է Մակղուֆի հետ ոչ նե մաղնեակելու, այլ կյանըի ծանր բեռից աղատվելու մամար, բեռ, որը նա այլևս ում չունի կրելու։

Up չարը տեսարաններում բեմանկարչության և ռեժիսուրայի լեզուն չափազանց տպավորիչ է և բանաստեղծական։ Հիշենը, βե ինչպես են հանցագործ ամուսինները երթեեկում բեմում. Հատու, ջղաձիգ-նպատակասլաց ռիթմը, միզանսցենների կոտրված գծերը, արքայական թիկնոցի անտանելի ծանրությունը ստեղծում են ողրերգական դատապարտվածության մթնոյորու

Մակրիβի կերպարի βέ ռեժիսորական և βέ գերասանական մեկնաբանությունն այնպիսի դեղարվեստական արձագանը ունեցան, որի հետևանքով ներկայացումը դարձավ մենաներկայացում։ Կատարողական անսամբլը չհասավ այն բարձրությանը, երբ հերոսի օրգանական կապն իր շրջապատի հետ նույնական է։ Այդուհանդերձ, ներկայացման մեջ կային շեցսպիրյան ցայտուն խառնվածջներ։ Նուրբ հոդեբանական բնութադրի հնարանջներով է կերտել իր դերը Վերա Բարիչևան։ Նրա լեդի Մակբեթը ինլացի է և գեղեցիկ։ Անվերապահորեն նվիրված է ամուսնուն և սիրում է նրան ճշմարիտ, կրթոտ սիրով։ Նա հանցանք է գործում հանուն սիրո, հավատացած, որ իր սիրելին պետք է Բաղավոր դառնա, իսկ ինքը՝ Բագուհի, ջանգի Մակբեթն իրեն հավասարը չունի։ Լեդի Մակբեթնի իշխանատենչ կիրքը հակուրում է Մակբեթնն իրականացնել արյունոտ մտահղացումները։ Բայց նրա բարձր մտավոր աշխարհը, նրա հոգին չեն դիմանում դրերական լարմանը, և նրա ինքնափլուղումը սկսվում է խելացնորությամբ և ավարտվում կամավոր մահով։

նղբերգական վսեմությամբ է Վ. Դավթյանը կերտել լեդի Մակդուֆի դերը։ Դերասանուհին արտահայտիչ, ցայտուն միջոցներ է գտել հերոսուհու տառապանջների ողջ խորությունը հաղորդելու համար։ Ջայնի մեջ վիշտ կա, ցավ կա երեխաների ճակատագրի համար։ Նա գիտակցում է իր վիճակի ողջ ողբերդականությունը, բայց գթություն չի աղերսում, հպարտությամբ, բարձր արժանապատվությամբ է ընդունում իր մահը։

υπη δωηգանքի է արժանի Վ. Ռուդովիչի դերասանական աշխատանքը։ Մակդուֆի դերը նա կատարում է ներքին շիկացածունյամբ։ Նրա ճերոսը իր կամքի ճղորունյամբ է տարբերվում մյուս պալատականներից։ Մակղուֆի ճավատարմունյան, օրինական ժառանդորդին անձնվիրադար ծառայելու ճետ է կապված ներկայացման գլխավոր միտքը։

υերկայացման հանդիսանբային բնույթը, որն առաջարկել է նկարիչ Ս. Արուաչյանը, ինչպես լուսային, այնպես էլ կառուցվածբային տեսանկյունից խիստ լակոնիկ է։ Առանձնապես տպավորիչ է արբայական դահլիճի պատկերային լուծումը. այնտեղ անհարմարավետ է և ցուրտ։ Հահերի բոցկյտացող կրակները սև տարածքի ամայության մեջ ավելի են ուժգնացնում այդ զգացումը։ Լույսի պարտիտուրան, ձևավորման հյութը և որակը՝ մետաղ, կաշի, գիայտ, ինչպես նաև Անահիտ Արուտչյանի սրանչելի զգեստները ակտիվորեն մասնակցում են ներկայացման ողբերգական մինոլորտի ստեղծմանը։ Դրան նպաստում է նաև կոմպոզիտոր Մարտին Վարդազարյանի սրանչելի հրաժշտական հևավորումը։ Արջայական սև Բիկնոցի երկար ջղանցջը «արնագույն պաստառով» ձգվում էր Մակրեթի և լեղի Մակրեթի հահից որպես անցյալ հանցագործությունների հետջեր ներկա արյունոտ ժամանակներում, որտեղ ունահարված է մարդը, որտեղ ի սկզբանե ոտնակոխ են արված կեցության նախնական արժեջները։

## Վ. ԿՈՄԱՐՈՎԱՅԻ ԵԼՈՒՅԹԸ ԿՈՆՖԵՐԱՆՍԻ ԵԶՐԱՓԱԿԻՉ ՆԻՍՏՈՒՄ

նս շեջսակիրյան բեմադրություններին վերաբերվում եմ ամենից առաջ որպես շեջստիրադետ, և ջանի որ իմ դոկտորական դիսերտացիան և «Անհնաբ և պետությունը Շեջսակիրի պատմական դրամաներում» մենագրությունը նվիրված են պատմական դրամատուրգիային, ապա ինձ ամենից առաջ հետաջրբրեցին «Հենրի Վեցերորդ», «Ջոն արջա» և «Ռիլարդ Երրորդ» թրոնիկների, ինլպես նաև «Կորիոլան» ողբերգության բեմադրությունները։ Ես կցանկանայի այստեղ արտահայտել հայկական թատրոնների ներկայացումներից ստացած իմ ապավորությունները։

«Կորիոլան» պատմական ողբերդուβյան բեմադրուβյունը հանդիսանում է հայկական βաաերական արվեստի վիβիարի հաջողուβյունը։ Ռեժիսոր Հրաչյա Ղափլանյանը վերարտադրել է հին Հռոմի սոցիալական ընդհարումների տարերքը և միաժամանակ պահպանել ողբերդության համամարդկային հնչողուβյունը, ցույց տվել, որ հերոսի և հասարակուβյան բախումը անխուսափելիորեն բերում է հերոսի կործանման։ Հատկապես արտահայտիչ են զանդվածային տեսափելիորեն բերում է հերոսի կործանման։ Հատկապես արտահայտիչ են զանդվածային տեսափելիորեն բերում է հերոսի կործանման։ Հատկապես արտահայտիչ են զանդվածային տեսարանները։ Այդ տեսարաններում ժողովուրդը դիմաղուրկ, հոծ բազմություն չէ։ Առաջին իսկ տեսարանում ժողովուրդը հանդես է գալիս որպես հղոր ում՝ ընդունակ դիմադրելու պատրիկներին։

2bm шарара, пидииналий ирини в италов вальв Иранализиине во чарать խիզախ զինվոր է, Հպարտ, անընդունակ կեղծավորության, բայց անկարող նաև Հասկանայու մողովրդին և նրա կարիքները։ Ներկայացման մեջ դատապարտված է Կորիոլանի դավանանու-Рупсир, дпуд ы прошов сырпор ришапрации ашипа адарь, пры ращиная вулов и статanifising, puig puqupuquation unphaguip maidle to Abdhuapp pug t Bagbi Shpauh aphob. рацар рыдшрыцый быльрр, былбыцарыщви брывшрув է вррара шрырушор шашурь твսարանից։ Այնինչ այդ տևսարանը պատմական մտահղացման տեսանկյունից շատ կարևոր է. shing mounting t Theoryphyse gauge mailes, an Shenne garpade domusaged at Landh mumamind b նրա պատրիդիական վերնախավով, «ողբում է հոգիս» (My soul aches) ասում է նա սենաաորներին և կոյ անում՝ քանի դեռ ույ չէ «անհապաղ պոկեր ամրոխի լեղուն», ալսինըն՝ ոյրնչացրեր տրիրունների իշխանությունը։ Ողբերգությունը գրված է այն բանից հետո, երբ 1601— 1605 թթ., Անգլիայի շատ հայտնի զորավարներ անարդարացիորեն մեղադրվեցին դավաճանու-Թյան մեց, այն ժամանակ, երբ պառլամենտում տեղի էին ունենում բուռն քաղաքական բախումներ, և այն բանից հետո, երբ 1607 թ. Անգլիայում սկսվեց գյուղացիական ապստամբությունը։ Կորիոլանի քաղաքական հայացքները ներկայացման մեջ չեն գտել իրենց արտացոլումը, մնացել է միայն նրա դատային ատելությունը պլերեյների նկատմամը։

Ուժեղ տպավորունյուն է նողնում դերասանուհի Լուսյա Հովհաննիսյանի Վոլումնիայի դերի կատարումը, որը հանուն Հռոմի փրկունյան կարողանում է հաղնահարել իր պատրիցիական հպարտունյունը և նույնիսկ զոհաբերել սերը որդու նկատմամբ՝ փրկելով նրան բազմադարյա խայտառակունյունը, շավելի շուտ դու իմ արգանդի վրայով կանցնես, որ ջեղ կյանք տվեց, ջան նե նույլ կտամ, որ դու արշավես Հռոմի վրա»։ Այդ պահին դերասանուհին հանդես է գալիս իսկական շեջսպիրյան ողջերգական պանոսով։ Արտահայտիչ է նաև Մ. Մանուկյանի Մեննիսն Ադրիպան, միայն ափոսս, որ տեքսաի բազմանիվ կոնատումները զրկել են այդ հերոսին հումորից և տրիրունների նկատմամբ ունեցած հեղնանընց։ Իղուր են արիրուններին որնել մորութներից, տերստում թիչ չեն Մենենիոսի սուր կատակներն այդ առիիվ։ Ընդհանուր առմամբ ներկայացումն, անկասկած, արժանի է Պետական մրցանակի։

δηλωύή ηρωδωσήψωψώ βοσητώς ύτη ωζησουύχι, «Կարմիր և սպիտակ վարդերի պատերազմը», «Հենրի Վեցերորդ» գրոնիկի երեց մասերի լուրջ ուսումնասիրության արդյունը ξ. այս եռագրությունից ստեղծվել է բարձր գեղարվեստականությամբ օժտված մի տաղանդավոր կոմպողիցիա։ Հրաչյա Ղափլանյանը պահպանել է պատմական ճշմարտությունը։ Առավել խոր կերպարներ է ստեղծել Հայկ. ՍՍՀ ժողովրդական դերասան Լևոն Բուխիկյանը։ Նա խաղում է Յորջի ծեր դոսի և երիտասարդ Ռիչարդ Երրորդի դերերը։ Միաժամանակ նշեմ, որ «Ռիչարդ Երրորդ» ներկայացման մեջ նա ստեղծել է Ռիչարդ Երրորդի շերապիրյան խոր, հոգերանորեն Համոզիչ կերպարը. իմ տեսած բոլոր Դիչարդներից դա լավակույն Ռիչարդ Երրորդն է։ Հանդիսատեսը տեսնում է, Բե ինչպիսի արտասովոր դերասանական շնորհրով է օժտված Լ. Թուխիկյա-Նը, ինչպես է նա կարողանում իր ձայնին տալ ամենատարբեր ելևէջներ։

«Կարժիր և սպիտակ վարդերի պատերազմը» ներկայացման մեջ բոլոր դերասանները լավ են խաղում, նույնիսկ երկրորդական գործող անձինը պահպանում են կենսունակությունը և հոգերանական հավաստիությունը։ Նրանց արտաքին տեսքը, մասամբ զգեստների մտածված ձևավորման և բոլոր շարժուձևերում Հշմարտացիության պահպանման շնորհիվ, նույնպես ստեղծում է պատմական իսկության պատրանը բեմի վրա։ Նույնիսկ մի քանի անհաջող սիմվոլիկայի ներմուծումը, երբ Հենրի արքան տանում է խաչը կամ հայտնվում է տղան խաչի հետ, չեն փչացնում ներկայացման ընդհանուր պատմական համողչության տպավորությունը։

Իմ կարծիթով, առանձնապես նաջող է Վորվիկի կերպարը։ Վորվիկը պատմական գործող անձ է, Անգլիայի պատմունյան մեջ նայտնի և Շեջսպիրի կողմից շատ արտանայտիչ պատկերված։ Դա իսկապես «King' maker» է՝ նագավորներին գանընկեց անողն ու նագագրողը։ Հայկ. UU2 ժողովրդական դերասան Գուժ Մանուկյանն ստեղծել է սկզբունջներից ու տատանումներից ազատ չաղաջագետի ուժեղ խառնվածջ, որը կարողանում է ուղղունյուն տալ իրադարմունյուններին։

ի դեպ, այս նույն դերասանը, ինչպես ինձ թվում է, առաջին անգամ մեր թատրոնում ստեղծեց Բուկինդնեմի բաղմակողմանի, մասչտաբային նոգերանական ճամողիչ կերպարը «Ռիչարդ Երրորդ» ներկայացման մեջ։

υράωύի դրամատիկական թատրոնում բնմադրված «Ռիչարդ Երրորդ» ներկալացումից ես ստացել եմ երկդիմի, հակասական տպավորություն։ Գրեթե ամբողջ ներկալացումն իմ կոդմից ընկալվեց ինչպես Շեթստիրի դրամայի խոր, նշմարիտ մեկնարանություն։ Բոլոր դերասանները ձգտում էին ստեղծել շեթոպիրյան հերոսների կերպարներ, պահպանվել էին բոլոր միդանսցենները, հերոսուհիները վերարտադրում էին բարոյական բողորի անընդհատ անող զգացումը (անհաջող էր միայն այն տեսարանը, երբ ծեր թագուհի Մարդարիտը՝ նստած հատակին ինչ-որ բան է ուտում այն պահին, երբ Եմրաստեթը և Յորբի դթսուհին ողրում են փորր արթայաղնենիր մահը)։ Կրկնում եմ, ես առաջին անդամ ունեցա գոհունակության զգացում՝ այնթան շեթսպիրյան էր բնմադրությունը. Եվ, ահա, ամեն ինչ փլացրեց եզրափակիչ մասը։ Ռեժիսորը որոշել է եզրափակիչ մասում առարկել Շեթսպիրին. ներկալացման մեջ Ռիչարդին սպանում են երկու իսկական տականջ՝ դահին Ռետկլիֆը և դավաճան Քեթսթին, որը, դրանից թացի, մահացած Ռիչարդի հեռթից խլում է թագը։ Իսկ Ռիչմոնդը, որը Շեթսպիրի մոտ ցույց է տրված երկիրը բռնակալից ապատագրողի լուստայակի մեջ, այստեղ ընդնանրապես բացակայում է։ Նման ավարտը հակասում է պատմական եղելությունների շեթսայիրյան պատկերման հիմնական սկղրունցներին։

ԱՆՆրաժեշտ է մի քանի խոսք ասել Գ. Սունդուկյանի անվան թատրոնի նոր՝ «Ջոն արքա» հերկայացման մասին։ Արդեն խոսվել է, որ դա Շեքսպիրի քրոնիկի վերամշակումն է։ Պետք է ասել, որ նման վերամշակումը, ըստ էության չի աղավաղում քրոնիկի ոգին։ Այս ստեղծագործուβιωն մեջ Շեջսպիրը հիմնականում տվել է իր ժամանակի հվրոպական պետուβյունների թաղարական պայթարի երգիծական լուսաբանումը։ Սակայն Բատրոնը խիստ ուժեղացրել է պիեսի երգիծական նպատակամղվածությունը. այնտեղ, որտեղ Շեջսպիրի մոտ միայն ծրագրված է գրոտեսկ, Բատրոնը իրադարձությունների մեկնարանման ժամանակ տալիս է կտրուկ գրոտեսկային, նույնիսկ խեղկատակային շրջադարձ, շատ գործող անձանց բնավորությունները փոփոխված են, ինչպես օրինակ, Բաստարգի կերպարի հայրենասիրական էությունը ներկայացման մեջ չի արտացոլվել։

Գրա ձետ մեկտեղ ներկայացումը պահպանում է դեպջերի ընդհանուր ընթացքը, պատմական ու ջաղաքական ընդհարումների իսկությունը և դլիավոր հերոսի հիմնական ուրվանկարը՝ Ջոն արջան դերասան Սոս Սարգսյանի կատարմամբ, անկասկած, հաչողություն է։ Դերասանը տիրապետում է խառնվածքի մարմնավորման բոլոր միջոցներին՝ սկսած գրոտեսկից ու ճարսից մինչև խոր քաղաքական Բունոտ ծաղրը։ Ջոն արջան և' պատմության մեջ, և' Շեթըսսիրի մոտ ամենաանհրապույր գործող անձերից մեկն է։ Ռեժիսորական վրիպումը, սակայն, կայանում է Հյուրերտի և Արթուրի երկխոսության հայտնի տեսարանի փոփոխության մեջ. Շեջսպիրի մոտ Հյուրերտը խնայում է Արթուրի և դա Շեջսպիրի պատմական տեսակետի մեջ ունի կարևորագույն սկզբունքային նշանակություն։ Օգուտը, Շահամոլությունը, Թշնամությունը չեն հպատակեցրել ամրողջ աշխարհը, միշտ պահպանվում է մարդկայնությունը՝ հաղթանակելով ամենաողբերդական դարաշրջաններում։ Ռեժիսորը ամբողջ ներկայացմանը տվել է ավելի հոռետեսական բնույթ։ Մոայլ տպավորությունը մեղմացված է շինծու, ծիծաղաշարժ տեսարաններով։ Այդ տեսարանների շեորհիվ ռեժիսորը ստեղծում է ամեն տեսակի դինվորական գրժ տությունների տրադիկոմիկական անմտության տավորությունը

Բատրոնի անտարակուսելի արժանիքը գործողության շարժունակությունն է, սրընթացությունը և աշխուժությունը, չնայած որոշ զանգվածային տեսարաններ գռենկացվել են Շեբսպիրի բրոնիկի Համապատասխան տեսարանների համեմատությամբ։

Բոլոր հանդիսատեսների վրա առանձնապես ուժեղ տպավորություն է թողնում Լենինականի գրամատիկական թատրոնի «Տիտոս Անդրոնիկոս» նոր ներկայացումը։ Այստեղ առաջին անգամ բնմադրվել է նախկինում ջիլ հայտնի պիհսը, որին դասում են «արյունոտ ողբերդության» ժանրին և համարում գեղարվեստորեն թույլ։ Ռեժիսոր Գ. Մկրտչյանը նրա մեջ գտել է շեջրապիրյան ողոերդական ու հումանիստական տարերթը։ Ներկայացման հաջողությանը ջիլ չի նպաստում երեջ գլխավոր դերերի՝ Տիտոսի, Ահարոնի, Բամորայի տաղանդավոր կատարումը։ Այստեղ ես կանգ կառնեմ Տիտոս Անդրոնիկոսի դերի վրա՝ Վազդեն Հակորյանի կատարմամը։ Անմիչապես ասեմ, որ դերասանին կարելի է պատկերացնել նաև շեջսպիրյան էիր արջայի կամ Կորիոլանի դերում։ Տիտոս Անդրոնիկոսը պանձալի, ջաջարի, իր պարտականությունները խստորեն կատարող, փառասիրությունից զուրկ զորավար է, որը բախվում է անչնորհակայության և հրելավոր դաժանությունը հետ, բայց մնում է անհոզդողդ ու հավատարին։ Բոլոր նոր գաժանությունները հերոսի բնավորության մեջ աստիճանարար բերում են սարսափելի փոփոխությունների։ Վ. Հակորյանը վերարտադրում է այս փոփոխությունները, համարայ լդիմելով դրիմի, դերասանը ճեշված է, կարծես թե սեղմված գետեին, նա ձեռը է բերում առավել ոդ-

Ռեժիսորի ակնառու հաջողությունը երկրորդ գործողության եղրափակիչ մասն է, երբ թեմական հրապարակը հանկարծ պտտվում է և այնտեղից, կարծես թե, սրընթացորեն հանդիսասրահ է ներխուժում աղջատ, վիրավոր, խեղված մարդկանց բազմությունը՝ ոռևոցով, ճորնչյունով, հառաչանջներով, աղաղակներով և ողըերով։ Եթե սպիտակ խալաթներով մեռածների թափորը հիշեցնում է պասսիվ զոհերին, ապա երկրորդ գործողության եղրափակիչ մասը հիշեցնում է երկպառակտությունների, պատերազմների, կոտորածների, ահաբեկման և բռնության րաղմանիվ ղունբին, բայց այս բոլոր ղունրը դառնում են հատուցման խորհրդանիշ։ Շնորհիվ դրա՝ հաջորդ գործողունյունը ընկալվում է որպես վրեժ ոչ միայն Տիտոսի և նրա զավակների, այլև վրեժ տառապող ժողովրդի համար։

Φωκωտոնի εύβωցραιδ ελδωηρվωծ պատմական գրամաների մասին իմ խոսակցուβյունը կցանկանայի ավարտել Ռուսβուվելու անվան վրացական βատրոնի «Ռիչարդ Երրորդ» ներկայացման մասին կարճ հիշատակումով։ Այդ վերամշակումը գրեβե չի պահպանում Շեթսպիրի բրոնիկի բովանդակուβյունը, նրանում չկա ոչ մի շեթսպիրյան գործող անձ, ըստ էության Շեթըսպիրի դրամայի տեթստի մոտիվներով ստեղծված է ինթնուրույն ստեղծագործուβյուն։ Ուստի, շեթսպիրագետին անհրաժեշտուβյուն չկա վերլուծել այդ ներկայացումը. ըստ իմ վաղեմի համոզվածուβյան, ավելի հեշտ է բեմադրել այդպիսի վերամշակում, թան բեմի վրա մարմնավորել Շեթսպիրի դրաման։

Հիասկափեցրեց ինձ և երևանյան «Համլետ» ներկայացումը։ Շեջապիրի ողրերգության փոխարեն հանդիսատեսը տեսնում է բոլոր տեսակի այլարանական առարկաների հարուստ հափաջածու, իսկ գործող անձինջ ձեռջ են բերել պայմանական տեսջ։ Միակ, արդարև շեջսպիրյան հերոսը Համլետն է, բայց այս դերասանին էլ շատ դժվար է պահպանել կատարման ճըշմարտացի համոզվածությունը, ջանի որ ռեժիսորը նրան անընդհատ խանգարում է։ «Դանկաջանտ» գաղափարը այնջան է պարզունակ և ձանձրալի, կարծես Թե դահլիճում երևակայությունից զուրկ դպրոցականներ են նստած, այնինչ՝ միայն այնպիսի խորաթափանց և խոր փիլիսոփան, ինչպիսին Համլետն է, կարողացավ արտաջնապես բարեհաշող և նույնիսկ փայլուն պատյանի ետևում տեսնել Դանիայի բուն պատկերը։ Ներկայացումը ամեն ինչ պարզեցնում և զրկում է ողրերդությունը կյանջի ճշմարտությունից։

Օրևանի ռուսական դրամատիկական Բատրոնի «Մակրեն» ողըերգունյան բեմադրունյունը ունի և արժանիջներ, և Բերություններ, ինչպես ռեժիսորի աշխատանքում, այնպես էլ դերասանների խաղում, հատկապես լեդի Մակրենի դերակատարուհու խաղում։

Ռեժիսորն արդարացի է, երբ բեմադրել է «Մակբեթե» որպես հոգերանական ողբերդու-"Pjach, և դերասան Գ. Կորոտկովը համողիչ կերպով է վերարտադրում Մակրե**Բի խղճի տան**ραδρα γρα εδα δόμαδη ρόδαπραιβιαδι όδο μαδι ρωσωίαμα Αρμαιδύδρ, βδραδα, ορβύαψ, նորը անժիսորը ստիպել է Բանքոյին և Մակրեթին հայտնվել հարրած վիճակում՝ գինու տակաաիկը ձեռքներին, և ներկայացրել է պատանի վՀուկներին իրրև հարբած հերոսների պատրանը։ Դա բոլոր տեսակետից շիթսպիրյան ողրերգության աղավաղում է։ Շեջսպիրի մոտ վհուկները օբյնկակվ սարսափելի իրականություն են, չարության մարմնացումը աշխարհում, npp bapanponis & Sapnuh Sagai say unba amus zupaifima domi Apandania & manyagunis a այն պահը, երը Սեյտոնը խնձոր է ուտում, իսկ նրա այրերի առաջ սպանում են լեղի Մակդուֆին ու նրա որդուն։ Բացի դրանից, չգիտես ինչու այդ սպանությունը կատարում են հենց նույն մարդիկ, որոնը սպանել էին Բանքոյին։ Դա քիշտ չէ։ Մակդուֆի դղյակը վերցված է գրոնով և ները են մտնում անհայտ մարդասպաններ։ Ավելի էական է, որ լեդի Մակրեթի դերակատարումը ուժեղացնում է գլխավոր հերոսի բնավորության թուլության զգացումը. կինը կարծես Ab anyonis & phymdelin shugh hwhugh Saugend, hu bowb agailaid &, Subquaughais figmbu bebuush h zuhand bem abzer umubanfinchy mbahzumbu shana Quuhunuby zwa bb htogunauft dubpudunbackfinibbhpp bpm hungh ibg:

ծրևանի Պատանի Հանդիսատեսի Թատրոնում բեմադրված է ուրախ, սրամիտ, կենդանի և Հափշտակող «Ոլնչից մեծ աղմուկ» ներկայացումը։ Այս ներկայացման մեջ իշխում է Վեբածնունյան դարաշրջանի ուրախունյան, զվարձունյան և զավեշտի ոգին։ Ներկայացման մեջ օգտագործված են վառ գույներ, զգեստների հրաշալի ձևավորումներ, ընտրված են տաղանգավոր դերակատարներ, առանձնապես Բեատրիչնի, Բենեդիկտի և Դոգբերիի դերերում։ Դրա Հետ միասին կատակերգությունից անձետացել են դրամատիկական պաձերը, նույնիսկ դրպարտությունը և մաձը մատուցվում են իրթև կատակերգական անբնական երևույթներ։ Հերոյի Հայրը վերափոխված է խեղկատակի, չարագործները նույնպես մի տեսակ կեղծ են։ Տուժել է և Բեատթիչեի դերը, որը, չգիտես ինչու, դիմում է պարղամիտ խորամանկությունների, որպեսզի Բենեգիկտին ներթաշի ամուսնության ցանցի մեջ։ Այնինչ դերատանուհին լիովին կարող էր ստեղծել անկախ, սրամիտ և հմայիչ Բեատրիչեի շեթսպիրյան կերպար, թանի որ նրա կատարման մեջ շատ թան է պահպանվել շեջսպիրյան հերոսուհուց։

Վերջապես, մենք բոլորս հիացած հնք օպերային թատրոնի «Ռոմեո և Ջուլիետ» բալետով։ Վերածնության դարաշրջանի Իտալիան մարմնավորված է շատ տաղանդավոր ներկայացման մեջ, իսկ հերոսները պահպանել են հոգերանական խորությունը և ողբերգական խառնվածքները։

Այս ամենը բերում են այն եղրակացության, որ հայկական թատերական արվեստը հոգատարությամբ պահպանում է վաղևմի ավանդույթները, ձգտում ճշմարտացիորեն և խոր մարմնավորել շերսպիրյան ստեղծագործությունները։ Միայն այստեղ կարողացան կարճ ժամանակամիշոցում բեմադրել Շերսպիրի այդջան շատ բրոնիկներ և ողբերգություններ։ Խորին շնորհակալություն պատճառած հաճույբի, ձեր թատրոնների բեմերում Շերսպիրի հետ հանդիպման Համար։

the second secon

and the state of the second seco

and the second of the second of the second second

i day :

and the second sec

CALC: NO

. . . .

1999 - 1999 - 1999 1999 - 1999 - 1999 1999 - 1999 - 1999

# **ዞበՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ**

# Շեքսպիբի կյանքը և ստեղծագործությունը

| Նորից Համլեաի առեղծվածի մասին-Նշան Մուբադյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Բնավորություններ կերտելու Շերսպիրի սկզրունըները-Հակոբ Ծուլիկյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7  |
| The state of the s | 29 |
| Շերսպիրյան բառի բնույթը-Ռուզան Մարգունի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 39 |
| Բառախաղը որպես ոճաստեղծ տարը «Բաղում աղմուկ վասն ոչնչի» կատակերդության մեջ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 33 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 48 |
| 2որացիոսի «Հուշարձանի» նեման Շերսպիրի սոնետներում—Միւա Սարանցևա (Խա-<br>րարովսկ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 60 |
| Գրամատիկական չեզնանքը Շեջսպիրի դրամաներում-էլյանա Կուռսայան-Ցաշինսկենե                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |
| (4/h[h]m.u)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 78 |

# Շեքապիբը և հասաբակական միտքը

| Շերոպիրը և լուսավորականությունը Յուլի Կազաոլիցկի (Մոսկվա).            |     |     | 87  |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|-----|-----|
| Շերսպիրը և XX դարի անգլիական գրականությունը-Նինա Դյակոնովա (լենինգրադ | )   |     | 94  |
| Դոստոևսկին և Շեբսպիրը_Կաւպիս Սուշենյան                                |     |     | 105 |
| Theumpph Shoubhon Ludubh tophh Sushnad-hibubaru Quequegue             |     |     | 115 |
| Շեջոպիրի սոնհաները հայ մաջի գնահատմամբ-Գյուբակն Անդբեասյան            |     |     | 124 |
| Շեբսպիրը անգլիական ռոմանտիկական բննադատության մեջ-Գալինա Յակովլես     | . ( | 16- |     |
| նինդրադ)                                                              |     |     | 133 |

# Tbfumprh brybrh purquuanipjua hurgbrhg

| Շեթսպիրը որպես Բարգմանական պրոբլեմ-Յուշի Լևին (լենինգրագ)          | 145  |
|--------------------------------------------------------------------|------|
| Շեջոպիրի սոնեաների թարգմանության սկղրունջները -Գևուգ էմին          | 159  |
| Vmpy Uhunhhnuh hnpnish amah fmpasmunifimh upapibse-Ursta Ladabajua | 168: |

## Thfughrp pumrabaid

| Շեբոպիրյան Բատրոնի պոետիկան_ Անելկա Գրիգույան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . 179   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Շերսպիրը Բարվի Մ. Աղիդրեկովի անվան թատրոնում-Թամիլա Յուսուֆրեյլի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | a state |
| of the state of th | . 191   |
| Phinnnuwhub 26pumppuhube-Suduru Parhundu (Uphuh).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 201   |
| Անձատի կոնցեպցիան Շեջսպիրի «Ռիլարդ Երրորդ» պիեսում 70-ական թվականների սո<br>վետական թատրոնի մեկնաբանությամբ—Սվետլանա Մելնիկովա (Լենինգրադ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . 212   |
| Միխայիլ Չեխովը բեմադրում է «Տասներկուերորդ գիշերը» (Կաունաս, 1933)—Դովիդալ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1 0 2   |
| Bnighyudhyniu (4/plujniu).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . 220   |

#### Thfumpro wrdbumaid

«OBbilin» thunutuph boudgunnifinite-budh Uhunjus (Unution)

## Մատենագիտական ցանկեր

| Suphaparfinit 1981 F. bplu | แรกเป | 4         | ð 26pm | metersmi   | 6 4116\$ | brutu | u-1/100 |       | \$ <i>h</i> _b | uh-        |     |
|----------------------------|-------|-----------|--------|------------|----------|-------|---------|-------|----------------|------------|-----|
| quulbum Uprauluu           | Ser 1 |           | TX- TA | the st     |          | Tille |         |       | 100            |            | 255 |
| 1981 F. Ophubnut yujugut   | zbput | shejmin 4 | nuştr  | เมโนม-ปุ่น | unuuni   | if Su | mbhu    | 4/100 | n Bind         | ٤ <u>-</u> |     |
| UGushu Pbfurjus            | 1     | 1.        |        |            |          | 14.   |         |       |                | 120        | 259 |

Ludbiduð

1993 and love start in the shall be the second

and the second second

A set of the set of the

and the second and the second second

Thoughping humanshe bin Back

265

233

# СОДЕРЖАНИЕ

## Жизнь и творчество Шекспира

| Еще раз о загадке Гамлета—Ншан Мурадян                                                  | -  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Принципы шекспировского образотворчества-Акоп Цуликян                                   | 1  |
| О характере слова Шекспира-Рузан Маргуни                                                | 29 |
| Карантерс снова текспира—гузан маргуни                                                  | 39 |
| Каламбур как стилеобразующий элемент в комедии «Много шума из ничего»—<br>Аида Фрунджян |    |
|                                                                                         | 48 |
| Тема горацианского «Памятника» в поэзни Шекспира-Мира Сабанцева (Хаба-<br>ровск)        |    |
|                                                                                         | 60 |
| Драматическая ирония у Шекспира-Эляна Куосайте-Яшинскене (Вильнюс)                      | 73 |

# Шекспир и общественная мысль

| шекспир и Просвещение-Юлий Кагарлицкий (Москва)            |         | -     |    | 87   |
|------------------------------------------------------------|---------|-------|----|------|
| Шекспир и английская литература XX вНина Дьяконова (Ле     | нинград | ()    |    | 94   |
| Достоевский и Шекспир-Карпис Суренян                       | -1-24   | 100   |    | 105  |
| Шекспировские герон в мемуарах О. Эмина-Элеонора Варданян  | . 31    |       |    | 115- |
| Сонеты Шекспира в оценке армянской мысли-Бюраки Андреасян  |         |       | in | 124  |
| Шекспир в английской романтической критике-Галина Яковлева | (Ления  | пград | )  | 133  |

# Проблемы перевода произведений Шекспира

| шекспир как переводческая проблема-Юрий Левин (Ленинград)    |    |   |   | 145         |
|--------------------------------------------------------------|----|---|---|-------------|
| Принципы перевода сонетов Шекспира-Геворг Эмин               |    |   |   | 159         |
| Проблема перевода речи Марка Антония на форуме- Армен Овсеп. | 2. | • | • | C 2 2 2 2 4 |
| теревона рели нарка Антония на форуме— Армен Овсел.          | ян |   |   | 168         |

## Шекспир в театре

| Поэтика шекспировского театра—Анелка Григорян                                                                            |      | il.   | 1     | 129 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------|-------|-----|
| Шекспир в театре им. М. Азизбекова-Тамила Юсуфейли (Баку)                                                                |      |       | 11.5% | 1   |
| Белорусская шекспириана Танала Балана (Баку)                                                                             | •    |       | •     | 191 |
| Белорусская шекспирнана—Тамара Борисова (Минск)                                                                          |      |       |       | 201 |
| Концепция личности в пьесе Шекспира «Ричард III» в интерпретация<br>го театра 70-ых годовСветлана Мельникова (Ленинград) | ях с | оветс | ко-   |     |
| чихаил Чехов ставит «Двенадцатую ночь» (Каунас, 1933) - Лови                                                             | дас  | Юде.  | ля-   | 212 |
| вичнос (Вильнюс)                                                                                                         |      |       |       | 220 |

## Шекспир в искусстве

233

Музыка к кинофильму «Отелло»—Нами Микоян (Москва)

## Библиографический раздел

| .Летопись Ереванской шекс                | пировской фести | валь-конференции—1981 |     |
|------------------------------------------|-----------------|-----------------------|-----|
|                                          |                 |                       |     |
| Библиография Ереванской<br>Анаит Бекарян |                 |                       | 070 |
| Анииг Бекарян                            |                 |                       | 259 |

## Приложение

| 13 | материалов | шекспировского | фестиваля | 1.1 |  |  |  | 117.00 | 1181 | 100 |  | 26 | 5 |
|----|------------|----------------|-----------|-----|--|--|--|--------|------|-----|--|----|---|
|----|------------|----------------|-----------|-----|--|--|--|--------|------|-----|--|----|---|

# CONTENTS

# Shakespeare's Life and Creative Activities

| Once Again on the Enigma of Hamlet-Nshan Muradian                                                                                                        | 7   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Snakespeare's Principles of Characterization—Hagon Teutibian                                                                                             | 29  |
| On the Nature of Shakespearean Word - Ruzan Marguni                                                                                                      | 39  |
| Pun as a Situstic Device in the Comedy "Mich Alo About Nothing" _ Aida                                                                                   |     |
| rrunjian                                                                                                                                                 | 48  |
| The Theme of Horacian "Monument" in Shakespeare's Poetry-Mira Sahantseria                                                                                |     |
| (Khabarovsk)                                                                                                                                             | 60  |
| Shakespeare's Dramatic Irony-Eliana Kuosayté-Yashinskené (Vilnius)                                                                                       | 73  |
| Shakespeare and the Public Thinking                                                                                                                      |     |
| Shakespeare and the Enlightment-Yull Kagarlitsky (Moscow)                                                                                                |     |
| Snakespeare and the English Literature of the XX Century-Nina Dyakonova                                                                                  | 87  |
| (Leningrad)                                                                                                                                              | 94  |
| Dostoevsky and Snakespeare—Garbis Surenian                                                                                                               | 105 |
| Shakespearean rieroes in the Memoirs of H. Emin -Eleonora Vardanian                                                                                      | 115 |
| Successfeare's Sonnets in the Estimation of the Armenian Dublic Thisking                                                                                 |     |
| Burakn Andreastan                                                                                                                                        | 124 |
| Shakespeare in the English Romantic Criticism-Galina Yakovleva (Leningrad)                                                                               | 133 |
| Highlighting Translations of Shakespeare's Works                                                                                                         |     |
| Shakespeare as a Problem of Translation - Yurl Levin (Leningrad)                                                                                         |     |
| Principles of Translating Shakespeare's Sonnets-Gevorg Emin                                                                                              | 145 |
| the Problem of Iranslating Mark Antony's Speech at the Forum Armen House                                                                                 | 159 |
| seplan                                                                                                                                                   | 168 |
|                                                                                                                                                          |     |
| Shakespeare and the Theatre                                                                                                                              |     |
| The Poetry of Shakespearean Theatre—Anelka Grigorian                                                                                                     | 179 |
| Snakespeare at the Azizbekov Theatre—Tamilla Yusuphoili (Baku)                                                                                           | 191 |
| The Byelorussian Shakespeariana—Tamara Borisova (Minsk)                                                                                                  | 201 |
| Conception of the Individual in Shakespeare's Play "Richard III" in the Inter-<br>pretations of the Soviet Theatre in the 1970's—Svetlana Melnikova (Le- | 201 |
| ningrad)                                                                                                                                                 | 212 |
| "Inknail Chekboy Performs "The Twelfth Night" (Kaunas, 1933) Donidas Vin                                                                                 | 212 |
| dellavicius (Vilnius)                                                                                                                                    | 220 |
|                                                                                                                                                          | 220 |

| Shakespeare and the Arts                                                                                                                                                      | and a      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Music to the Film "Othello"-Nami Mikoyan (Moscow)                                                                                                                             | 283        |
| Bibliographic Lists                                                                                                                                                           |            |
| Chronicles of Shakespeare Conference—Festival in Yerevan (1981)—Elisaveta<br>Abramova<br>Bibliography of Shakespeare Conference—Festival in Yerevan (1981)—Anahlt<br>Bekarlan | 255<br>259 |
| Addendum                                                                                                                                                                      |            |
|                                                                                                                                                                               |            |

From the Materials of Shakespeare Festival

265

### ՇԵՔՍՊԻՐԱԿԱՆ

7

źram. hufpughr U. U. U.Emammujut Նկառչական ձևավորումը Կ. Կ. Ղաֆադարյանի Գեղ. խմրագիr Հ. Ն. Գուծակալյան Տեխն. խմրագիr Հ. Մ. Մանուչաւյան Urpugrhy t. U. Unjuhyjma

#### ИБ № 897

Հանձնված է շարվածքի 7.03.1985 թ.։ Ստորագրված է տպագրության 19.08. 1985 թ.։ 43 07539, 2mhp 70×901/16, Facy N 1: Summahumh «apph undapmhuma, pupap mumunpatfinite amit. 21,3 dmd., mumunp. 18,25 Sudnite Ubph. Swani 21,5: 2pum. Հաշվարկ. 16,8 մամուլ։ Տպաքանակ 3000։ Հրատ № 6371։ Պատվեր № 204։ 9 hup 2 m. 90 4.

2002 ԳԱ հրատարակչություն, 375019, Երևան, Մարշալ Բաղրամյան պող. 24 գ.։ Издательство АН АрмССР, 375019, Ереван,

пр. Маршала Баграмяна, 24 г.

2002 ԳԱ հրատարակչության տպարան, 375019, Երևան, Մարշալ Բաղրամյան պող. 24։ Типография Издательства АН АрмССР, 375019. Ереван,

пр. Маршала Баграмяна, 24.