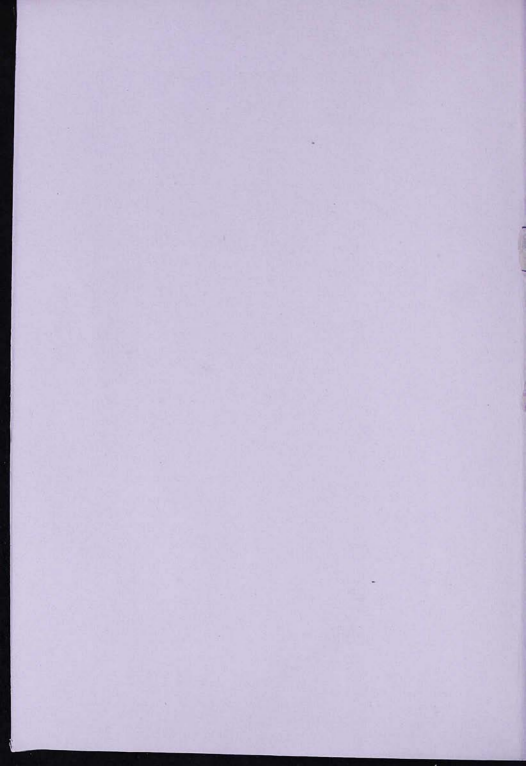
ТР. КАПАНЦЯН

## об урартском божестве ШЕБИТУ



502.0 К- ВРАДЕМИЯ НАУК АРМЯНСКОЙ ССР

ГР. КАПАНЦЯН

ОБ УРАРТСКОМ БОЖЕСТВЕ ШЕБИТУ

USUMATIO F



ИЗДАТЕЛЬСТВО АКАДЕМИИ НАУК АРМЯНСКОЙ ССР

EPEBAH



У В Радемия наук армянской сср

ГР. КАПАНЦЯН

## ОБ УРАРТСКОМ БОЖЕСТВЕ ШЕБИТУ



EPEBAH

## ОБ УРАРТСКОМ БОЖЕСТВЕ ШЕБИТУ

Я уже имел случай указать на наличие некоторых семитических божеств в урартском пантеоне, который почти полностью представлен в известной сакральной надписи царей Ишпунни и Менуа на "дверях Мхера" около Вана. С этим семитическим миром определенно мной связываются. напр., урартские божества: Ура (Ura), что походит на вавилонского Урра (Urra), жадного до завоевания и разрушения героя-полубога в образе собаки; Айа (Aia), схожая с вавилонской "матерью богов" Аза или Аа; Адарута (Аdarutha), примыкающая своим корнем (Адар-) и суффиксом (-vта) к семитическому арамейскому (resp. сирийскому) миру. Это божество, подобно Айа, также женского начала и своей основой Адар. (Adar-) определенно мной связывается с сабейской Athar, арабско-арамейской Atar (Attar) и с первой частью сложного имени богини Atargat(is) или Derketo. иначе говоря, имени Athar'ata или Thar'atha (= Tharbatha, арм. Фшръп Вш Tharhatha у М. Хоренского и др.) и выводится из имени известной богини Aštar, т. е. Иштар.1

Из женских имен урартского пантеона нужно отметить и имя жены верховного бога Халда, звучавшее Bagbartu (Багбарту). Это имя, как ни странно, не фигурирует в надписи на "дверях Мхера", а стало нам известным только из ассирийских источников (по надписи царя Саргона II, расхитившего Мусасирский храм урартцев и статую этой богини). Имя Bagbartu в своей основе Bag-bar-(не bag-maš-)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. мою работу "Об урартском божестве Adarutha", напечатанную в "Известиях" Академии Наук Арм. ССР за 1944 вод, в N = 6-7, стр. 25-32.

определенно сложного образования и пранского происхождения, как трактуют и другие исследователи. Здесь бадзначит "делить >наделять, доля, удел", а корень баг-значит "носить, приносить", так что вся сложная основа бад-(а) баг(а)- по ирански значила бы "долю (удел) носящая", откуда между прочим и русские (славянские) "бог" в первичном значении "уделяющий" и "бог эт" (=наделенный) и "у-бог-ий" (не-наделенный), как проявления древней идеологии. Но особенно интересно в урартской форме богини Багбар-ту наличие семитического женского суффикса -ту (=thu), что, конечно,придано ассирийцами.

Между прочим, вне урартского пантеона в налицен Мехео-капуси", нам известно и имя божества Tsuini, что буквально значит "морская" (от урартского обыкновенного слова tsue "море" = озеро, арм. ди tsov, и суф. -ini "-ский" (уотя возможна одибка писца в детерминативе "бог" вместо страна"). В своей работе "История Урарту" (на арм. яз. 1 я полробно останавливался на рангах (иерархии) урартских божеств, их связи с племенными нарастаниями коллектива племен урартского государства, на генетических связях этих божеств с хеттским, хурритским и армянским языковым миром, древней идеологией и пр. Здесь же мне хочется обратить внимание на значение и генезис нового божества того же урартского пантеона на "дверях Мхера", привлекаемого мной для сравнительного анализа. Это божество če-bi-tu-ú-e, стоящее в форме дательного падежа на .e.. ибо строй речи требует такого оформления ("такому-то богу 2 быка и 4 овцы", "такому-то богу один бык и две овны", подразумевается "должно пожертвовать").

Божество Шебиту упоминается на 6-ой строке основного (и на 38-ой параллельного) текста вышеназванной сакральной надписи, причем до него упоминается бог Nalainie (дат. п.), а после Arsimela (по параллельному тексту на конце сохраняется гласное "е" для дат. п.). Этим божествам, как и до них упоминаемым Ниципіе Тигапіе и Ца, жертвуются 2 быка и 4 овцы (бог Хутуння упоминается и в одной

отдельной надписи из мечети Куршун-джами в Ване) и они следуют за верховной троицей Haldi (Халд), Теїšеба (Тейшеба = Тешуп хурритов) и Ardini (Ардини).

Имя божества Шебиту, как и концептуальное его значение, я хочу прежде всего связать с вавилонской Сабиту, известной богиней, выступающей в эпосе Гильгамеша. Само это имя в эпосе является, как увидим, как бы эпитетом или придатком к основному имени этой богини, звучавшему Siduri (Сидури), переданному в хеттском переводе эпоса Гильгамеща через Ziduri (Зидури).

Но чтобы выяснить роль и значение интересующего нас урартского божества (=богини) Шебиту, я должен дать подробное описание содержания одноименной (точнее соименной) вавилонской богини Сабиту, а для этого я вынужден буду пересказать в общих чертах и самый эпос Гильгамеша, имеющий и общечеловеческое значение своими мотивами о побратимстве<sup>1</sup>, о бессмертии, защите от зла и о строительстве.

Этот эпос на 12 таблицах и в двух редакциях (старовавилонская третьего тысячелетия и позднеассирийская 7 в. из библиотеки царя Ассурбанипала) имел огромное значение в древнем мире (до нашей эры), оказав влияние и на другие фольклоры, был переведен в частности на хеттский и хурритский языки (сохранились только фрагменты), а своими идеями живет и поныне.

Несмотря на большие пробелы, основное содержание нашего эпоса все-же довольно ясно. В начале описывается строительство защитных стен родного города Урука (библейское Эрех), для чего Гильгамеш насильно собрал всех молодых мужчин. Вследствие их ропота по совету богов богиня Аруру для соревнования с Гильгамешом создает богатыря Энкиду ("подобие бога Ану"), жившего в горах

¹ Блестящую поэтическую передачу мотива побратимства мы встречаем и в поэме гениального грузинского поэта Шота Руставели "Витязь в тигровой шкуре".

и лесах со скотом и обросшего волосами. Но неродулакак-бы обнеживает его, приводит его в Урук, что должно было умерить Гильгамеща и облегчить участь тружеников. По совету Римат Белит, матери Гильгамеща, последний нетолько не сталкивается с Энкиду, но становится его побратимом, вместе совершая разные подвиги. Например, онвеоба идут на чудовище Хумбаба [в хеттс, переволе-Хувава! что является символом разрушительного, горнолесногои отсталого Элама. Нашим героем за его победы увлекается сама властолюбивая богиня Иштар, но получивши отказ 1 насылает на Урук через своего отца бога Ану небесного быка. Наши герои устраняют и это разрушительное начало и победоносно возвращаются в Урук, где встречающие воспевают: "Кто прекрасен среди мужчин? Кто великолепен среди мужчин? Гильгамеш прекрасен среди мужчин". Но умирает его побратим Энкиду, и Гильгамени. столь трогательно оплакивавший своего друга, начинает скорбеть вообще по земной участи человека и бояться смерти, хотя и был на две трети богом, а на одну треть. человеком.<sup>2</sup> Он хочет добиться бессмертия и отправляется в далекое путешествие разыскивать предка людей Утнапиштима (=Атрахасис | Ксисутр у Бероса, Ной в библии), упостоившегося вечной жизни. Пройдя пустыню, он полходит к горным районам с охранителями львами, затем к горе Ма-

¹ "Сюда, Гильгамеш", говорит Ичтар, "будь моим любимцем, я буду твоей женой... Перед тобой преклонятся цари, господа, князьи... с геродов и стран будут приносить тебе дары"... Но Гильгамеш отвечает: "... есть-ли какой любовник, которого ты любила бы постоянно? Есть-ли такой юноша, который был бы тебе всегда приятен? Вот я перечислютвоч похождения... Таммуза, любимца твоей юности, ежегодно ты осуждаешь на плач. Когда ты любила пеструю птипу (?), ты разбила ей крылья, и в лесу кричит она: "каррі" (—крылья мои). Любила ты и льва, совершенного по силе, но выковала ему семь и семь ям"... (см. Б. Тураев, История древнего Востока, СПБ, 1911 г., стр. 131).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Припомним, как много спорили христианские богословы о долях человеческого и божеского существа Христа, создав монофизитское в диофизитское взаимонсключающие направления.

шу, которую оберегают "люди-скорпионы". Ими же охраняется солнце при восходе и закате. После настойчивого требования Гильгамеш идет 12 миль через горы, приходит в дивный сад для богов, где произрастают драгоценные камни, и непосредственно подходит к морю. Но богиня Сидури-Сабиту, восседающая на морском троне, еще издали завидев Гильгамеща, запирает ворота. Когда же он угрожает разбить ворота, то богиня (нимфа) пропускает его, спросив, однако, о причине странного его путешествия. Гильгамеш говорит, что его друг, с которым он совершил столь много подвигов, похищен смертью, и он, желая избежать его участи, идет за советом к предку. Нимфа отвечает (по древней редакции): "Гильгамеш, куда ты стремишься? Жизни, которой ты ищешь, не найдешь. создав людей, наложили на них смерть, а жизнь оставили в своих руках. Ты же, Гильгамеш, лучше наполняй свой желудок, веселись день и ночь, ежедневно устраивай правднества, пляши и ликуй. Пусть твои платья будут чисты, голова вымыта водой. Смотри на ребенка, которого держит твоя рука, и пусть жена радуется в твоих объятиях". Но Гильгамеща не соблазняют радости временной жизни, он непреклопен и грозит в случае непропуска остаться жить в пустыне. Нимфа отвечает: "Нет, Гильгамеш, перевоза, и никто еще от века не переходил моря. Через море перешел могучий Шамаш, а кроме него кто другой? Труден перевоз, затруднителен путь и глубоки воды смерти, находящиеся перед ним". В конце концов Сидури-Сабиту находит выход и указывает Гильгамешу на находящегося вблизи кормчего, который некогда перевез Утнапиштима. После расспросов и объяснений Гильгамеш едет и уже на третий день достигает "вод смерти" [по хеттски: watar aggannas], до чего обычновенный путь полтора месяца. Благополучно проезжают они и эти опасные воды смерти. Утнапиштим, увидев издали корабль, дивится новым пришельцам из мира. Здесь описывается их встреча, расспросы и речь Утнапиштима о смерти, заканчивающаяся так: "Разве мы строим

дом навеки? Разве мы прикладываем печати навеки? Навеки ди делится братья? Для вечности ди рождаются на земле лети? Разве при наводнении течет река постоянно? Разве смерть не госполствует от начала мира? Новорожленный и покойник... разве не являются одинаково образом смерти"? Гильгамеш, конечно, не подвергается влиянию этих общих мыслей, он настойчив и просит отвечать, как Утнапиштим попал в сонм бессмертных. Последний разъясняет. что это-последствие потопа. Когда собрание богов (Энлиль. Ану, Нинурта, Эннуга...) решило потопить людей, бог воды Эа обратился к нему, Утнапиштиму, сыну Уббар-Туту, из города Шуриппак на Ефрате, откуда должен был начаться потоп, и предложил построить ковчег, ввести туда родных и близких, скот, зверей, ремесленников, семена растений, животных и пр. Потоп длился шесть дней, 1 но на сельмой день утром наступает свет, ковчег останавливается на горе Низир. Утнапиштим выпускает голубя, который, не находя пристанища, возвращается на ковчег, также случается и с ласточкой, но после них выпушенный ворон не возвращается, что дает Утнапиштиму основание вылезть и выпускать все живые существа для нового заселения земли, предварительно принося ягненка в жертву богам. Бог Энлиль, виновник потопа, сердится на Эа за его помощь Утнапиштиму и заботу о сохранении жизни на земле, но совет богов мирится с создавшимся положением. Энлиль входит в ковчег, берет Утнапиштима за руки, ве-

<sup>1</sup> Так описывается процесс потопа: "Лишь только занялась заря, с основания неба поднялось мрачное облако. Адад загремел. Набу и Изрру (Мардук) пошли вперед вестниками, пошли они по земле и горам. Нергал вырывал мачту. Аннунаки подняли факелы и осветили страшным счянием всю землю. Буря Адала поднимается к небу и превращает все светлое в мрак... Брат не видал брата, не узнавали людей на небе. Боги испугались потопа и поднялись на небо; они присели в оцепенении, как псы. Истар завопила, как рождающая; жалобно кричала владычица богов прекрасноголосая: "тот день да превратился бы в гличу, когда я советовала злое в собрании богов... (см. у Тураева, ibid., стр. 132).

дет его и его жену наверх, ставит их на колени и, став между ними, говорит: "Прежде Утнапиштим был человеком, теперь он и его жена будут богами, как мы. Они должны жить далеко у устьев рек".

После этого рассказа Утнапиштим, видя, что нет божества, которое бы взяло Гильгамеща к себе на бессмертне, советует нашему герою добиться этого бессмертия, победив подобие смерти-сон: не спать шесть дней и семь ночей. Но это говорилось только для вида, ибо утомленный путник вынужденно засыпает. Утнапиштим с иронией дает знать своей жене, которая для снаряжения Гильгамеша в обратный путь готовит хлеб (печет 7 хлебов), хотя наш герой все же продолжает жаловаться. Утнапиштим поручает перевозчику доставить Гильгамеща обратно, в "место омовения" и дальше. По просьбе жены, жалеющей ничего недобившегося нашего героя, Утнапиштим в напутствие указывает на волшебную траву, растущую на дне моря и как талисман для благополучного плавания. Гильгамеш спускается на дно моря, привязав к ногам камни в хеттском тексте-два каменных изображения для отпугивания бесов моря, как трактует Иоаннес Фридрих], достает эту траву, но считает ее травой бессмертия и юности. Когда же Гильгамеш моется на берегу в цистерне [namzitum] то его волшебную траву похищает змея. Огорченный Гиль, гамеш, по повелению свыше, едет в Урук и продолжает заботиться об его укреплении. Но он все-же не успокаивается, а продолжает обегать храмы и великих богов, желая собрать сведения о загробном мире и войти в сношение с духом своего друга Энкиду. По повелению друга людей бога Эа, бог подземного мира Нергал выводит Энкиду "подобно ветру". Но друг медлит, ибо ему нечем утешить Гильгамеша. "Если я поведаю тебе законы земли, какие я увидел, то будешь целый день сидеть рыдая; только павший в бою лежит на одре и пьет светлую воду... Отен и мать утешают его, жена его при нем" (см. у Тураева, Ист. др. Вост., 1911 г., стр. 130-134).

Если я вынужден был привести здесь, хотя бы сжато, эпос Гильгамеща, имеющий столь общечеловеческое значение, то, конечно, исключительно для того, чтоб в общем фоне, ситуации и идеологии точнее оттенить вычерченную роль и значение интересующей нас богини Сидури-Сабиту. Эта морская богиня или нимфа восселает на троне. следовательно, она не простой какой-то дух низшего ранга. Увидев Гильгамеша, она запирает ворота к морю, следовательно, ее функция заключалась в охранении подступов к морю, а далее и к острову блаженных. Но все-же она, хотя и после угроз, соглашается пропустить Гильгамеша и даже советует обратиться к услугам кормчего (по имени Уршанаби). До этого богиня советовала нашему герою есть, пить и веселиться, любоваться своим ребенком и женой, не искать вечной жизни, ибо "боги, создав людей, наложили на них смерть, а жизнь оставили в своих руках". Сидури-Сабиту, вероятно, была уверена в неудачном исходе исканий Гильгамеша, потому и не очень сопротивилась переезду через море, хотя и радужно рисовала жизнь смертного. При богине на берегу моря была, между прочим, и цистерна (чан) для омовения, которая в хеттском переводе передается как сделанная из золота (namzitum ša GUŠKIN)1. Эго аккадское слово namzitu(m), что по-неменки переводят через Maischbottich, было восстановлено в аккалском тексте еще Циммерном (в журнале Zeitschrift für Assyriologie, 32, crp. 169).

В хеттском переводе нашего эпоса богиня Сидури-Сабиту пишется SAL Ziduri "женщина Зидури", но с прибавлением SAL TINNA ("женщина Тіппа"). Уже давно отметили ученые—Ландсбергер в ZDMG 69 (1915), стр. 504 и сл., Циммерн в ZA 32, стр. 166 и сл., Эбелинг в MVAG 21 (1917), стр. 191—что идеографическое (суммерское) Lú TIN-NA является равнозначущим аккадскому слову sābū "шинкарь" (Schenkwirt), из чего Циммерн делал заключение, что

<sup>1</sup> См. I. Friedrich, Die hethitischen Bruchstücke des Gilgameš-Epos, напеч. в ZA, NF, V, 1929 г., стр. 22 и 53.

встречающееся в начале X таблицы ассирийской редакции нашего эпоса имя Sa-bi-tum нужно понять как фонетическую аккадскую передачу того же суммерского TIN-NA, новотношении женщины (Schenkin). Хеттский переводный вариант, как указывает И. Фридрих, блестяще подтверждает это предположение Циммерна. Но мне все-же остается не вполне понятной, почему богиня Сидури, сидящая на троне, должна была играть роль кабатчицы или содержательницы питейного дома на берегу моря. Видимо, она почнотчевала вином и другими "божественными" напитками переходивших через море великих богов.

Если же перейти теперь к формальной и концептуаль-ной стороне урартской богини šebitū (= šebithū), то конеч-ное -itu (=-ithu) есть определенная семитическая частина для женского рода (собственно -ith-u). Тем не менее это семитическое заимствование предлежит в урартском не в= форме Sebithu, т. е. с начальным "s", как это передается в аккадском, а в форме Šebithu, т. е. с начальным "š"... Графические возможности для передачи "s" и "š" есть как в аккадской, так и в урартской клинописи (этой разницы нет в хеттской графике). Придется думать, что эпитет богини Сидури, звучавший у аккадцев sabithu(m) "шинкарь", фонетически изменился у урартцев в šebithu, что, конечно, часто бывает. Ср., напр., изменение имени ассирийскогоцаря Ашурдана в урартском тексте в форму Арситан ('А-аг---si-ta-ni во II колонне, 52', хорхорских надписей Аргишти I на ванской скале). Несомненно, эпос Гильгамеша, который был популярен у хурритов и хеттов, судя по переводу на эти языки, был распространен по всей Передней и Малой Азии и, следовательно, должен был быть известным урартских племен и народов. В долговременном устном употреблении, если даже откинуть сопутствующие другие причины в смысле приноровления по значению к родному языку и пр., аккадское слово Сабиту легко могло измениться в Шебиту, которые не очень далеки друг от друга фонетически.

Несомненно, выяснение значения соседствующих в урартском пантеоне вместе с Шебиту богов Налайни и Арсимела во многом способствовало бы точному решению нашего вопроса. В этом аспекте не исключается и другое объяснение генезиса урартского божества Шебиту. С этой стороны я мог бы указать и на возможную генетическую связь Шебиту с ассирийским известным богом Sibitti "God Seven" Inthis god plaved an important rôle in Assyria in the time of the empire» см. в книге Ватермана "Royal correspondence of the Assurian Empire", Мичиган, часть III, стр. 27). В другом месте автор (Ватерман) отожествляет, хотя и с вопросительным знаком, это божество с созвездием "Плеяла" (ibid., стр. 213), имея ввиду обыкновенное аккалское числительное sibitu "семь". При таком объяснении урартского Шебиту, т. е. понимая как созвездие "Плеяда" (из акк. sibîtu), остается в силе та же фонетическая корреспонденция vp. š=акк. s, что видели и в отношении между ур. Шебиту и акк. Сабиту из эпоса Гильгамеша. Естественно, трудно дать окончательное заключение о значения ур. Шебиту, что, несомненно, заимствовано из ассировавилонского мира. В одном случае Шебиту, как созвездие, свидетельствовало бы о бытовании божеств с астральным характером, с переносом их места и значения на небо, что так характерно у ассиро-вавилонян, греков и др. В другом же случае проникновение в Урарту богини Сабиту-Сидури (из эпоса Гильгамеща) свидетельствовало бы об очень большом распространении и влиянии этого эпоса, переведенного, как сказано, хеттами и хурритами.1

В последнем случае эпос Гильгамеща должен был быть не только известным в Урарту, но, видимо, также подверг-

<sup>1</sup> Едва ли случайным нужно считать сходное звучание акк. sibit-"семь" с индоевропейским sept-em и грузинским švidi (<\*šibid-) "семь". Не говоря о сакральном характере троицы, седьмицы (ср. "семеро одното не ждут", "семиглавый демон" и пр.) и пр., о чем в связи с первобытным мышлением говорил еще Леви-Брюль, я думаю, что седьмица особенно распространилась в связи с разделением года на недели, т. е•

ся особому местному пониманию или "интерпретации" урартцы, в отличие от ассиро-вавилонян, отделили эпитет "шинкарь" (sabithu) от имени той же богини Сидури и сделали самостоятельным именем той же богини. У аккадцев (ассировавилонян) всегда выступает Siduri sabithu(m), у хеттов-Ziduri SAL TIN-NA, что то же самое, а у урартцев бытует только этот эпитет-придача, как уже самостоятельное слово, как имя богини. Это явление-отщепление от основного имени божества его придачи-эпитета, как новое имя-мы знаем и в других случаях. Вспомним иранского бога Vrtragna, ставшего у армян Vahagn (у груз. Vaxtang). А ведь это было объяснительным словом .драконоубийна" (vitra "дракон" и gna "убивать")для бога Индры (Indra) у индусов. Ср. также выделение в самостоятельное божество слова adonį "господь мой" (= Adonis), что придавалось богу Эшмуну у ханаанских семитов. Даже позже, напр., у армян, мы видим, как эпитет бога Арамазда, зву-

<sup>1</sup> Эпос, видимо, был известен и грекам, ибо Элиан в Hist. Алімі. (XII, 21) упоминает имя Γίλγαμος, ошибочно написанное Τίλγαμος.

на единицу месяца из семи дней. И если это леление первоначально принадлежало семитам Месопозамии, то с распространением их культуры через малоазийский - эгейский мир это числительное sibit > sept(em) могло вытеснить местные другие наимснования числа "семь" и заменить их-Теоретически ставлю также вопрос о термине šabbath- , покой, день покоя" у евреев в связи с этим же sibith-.семь", когда, быть может, название сельмицы переносится на последний ее день, на день отлыха. Отсюда, по-моему, одинаковое звучание груз. švidi "семь" и m-švid-oba "покой", на этимологии которых в связи с семитическими близкими словами обратил внимание и Н. Марр. Перенос же термина суббота (šabath) на всю неделю, как, напр., у армян (ср. рус. "неделя" из такого же понятия "покой = суббота), т. е расширение первоначального конкретного понятия, я считаю поздним явлением в связи с днем отдыха у евреев. Я хочу отметить также некоторую закономерность в соответствии семитического и урартского b=груз. и арм. v, что видим в груз. švidi "семь" =акк. slbit-u, груз. m-švid-oba=семит. (ханаанс.) šabbath, груз. šver-"красивый (ср. ušveri "некрасивый", švenieri «šverieri "красивый") = семит. (евр.) šapir (id.), или арм. Van=vp. Biaina, арм. awel "больше"=vp. abili "прибавление", арм. awan "поселок" = ур. ebani, арм.-аw (оконч. 3 л. ел. ч. аориста средн. и страд. глаголов) = vp. -abi и пр.

чавший **Д**шишингр Vanatur приютодатель". стал самостоятельным именем нового божества. Имея все это в виду, мысмело можем выдвинуть вопрос о генезисе урартского божества Шебиту, как богини, взятой из Месопотамии, в связи с эпосом Гильгамеща, оставляя даже в стороне возможную его связь с sibitu "седьмица". А ведь влияние этого семитического мира мы проследили и на других именах урартского пантеона (Ura, Aia, Adarutha). Дальнейшие изыскания, несомненно, могут дать нам новые подтверждения.

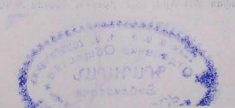
Если урартская культура вообще находилась под сильным возлействием соседствовавшей с юга ассировавилонской культуры (ср. хотя бы заимствование клинописи), то это естественно должно было бы сказаться и на перениманин известных популярных божеств. Из них мною определенно считаются семитическими следующие урартские божества: Ura (=вав. Urra), Aia (=вав. Aia или Aa), Ada-ruta (=сабейскому Attar и пр. из сирийского \*Adaruthā), sebitu ( | вав. Sabitu) и Unina (=вав. Onn-es по передаче Бероса). Связи с субарским (наиро-хурритским) миром слабо представлены в урартском пантеоне, за исключением распространенного бога Teišebā (= хурр. Tešup). Соотношения же межиу хеттскими и урартскими божествами пока проблематичны. Так, напр., некоторые внешне звуковые совпадения можно наметить в отношении ур. dHal-ra-i-ni-e (дат. п. с "е") и хетт. d Hallara, хотя знак "hal-" в урартском сомнителен (теперь по Леману-Хаупту нужно мол читать far, ибо эти знаки очень похожи). Точно также vp.бог Ziq-e-qu-ni-е -(дат. п. с "е") походит на имя хеттского Zagaga, почитавшегося в городе Хубишна (см. Bogh. St., III, стр. 98). Ср. также имена богов: vp. Atbinie и хеттс. Hatebinu (хотя есть и субарск. личное имя Attabuni), ур. Anapšā и хетте. Napšaга и пр. Если бы даже некоторые из этих сопоставлений и оправдались, то всё-таки пути их проникновения могут

<sup>\*</sup> Cm. 1, Gelb, Hurrians and Subarians, crp. 20, 101.

быть и ненепосредственные. По моему, напр. субарские племена исторических областей Шуприя, Арзанена, Тарона или Туруберана и пр. скорее находились под большим влияхеттской и хурро-митаннийской этно-культур, чем урартской. Этим я и объясняю проникновение в армянский язык через разные племена арминов (армцев), урумаев, сирийцев, Таврских районов (ср. Tauruberani "таврские племена", арм. Swpm. phpwb Taruberan) и пр. таких семитических божеств, как арм. Изири Angel "бог Нергал" = вав. Ankullu "знойный ветер", *Сшр* Nar "нимфа (реки)" = вав. Narā "река" и "речная нимфа" и пр. Армянские имена богов (до иранского влияния) в роде Торка, Ара, Хепит (в наринательном həpit > hətpit "неженка, проказница", həptim "наряжаюсь" и пр.), Тепла, Мажан и др. определенно тяготеют к Малой Азии, а не к Урарту в смысле восточных районов от озера Ван. Даже имена богов хеттов Кумарпи ("отец богов") и хурритов Напарпи ("небесный бог") своими -арпи определенно тяготеют к армянскому слову шрф(b) arph(i) бесный свет", не говоря уже о близости хеттского роглифического и лувийского бога Санда (Sandas) к арм. эшь в šanth молния". Ср. также имя хурритского бога Нупатик (Nupatik) и имя арм. священной горы Нпат. Такие районы, как Васпуракан, Айрарат, Сюния и пр. были арменизированы сложившимися уже армянами, как особым этносом, и потому особого влияния этих районов в культовом отношении (т. е. в смысле перенимания имен богов и их культа) не имело места.

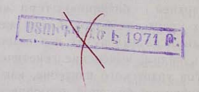
Связи армянского этнокультурного мира с месопотамским и сирийским минуют такие же связи господствовавших урартцев (—биайнцев) с теми же мирами, ибо у армян нет этих урартских богов. Связи же армян с этими семитами шли в разных путях и в разное время.

Как видим, выяснение генетического существа наличных богов урартского пантеона, как отчасти дано нами выше, приобретает большое историческое значение не только для урартологии в тесном смысле, но и для, арменоведе-



ния, в частности при выяснении окончательного формирования армянского народа, о чем подробно мной говорится в работе "Хайаса—колыбель армян". Любой маленький фрагмент, в свете, конечно, общекультурной и политической данной ситуации, не должен быть упущен для науки.





ВФ 00162, заказ 94, изд. 387, тираж 1000

Типография АН Арм. ССР, Ереван, Абовян № 104.



HEHA 2 P.

P48675

