



ոսշերաները երուսսուտ ՀԱՅ ոսերաբարերեն։ ՀԳ․ ՏԱՐԻ – ՆՈՐ ԾՐՋԱՆ

| 1999 | ՅՈՒԼԻՍ – ՕԳՈՍՏՈՍ – ՍԵՊՏԵՄԲԵՐ | Թիւ | 7 - 8 - 9 |
|------|------------------------------|-----|-----------|
| 1999 | July - August - September    | No. | 7 - 8 - 9 |



A MONTHLY OF RELIGION, LITERATURE AND PHILOLOGY OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARMENIAN PATRIARCHATE, JERUSALEM

Proprietor : His Beatitude The Armenian Patriarch Of Jerusalem







ԳԱՐԵԳԻՆ Ա. ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ (1982-1999) ԳՊԳՈՉⅅՔ ՄԵԳⅅԳԵՍԾ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ԱՍՇՆԱՅՆ ՀԱՅՈՅ <sup>ՄԱՅՐ</sup> ԱԳՈԳՍ, ԷՁՄԻԱԾՆՆ



# SUPREME PATRIARCH CATHOLICOS OF ALL ARMENIANS MOTHER SEE OF HOLY ETCHMADZP

# ՀԱՅՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԽՕՍՔ Ի ՄԱՅՐ ԱԹՈՌ Ս. ԷՋՄԻԱԾՆՈՒՄ ՄԱՅՐ ՏԱՃԱՐՈՒՄ ԿԱՏԱՐՈՒԱԾ ԿԱՆՈՆԱԿԱՆ ԱՂՕԹՔԻՑ ՑԵՏՈՑ

Մի անգամ ևս ծունկի եմ գալիս Իջման սրբազնասուրբ Սեղանի առաջ, և ողջ գոյութեամբս փառք և գոհութիւն եմ ընծայում Բարձրեալն Աստուծոյ որ շնորհեց ինձ ողջամբ վերադառնալ ի Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածին վեց ամիսների բացակայութիւնից յետոյ, զուտ առողջական պատճառներով, որոնց դուք արդէն ծանօթ էք և կարիք չկայ աւելին ասելու։

Այսօր Աւագ Երկուշաբթի օր է։ Ահա մտել ենք մեր Հայց. Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու ամենեն հոգելից շարաթուայ մեջ, յառաջիկայ Կիրակի տօնախմբելու համար մեր Տիրոջ Յիսուս Քրիստոսի յարութեան հրաշազան դեպքը, որ սիրտն է քրիստոնէական մեր հաւատքին։

Թէև բժշկական տեսակէտից դիտուած առողջական վիճակս չի վերականգնուել, բայց ամենախոր իղձս էր լինել իմ ու ամբողջ հայ ժողովրդի Հոգևոր Տան մէջ, Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնում և այստեղ անցկացնել ապաքինման ընթացքը, միասին տօնելով մահուան վրայ Քրիստոսի տարած յաղթանակը՝ Սուրբ Յարութեան տօնը։

\*\*\*

Առաջին հերթին, ցանկանում եմ այս առաջին պահին իմ ջերմ շնորհակալութիւնները և բարձրագոյն աստիճանի գնահատանքը յայտնել Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսութեան՝ Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնի Միաբանութեան ուխտեալ անդամներին՝ արքեպիսկոպոսներին, եպիսկոպոսներին, վարդապետներին, արեղաներին, քահանաներին, սարկաւագներին, իմ բացակայութեան շրջանին ձեր ցոյց տուած նախանձախնդիր ոգուն և նուիրեալ աշխատանքին համար ի պայծառութիւն աստուածակառոյց Սուրբ Աթոռոյս: Շնորհակալութիւններս նաև Հոգևոր Գերագոյն Խորհրդին և Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսութեան ներքոյ գործող պաշտօնեութեան կամ անձնակազմի աւագ և կրտսեր անդամներին և Վանական Խորհրդին։ Հայրական ջերմ գնահատանքս նաև Այրարատեան Հայրապետական Թեմի Առաջնորդական Փոխանորդ՝ Գերաշնորհ Տ. Գարեգին Արքեպիսկոպոս Ներսիսեանին, որ անցնող չորս ամիսների ընթացքում՝ 1 Դեկտեմբեր 1998-էն այս կողմ, վարեց Կաթողիկոսական Ընդհանուր Փոխանորդի պաշտօնը Մեր տնօրինութեամբ և աչալուրջ և եռանդուն ջանասիրութեամբ։ Մեր ապաքինման այս շրջանին երբ տակաւին լիովին ի վիճակի չենք կատարելու Մեր բոլոր պարտաւորութիւնները նա կշարունակէ իր պաշտօնը։

digitised by

Սիրելիք, շատ դժուար օրերի միջից անցայ և էլի անցնում եմ առողջական տեսակէտից։ Խորհրդածելու պահեր ունեցայ։ Աւելի պայծառ դարձաւ ինձ համար այն սկզբունքը որ մարդ էակը, քրիստոնեայ մարդը, կամ հոգևորական անձը իր իսկական բարձրագոյն արժեքը կը գտնի պարտականութեան կատարման մէջ, կրկնում եմ՝ պարտականութեան կատարում։ Պարտականութիւն չունեցող, պարտաւորութիւն չզգացող, պատասխանատուութեան պատրաստակամութիւն չունեցող անձին կեանքը երկրի վրայ խոտի կը նմանի, ըստ Սաղմոսերգուին բառերուն։

Լինի եկեղեցու մէջ, լինի պետութեան մէջ, լինի հասարակական ոևէ կազմակերպութեան կամ հաստատութեան մէջ մարդու կարողութիւնից աւելի թանկ է այդ կարողութիւնը պարկեշտ ձևով, ամբողջական գործադրմամբ գործի վերածելու պարտաճանաչութիւնը։ Կեանքին *երկար* տևողութիւնից աւելի արժէք ունի կեանքի *բռվանդակալից* լինելու հանգամանքը, ինչպէս շեշտակի կերպով ասել է Օրմանեան հռչակաւոր գիտնական հոգևորականը։

Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածինը իր ուխտեալ որդւոց պարտանանաչ ու ամբողջանուեր ծառայութեամբ պիտի լինի "լոյսի փարոս", "յոյսի խորան", "սիրոյ օձախ", "արի արանց (արութեան գործոց) քաջ գործերու" շքեղ հանդիսարան»։ Եկէ՛ք բոլորս վերանորոգուա՝ծ ոգիով նայինք կեանքին։ Կեանքը ձրի տուրքն է Աստծուն։ Բայց մի տուրք որի հետ են կապուած պարտականութիւններ։ Չմոռանանք Աւետարանի խօսքը. «Ծառայք անպիտանք եմք, պոր ինչ պարտն էր առնել՝ արարաք»։ (Մենք անպէտք ծառաներ ենք. արժէք կ՝ունենանք երբ անենք այն ինչ որ պարտաւոր ենք անել)։ Առողջութիւնը արժևորել գիտնանք։ Ամենից մեծ արժանիքն է դա։

Եկէք շէնացնենք մեր Տունը՝ Մայր Աթոռը մեր պարտականութիւնների գիտակցական առողջ կատարումովը։

\*\*\*

Միաբանութեան Մեր խօսքը ուղղելէ ետք, կը ցանկանայի իմ եղբայրական սիրոյ և շնորհակալութեան խօսքը ուղղել մեր Ս. Եկեղեցու Նուիրապետական Աթոռների գահակալներին՝ Կաթողիկոսին Մեծի Տանն Կիլիկիոյ, Պատրիարքներին Երուսաղէմի Առաքելական Աթոռոյն և Կ. Պոլսոյ պատմական Աթոռոյն իրենց ցոյց տուած անկեղծօրէն և ջերմօրէն եղբայրական վերաբերումին՝ հեռախօսային, թղթակցային և անձնական այցելութեամբ ի Նիւ Եորք արտայայտած բարեմաղթութիւններին և կատարած աղօթքներին համար։ Թող Ամենակալն Աստուած առողջութեան բարիքները առատօրէն ցանէ նրանց կծանքին մէջ։

Շնորհակալութեան Մեր խօսքը նաև մեր բոլոր Թեմերին և Թեմակալ Առաջնորդներին, Թեմական մարմիններին ու հաւատացեալ ժողովրդի զաւակներին և համայնքային կազմակերպութիւններին որոնց աղօթքների և բարեմաղթութեանց ոյժը զգացինք միշտ այս նեղութեան ծանր օրերին։

Շնորհակալութեան այս խօսքում ուզում ենք առանձնապէս յիշել Ամերիկահայոց Արևելեան Թեմը ի Նիւ Եորք, իր Թեմակալ Սրբազան Առաջնորդով և Թեմական Խորհրդով ու Առաջնորդարանի պաշտօնէութեամբ, որոնք Նիւ Եորքում օրինակելի վերաբերում ցոյց տուին Մեր նկատմամբ։

Շնորհակալութեան մասնաւոր խօսքս բռլոր բժիշկներին, օտար և հայ, որոնք իրենց գերագոյն կարելին ի գործ դրին Մեր հիւանդութեան դարմանումին համար։ Թող Աստուած առատօրէն վարձահատոյց ըլլայ բոլորին։

Շնորհակալութեան անչափելի և անտարազելի խօսքս ուղղում եմ այն բարեկամ անձերին, որոնք, աշխարհի չորս ծագերից իրենց զգացումները արտայայտեցին անձնական այցելութեամբ, հեռաձայնային խօսակցութեամբ և նամակներով, ծաղկեփունջերով։ Ինձ համար նրանց սիրազեղ արտայայտութիւնը սքանչելի փաստն է իրենց սիրոյն հանդէպ մեր սուրբ եկեղեցիին և Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնին։

#### \*\*\*

Եւ ահա, փա՜ռք Աստուծոյ, Մայր Հայրենիքի հողի վրայ եմ։ Մեր ազգային գոյութեան խարիսխն է այս հողը, քրիստոնէական հաւատքով ոռոգուած, սուրբերու և հերոսներու արեամբ նուիրագործուած։

Իմ ամենախոր աղօթքն է որ ամուր, ապահով և զարգացողական ընթացքի մէջ մնայ մեր հայրենիքը իր պետութեամբ, եկեղեցիով և ժողովրդով։ Ցատուկ շնորհակալութիւններս եմ յայտնում Հանրապետութեան Նախագահին՝ Վսեմաշուք Տիար Ռոպէրթ Քոչարեանին և պետական այն բարձրաստիճան անձերին որոնք յաճախ իրենց բարեմաղթութիւնները յայտնեցին Մեզի բազում եղանակներով։ Մասնաւոր շնորհակալութիւններ նաև Արցախի Նախագահ՝ Վսեմաշուք Տիար Արկադի Ղուկասեանին որ ի Միացեալ Նահանգներ տուած իր այցելութեան ընթացքին անձամբ այցելեց Մեզ և իր բարեմաղթութեանց հետ միասին իր սէրը յայտնեց հանդէպ Հայց. Առաքելական Եկեղեցւոյ։

Կոչ եմ անում մեր ժողովրդին որ իր աչքի բիթի նման մաքուր և առողջ պահի իր հայրենիքը։ Հայց. Առաքելական Եկեղեցին իր բոլոր միջոցներով կանգնած է կողքին մեր հայրենիքի պետական իշխանութեանց։ Քրիստոնեական հաւատքը` մեր հայրերի աւանդութեամբ մեզի փոխանցուած, մեր հայրենիքի առողջութեան հիմնական տուեալներուն առաջիններէն է և վստահ եմ որ մեր հայրենիքի առողջութիւնը ընդհանրական արժէք է, վեր՝ բոլոր մասնակի և ժամանակաւոր նկատումներէ։

Թող Աստուծոյ ամենատես Աչքը և ամենազօր Աջը հովանի և պահապան լինեն մեր ժողովրդին ի Մայր Հայաստան, յԱրցախ և ի սփիւռս աշխարհի. ամէն։

### ዓԱՐԵԳԻՆ Ա ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ

ի Մայր Տաճար Ս. Էջմիածին 29 Մարտ 1999

#### **Հ**ԱՆԳԻՍՏ

### Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. ԳԱՐԵԳԻՆ Ա. ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ

Խոր վշտով յայտնում ենք, որ Մայր Աթոռ Սբ. Էջմիածնի Վեհարանում Յունիսի Ձ9ին, Երեքշաբթի, ժամը 17։50ին, անժամանակ, կեանքի 67րդ տարում ի Տէր հանգեաւ Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. Գարեգին Ա. Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը՝ երկարատեւ եւ ծանր հիւանդութիւնից յետոյ։

Ամենայն Հայոց 131րդ Հայրապետը Լուսաւորչի Աթոռին բազմեց 1995թ․ Ապրիլի 4ի ազգային–եկեղեցական սրբագումար ժողովի ընտրութեամբ՝ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան 18ամեայ գահակայի հարուստ փորձառութեամբ։ Նորին Սրրութիւն Տ․ Տ․ Գարեգին Ա․ Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնում քառամեայ հովուապետութեան տարիներին իմաստութեամբ ու անսակարկ նուիրումով հովուեց Հայաստանեայց Առաքելական Ս․ Եկեղեցին։ Նորին Սրթութիւնը Մայր Հայրենիքի, Արցախի եւ աշխրհսփիւռ մեր ժողովրդի հոգեւոր վերազարթօնքի, հզօրութեան եւ միասնութեան սրբազան առաքելութեանը ծառայացրեց իր եռանդն ու անխոնջ swufbpp, woufu ni anpop:

«Հարկ ի վերայ մեր կայ» պարտքի զգացումով իր հայեացքը յառած քրիստոնէութիւնը Հայաստանում պետական կրօն հռչակման 1700ամեայ դարակազմիկ յորելեանին, Հայոց Հայրապետն արդիւնաւորեց հովուապետութեան կարճատեւ իր շրջանի իւրաքանչիւր օրն ու ժամը։ Վերակազմուեցին Հայ Եկեղեցու Թեմերը Հայաստանում եւ ԱՊՀ երկրներում։ Ընդարձակուեց եկեղեցաշինութիւնը՝ վերանորոգուեցին եւ բարեզարդուեցին խոհարհուած եկեղեցիներ ու վանքեր, կառուցուեցին նորերը։ Գէորգեան Հեմարանի նորոգեալ յարկից ներս հասունացաւ

հոգեւոր սպասաւորների նոր սերունդ։ Աշխուժացաւ եւ ընդարձակուեց Քրիստո– նէական Դաստիարակութեան ու Քարոզչու– թեան Կենտրոնի գործունէութիւնը։ Գործել սկսեց Օշականի «Սբ․ Մեսրոպ Մաշտոց» նորաթաց դպրատունը։ Արգասաթեր եղաւ Մայր Աթոռի հրատարակչական գործու– նէութիւնը՝ հրատարակութեամբ աստուածարանական եւ հայագիտական աշխատու– թիւնների, որոնց շարքում՝ Վեհափառ հայրապետի մեծաթիւ գրքեր ու գրուածքներ։ 1700 ամեակի շրջագծում Մոսկուայի Կրեմլում, Վատիկանում եւ աշխարհի այլ քաղաքներում բացուեցին եկեղեցական արուեստի ցուցահանդէսներ, կազմակերպուեցին գիտաժողովներ եւ ուխտագնա– ցութիւններ՝ դէպի հայրենի սրբավայրեր։ Կեանքի կոչուեցին սոցիալական զարգացման ծրագրեր՝ ուղղուած տնտեսական դժուարութիւնների յաղթահարմանը Հայաստանում եւ Արցախում։ Իր բարձր հեղինակութեամբ Վեհափառ Հայրապետն առաւել ամրապնդեց Էկումէնիկ կապերը քոյր եկեղեցիների հետ, հովուապետական յանախակի այցելութիւններով մխիթարեց եւ օրհնութիւն բաշխեց հաւատաւոր մեր ժողովրդին ի հայրենիս եւ սփիւռս։ Նորին Սրբութիւնը ՀՀ Գիտութիւնների Ազգային ակադեմիայի պատուաւոր անդամ է։ Վհհափառ Հայրապետը, որպէս խոշոր մտաւորական արժանացել է աշխարհի մի շարք ակադեմիաների եւ համայսարանների պատուաւոր դոկտորի կոչմանը։

Մայր Աթոռի սգաւոր միաթանութիւնը՝ Սուրբ Հոգու մխիթարութիւնն է հայցում համայն հայութեանը, խորազգաց հաւատաւոր մեր ժողովրդի եւ Հայրենի պետութեան առ Վեհափառ Հայրապետը ցուցարերած որդիական սիրոյ եւ սրտակցութեան դրսեւորումից, Մայր Աթոռ ի Միաբանութիւնը եւ Գերագոյն Հոգեւոր Խորհուրդը յայտարարում են քառասնօրեայ սուգ։

Աղօթք, խունկ եւ բիւր օրհնութիւն Վեհափառ Հայրապետի անմեռ յիշատակին։ Թող Բարին Աստուած Իր Փառաց Պսակին արժանացնի եւ երկնային երանաւէտ խաղաղութեան մէջ ընդունի սիրեցեալ Հայրապետի լոյս հոգին՝ ընդ դասս աստուածազգեաց Հայոց երանեալ հայրապետաց։

Յիշատակն արդարոց օրհնութեամբ Եղիցի։

> ጉኮኮԱՆ ሆԱՅቦ ԱԹՈՌ ህበՒቦԲ ԷዳሆኮԱԾՆኮ

# Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. ԳԱՐԵԳԻՆ Ա. ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ԿԵԱՆՔԸ ԵՒ ԳՈՐԾՈՒՆԷՈՒԹԻՒՆԸ

Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. Գարեգին Ա. Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը (աւազանի անուամբ Նշան Սարգսհան) ծնուհլ է 19ՅՉ թ. Օգոստոս Ձ7ին Քեսապում (Սիրիա)։ Նախնական կրթութիւնը ստացել է հայրենի Ուսումնասիրաց միացեալ գիւղի վարժարանում, որից յետոյ ուսումնառութիւնը շարունակել է Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան Դպրեվանքում (1946թ)։ Այստեղ էլ, 1949թ․ Մայիսի Ձ9ին ձեռնադրուել է սարկաւագ։ 195Ձթ․ աւարտել է ուսումնառութիւնը Դպրեվանքի Ընծայարանի բաժնում։

1952 p. Սեպտեմբերի **₽8**µû, ձեռնադրուելով կուսակրօն քահանայ, ի յիշատակ նորոգ վախճանեալ Գարեգին Ա. Յովսէփեանց Կաթողիկոսի (Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութիւն), վերակոչւում է Գարեգին արեղայ եւ դառնում Կիլիկիոյ Միաթանութեան ուխտի անդամ։ Պաշտպա– նելով վարդապետական աւարտաճառը՝ «Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ աստուա– ծարանութիւնը ըստ Հայ Ծարականներուն» թեմայով, 1955թ. Յունիսի 5ին ստանում վարդապետական աստիճան։ Նոյն F պաշտօնավարում թուականին է Դպրեվանքում որպէս ուսուցիչ եւ վերակացու։ Որոշ ժամանակ անց (1956թ․)

ստանձնում է Դպրեվանքի տեսուչի պաշտօնը։

1957-1959թթ. Գարեգին վարդապետն ուսումնառութիւնը շարունակում է Օքսֆորդի համալսարանում, որտեղ հետեւում է աստուածաբանական բարձրագոյն ուսման եւ ստանում է գրականութեան բակալօրիաի աստիճան՝ որպէս աւարտաճառ ներկայացնելով «Քաղկեդոնի Ժողովը եւ Հայ եկեղեցին» խորագիրը կրող աշխատասիրութիւնը (1965թ. հրատարակուել է Լոնդոնի S.P.C.K հրատարակչատան կողմից, վերահրատաբակուել է Նիւ Եորքում, 1976թ.)։

1960թ. Օքսֆորդն աւարտելուց վարդապետը գործուն մասնակցութիւն է ունենում միջեկեղեցական մի շարք համագումարների ու ժողովների՝ որպէա Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան ներկայացուցիչ։ Խորէն Ա. Կաթողիկոսի ընտրութիւնից յետոյ (1963թ. Մայիսի 5) Գարեգին վարդապետը կարեւոր դեր է կատարում նորընտիր կաթողիկոսի պաշտօնական այցելութիւնների կազմակերպման գործում։ Միաժամանակ մասնակցում է ԵՀԽ միջեկեղեցական կարեւոր համաժողովների։

Դիտորդի կարգավիճակով

մասնակցում է Վատիկանի երկրորդ ժողովի երեք յաջորդական նիստերին (1965–1965թթ․) եւ Անկլիքան Եկեղեցու Լամբեթի համաժողովին (1968թ․)։ Նշանակալից է նրա դերը Ադիս Աբեբայում արեւելեան ուղղափառ դաւանակից քոյր եկեղեցիների հոգեւոր առաջնորդների համագումարի կազմակերպման գործում։

Այս շրջանում աստուածաթանութեան, գրականութեան, պատմութեան եւ մշակոյթի թեմաներով դասախօսել է ՀԲՀՄ Դարուհի Յակորեան Երկրորդական վարժարանում, ۹էյրութի «Համազգայինի» Նշան Փալանջեան ճեմարանում, Beirut College for Women-ում (ներկայումս՝ Beirut University College) եւ Պէյրութի Ամերիկեան համալսարանում (A.U.B.), դասախօսութիւններով հանդէս է եկել մի շարք եկեղեցիներում։

1968թ․ Յունիսի 16ին, ի գնահատութիւն նուիրեալ ծառայութեան, Խորէն Ա․ Կաթողիկոսի օրհնութեամբ նրան շնորհւում էԾայրագոյն վարդապետի աստիճան։

1964թ․Յունուարի 19ին ձեռնադրուել է եպիսկոպոս, 1973թ․ Ապրիլի Ձ6ին արժանացել է արքութեան տիտղոսի։

1971–1973թթ․ Գարեգին Եպիսկոպոսը հոգեւոր պատասխանատու ծառայութեան է անցնում Իրանում (Նոր Ջուղա)։

1978–1977թ. Գարեգին արքեպիսկո– պոսը հոգեւոր ծառայութեան է մեկնում ԱՄՆ (Նիւ Եորք)։

1976–1977թթ․ Լիթանանում բռնկուած քաղաքացիական պատ**Երազմի տարին**Երին վճռորոշ դեր է ունենում Լիբանանահա– յութեան օժանդակութեան կենսական գործում։

1977թ․ Մայիսի ՁՁին, Խորէն Ա. Կաթողիկոսի Հայրապետութեան շրջանում ընտրւում է Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Աթոռակից Կաթողիկոս։ 1983ին, Խորէն Ա. Կաթողիկոսի վախճանելուց յետոյ հռչակւում է իբրեւ ՄԵծի Տանն Կիլիկիոյ Գարեգին Բ․ Կաթողիկոս։

Անթլիասի Աթոռում 18 տարիների գահակալութեան ընթացքում Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Գարեգին Բ․ Կաթողիկոսը զարկ է տալիս ազգային–կրօնական, մշակութային եւ շինարարական աշխատանքներին։ Գարեգին Բ․ Կաթողիկոսը հաստատում է քրիստոնէական դաստիարակութեան րաժանմունքը։ Նրա յատուկ ուշադրու<del>թ</del>եան առարկան է դառնում Դպրեվանքը (1977թ․ Անթիլիասից այն փոխադրւում է Բիկֆայա), որն ընդարձակուելով ու արդիականաց– նելով՝ նպաստում է աստուածարանական ուսուցման բարելաւմանը։ Գարեգին Ք․ Կաթողիկոսը առանձնայատուկ ուշադրութիւն է դարձնում հրատարակ– չական գործին, հիմք է դրւում թանգարան-մատենադարանի շէնքի շինութեանը։

Կաթողիկոսութեան շրջանում ձեռնարկում է հովուապետական այցելութիւններ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան թեմեր։ Միջեկեղեցական շրջանակներում այցելութիւններ է տալիս Յովհաննէս-Պօղոս Բ. Պապին (Վատիկան), Անկլիքան եկեղեցու պետ Քենթրբերիի արքեպիսկոպոս Դր. Ռոբերտ Ռանսիին (Լոնտոն), Շվէյցարիայի Աւետարանական Եկեղեցիների միութեանը, Դանիայի եւ Գերմանիայի Լութերական եկեղեցիներին, Աւստրալիայի եկեղեցիների խորհրդին եւ Ղպտի եկեղեցու պետ Նորին Սրբութիւն Շնուդա Գ. Պատրիարքին (Եգիպտոս)։

Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան տարիներին բազմաթիւ անգամներ այցելել է Մայր Աթոռ Սթ. Էջմիածին՝ թէ խորհրդային եւ թէ նորանկախ շրջանում։ 1988թ. Դեկտեմբերի 7ի երկրաշարժից յետոյ Գարեգին Բ. Կաթողիկոսը կանգնեց երջանկայիշատակ Վազգեն Ա. Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի կողքին՝ բերելով իր եղբայրական սէրն ու զօրակցութիւնը։

«Հայաստան» համահայկական հիմնադրամի հոգարարձուների խորհրդի անդամ է։

Վազգէն Ա. Կաթողիկոսի վախճանումից յետոյ, 1995թ. Ապրիլի 4ին Ազգային-Եկեղեցական սրբագումար Ժողովը Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Գարեգին Բ. Կաթողիկոսին ընտրում է Ծայրագոյն Պատրիարք եւ Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս (գահակալութեան հանդիսութիւնը տեղի ունեցաւ Ապրիլի 9ին՝ Ծաղկազարդի տօնին Մայր Տաճարում)։

Ընտրութիւնից ի վեր Նորին Սրբութիւնն իր ողջ հռանդր եւ ջանքերն ուղղեց եկեղեցական կեանքի ներքին կարգաւորմանն ու կազմակերպմանը, մասնաւորապես Ս․ Էջմիածնի Հոգեւոր Ճեմարանի գործունէութեան վերաշխուժաց– մանը, քրիստոնէական Դաստիարակութեան եւ Քարոզչութեան Կենտրոնի զօրացմանն բարգաւաճմանը, քրիստոնէական nι քարոզչութեան հանրամատչելի ծրագրերի մշակմանը, եկեղեցիների ու վանքերի վերանորոգմանը, սոցիալական բնոյթի կառոյցների ստեղծմանը, աստուա– ծարանական, հոգեւոր եւ հայագիտական հրատարակութիւնների աւելացմանը։

Եկեղեցու աշխատանքը առաւել նպատակաուղղուած դարձնելու եւ ժողո– վրդի կեանքում քրիստոնէական աւանդոյթ– ները ամրացնելու նախանձախնդրութեամբ Վեհափառ Հայրապետը վերատեսութեան ենթարկեց Հայաստանի թեմական կառուցուածքը. 1996թ. Հայաստանեան նախկին 4 թեմերի կողքին ստեղծուեց եւս 4 նոր թեմ։ Ստեղծուեցին նաեւ Ուկրանիայի եւ Հարաւային Ռուսաստանի թեմերը։

Վերաշխուժացաւ Հոգեւոր Ճեմարանի կեանքը։ 1997թ․ Սեպտեմբերին, 80 ամեայ ընդմիջումից յետոյ վերաբացուեց Գէորգեան Հոգեւոր Ճեմարանի հիմնովին նորոգուած շէնքը։ Հիմք դրուեց նաեւ ուսանողների համար նոր կացարանային համալիրի շինարարութեանը։ Այս շրջանում թազմապատկուեց նաեւ ճեմարանի սաների թիւը՝ հասնելով շուրջ 1Ձ0-ի։

Վեհափառ Հայրապետի հովանաւորութեամբ կեանքի կոչուեց երջանկայիշատակ Վազգեն Ա. Կաթողիկոսի ծրագիրը. Օշականում՝ Սթ. Մեսրոպ Մաշտոցի նուիրական շիրիմի կողքին՝ վերակառուցուած շէնքում հաստատուեց Սթ. Մեսրոպ Մաշտոցի անուան Դպրատունը,որն այսօր դարձել է գիտական եւ մշակութային կարեւոր կենտրոն։

Գահակալութեան համեմատաբար կարճ ժամանակահատուածում Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. Գարեգին Ա․ Կաթողիկոսը հովուապետական այցելութիւններ տուեց Հայ Առաքելական Եկեղեցու Հայաստանի, Լեռնային Ղարաբաղի (1995թ․), Վրաստանի (1995թ․), Ուկրանիայի, Ռումանիայի (1995թ․), Գանատայի (1995թ․), Ամերիկայի Միացեալ Նահանգների (1996թ․), Ֆրանսայի (1997թ․), Սինգապուրի, Թայլանդի, Աւստրալիայի (1997թ․), Աւստրիայի (1997թ․), Անգլիայի (1997թ․), Եգիպտոսի (1998թ․) Գերմանիայի (1998թ.), թեմերին եւ Կ. Պոլսի Հայոց Պատրիարքարանին։ Մեծ ուրախութեամը եւ հայրական սիրով Վեհափառ Հայրապետը նախագահեց Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Աթոռ ի նորընտիր Կաթողիկոս Արամ Առաջինի ձեռնադրութեան ու օծման արարողութեանը 1995թ․ Յույիսի 1ին։

Վեհափառ Հայրապետը նոր թափ հաղորդեց Մայր Աթոռ Ս. էջմիածնի էկումէնիկ գործունէութեանը եւ ծառայութեանը։ Գահակալութեան տարիներին Վեհափառ Հայրապետը պաշտօնական այցելութիւններ է տուել Մոսկուայի եւ համայն Ռուսիոյ Պատրիարք Նորին Սրրութիւն Ալեքսի երկրորդին (1995թ․), Ռումանիայի Ուղղափառ Եկեղեցու ՊատրիարքՆորին Սրրութիւն Թեոկտիստին (1995թ․), Վրաց Ուղղափառ Եկեղեցու Կաթողիկոս-պատրիարք Նորին Սրբութիւն Իլյա երկրորդին (1995թ.), Հռոմի Սրբազան Քահանայապետ եւ Կաթոլիկ եկեղեցու պետ Նորին Սրբութիւն Յովհաննես-Պօղոս Երկրորդ պապին (1996թ.), Կ. Պոլսի Տիեզերական Պատրիարք Նորին Սրբութիւն Բարթուղիմեոս Առաջինին (1996թ.), Քենթրբերիի արքեպիսկոպոս Դր. Ջորջ Քերիին (1997թ.), Ղպտի Ուղղափառ եկեղեցու պատրիարք Նորին Սրբութիւն Շնուդա Երկրորդին (1998թ.)։ Այցելել նաեւ Եկեղեցիների Համաշխարհային Խորիդի կենտրոն Ժնեւում։

Վեհափառ Հայրապետը Մայր Աթոռ Ս․ Էջմիածնում ընդունել եւ հիւրընկալել է մի շարք bկbղեցական ու էկումէնիկ պատուիրակութիւնների, մասնաւորապէս Նորին Սրրութիւն Բարդուղիմէոս Ա. Տիեզերական Պատրիարքին, Նորի Սրբութիւն Ալեքսի Բ. Պատրիարքին, Նորին Սրբութիւն Թեոկտիստ Պատրիարքին, Նորին Սրբութիւն Իլյա Բ․ Կաթողիկոսեւ Եկեղեցիների Պատրիարքին Համաշխարհային Խորհրդի գլխաւոր քարտուղար Դր. Կոնրադ Ռայզերին։ Վեհափառ Հայրապետին այցելել են նաեւ պետական բազմաթիւ բարձրաստիճան այրեր, նշանաւոր քաղաքական գործիչներ, գիտութեան եւ մշակոյթի ականաւոր դէմքեր։

Վեհափառ Հայրապետը հեղինակ է աստուածաբանական, հայագիտական, փիլիսոփայական, թարոյագիտական եւ գրական բազում ուսումնասիրութիւնների եւ յօդուածների, ինչպէս նաեւ Հայերէն, Անգլերէն, Ֆրանսերէն եւ այլ լեզուներով երկու տասնեակից աւելի գրքերի։ Նորին Սրբութիւնը ՀՀ Գիտութիւնների Ազգային ակադեմիայի պատուաւոր անդամ է։ Վեհափառ Հայրապետը, որպէս խոշոր մտաւորական արժանացել է աշխարհի մի շարք կրօնական եւ գիտական հաստատութիւնների եւ համալսարանների պատուաւոր դոկտորի կոչմանը։ 1998թ. Ապրիլին Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը մեկնեց Միացեալ Նահանգներ՝ Ամերիկայի հայոց թեմի 100-ամեայ յոբելինական հանդիսութիւններին նախագահելու նպատակով։ Այցելութեան ընթացքում Վեհափառ Հայրապետը ենթարկուեց նաեւ թժշկական քննութեան, որին հետեւեց տեւական բուժման շրջանը։

1998թ․ Հոկտեմբեր եւ 1999թ․ Փետրուար ամիսներին Վեհափառ Հայրապետը երկու ծանր վիրահատու– թիւններ կրեց։

1999p. Մարտին, Մայր Աթոռ վերադարձից առաջ, Վեհափառ Հայրապետը Վատիկանում Հռոմի Պապի հետ մէկտեղ «Հռոմ–Հայաստան» կատարեց ցուցահանդէսի բացումը՝ նուիրուած Հայաստանում քրիստոնէութիւնը պետական կրօն հռչակման 1700-ամեակին։ Վեհափառ Հայրապետի Վատիկան կատարած այցի ընթացքում Յովհաննէս-Պօղոս Բ․ Պապը ընդունեց Հայոց Հայրապետի հրաւէրը՝ Յուլիսի Ձ–4ը այցելել Մայր Աթոռ Սր. Էջմիածին։ Վեհափառ Հայրապետի վիճակի վատթարացման առողջական հետեւանքով նախատեսուած այցելութիւնը չկայացաւ։

1999թ. Յունիսի Ձ9ին ժամը 17։50ին Ամենայն Հայոց Հայրապետը Երկարատեւ Եւ ծանր հիւանդութիւնից յետոյ ի Տէր հանգեաւ։

Նորին Սրթութիւն Գարհգին Ա. Կաթողիկոսի գործունէութեան հիմնական ուղղութիւնը եղաւ եկեղեցական կեանքի վերանորոգումը եւ վերաշխուժացումը։ Վեհափառ Հայրապետը Հայ Առաքելական Եկեղեցու պաշտօնական հիմնադրման 1700ամեակը համարելով որպէս մի նոր Հոգեգալուստ հայ ժողովրդի կեանքում, այն դիտում էր իբրեւ Հայ Եկեղեցու քրիստոնէական աւանդոյթի վերանորոգման եզակի հնարաւորութիւն՝ յատկապէս նորանկախ ու ազատ Հայաստանի Հանրապետութիւնում։

#### **ԴԻՒԱՆ ՄԱՅՐ ԱԹՈՌ ՍԲ․ ԷՉՄԻԱԾՆԻ**

# ՎԵՐՋԻՆ <ՐԱԺԵՇՏ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ Ն. Ս. Օ. Տ. Տ. ԳԱՐԵԳԻՆ ԱՌԱՋԻՆԻ ՅՈՒՂԱՐԿԱՒՈՐՈՒԹԻՒՆԸ

«Նրա աձիւնը ինչպէս որ հող էր, հող պիտի դառնայ, եւ հոգին, որ Աւտուած էր տուել, պիտի վերստին Նրա մօտ գնած (Ժող․, ԺԲ, 7)

Իսկզրանէ մարդ արարածը ջանացել է ճանաչել մահ կոչուող առեղծուածը, սակայն մարդկութեան պատմութիւնը վկայում է, որ ադամորդին մահուան ճանաչողութեանը երբէք չի հասել։ Ջի Բարձրեալն Աստուած, որ անչափ շատ է սիրում Իր իսկ ստեղծած մարդուն, թոյլ չի տուել, որ մեղսալից ադամորդին այդ մեղանչական վիճակով ըմբռնի այն առեղծուածը, որն սկիզրն է նոր, դեռ աւելին՝ երկնային մշտնջենաւոր կեանքի...

իսկ հրդ աշխարհում ծագել է Արդարութեան Արեգակ Յիսուս Քրիստոս, ու հրդ Նրա անճառելի Լոյսը հեղուել է ի հոգիս համայն մարդկութեան, ահա այդ իսկ ժամանակակից լուսաւորեալ մարդ արարածն այլեւս չի սարսափել, չի փորձել իր ֆիզիքական մարմնի անմահութիւնն ապահովել, զի այլեւս լաւ էր ըմբռնել Տէրունի պատգամը. «Ով սիրում է իր անձը, կը կորցնի այն, իսկ ով այս աշխարհում իր անձն ատում է, այն կը պահի յաւիտենական կեանքի համար» (Յովհ. ԺԳ. 25):

Արդ, եթէ պարզ քրիստոնեան սոյն պատգամն ընկալել էր իր ամբողջ էութեամբ եւ դրանով իսկ պայմանաւորուել ու արժեւորել էր երկրաւոր կեանքը, ապա որքան առաւել՝ հոգեւորականը, նա, որ իր անձը ուրանալով՝ իրեն անմնացորդ ու անսակարկ Տիրոջն ու Նրա Ս. Եկեղեցուն է ընծայում... Ահաւասիկ «Հայրապետ սուրբ եւ անրիծ, որն իր երկրաւոր կեանքում իսկ համտեսում է Երկնային անանց բարիքների քաղցրահամ պտուղը՝ հոգու խաղաղութեամբ հաւաստելով, որ Նա, որ ջանք չի խնայի Աստծոյ փրկագործական ծրագրին մասնակից դառնալու համար, թէեւ մարմնապէս անասելի տառապանքներ կրի, սակայն, այնուհանդերձ, Ամենասուրթ Երրորդութեան շնորհիւ ու ողորմութեամ միայն ու միայն Երկնքի Արքայութեան համար իր հոգին կ՝աւանդի…

Յուլիսի 5

Վաղ առաւօտից սգացող Մայր Աթոռի Վեհարանում հոգեւոր դասը, կաթողիկոսական տեղապահ Գերաշնորհ Տ. Ներսես Արքեպս. Պոզապալեանի գլխաւորութեամբ, կատարում էր Տան Կարգ։...Ծնողազուրկ հայ հոգեւորականը Տիրոջն աղերսում էր. «...Դասաւորեա՛ զհոգի հանգուցելոյս Հայրապետի ի Քեզ ճշմարիտ հաւատով ընդ ամենայն սուրբս Քո՝ յառաջագահ դասուն ի միւս անգամ Քո գալստեանդ. զի եւ սա արժանաւոր եղիցի՝ գոհանալով փառաւորել զՀայր եւ զՈրդի եւ զՍուրբ Հոգիդ»։

Ցաւարտ այս սրբաշունչ կարգի՝ սգաթափօրը հանդիսաւոր կերպով Վեհափառ Հայրապետի դին տանում է քաղաքամայր Երեւան՝ Արարատեան հայրապետական թեմի առաժնորդանիստ Ս. Սարգիս եկեղեցի։ Այստեղ կատարւում է հոգեհանգստեան պաշտօն, որին ներկայ էին Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի յուղարկաւորութեան կազմակերպման պետական յանձնաժողովի անդամները, Վեհափառի հարազատները, սփիւռքահայ գործիչներ, մտաւորականներ, հասարակական տարբեր կազմակերպութիւնների ներկայացուցիչներ։

Հոգեհանգստից յետոյ աստիճանաբար սկսւում է հաւատացեալների հոսքը սուրբ եկեղեցի։ Գէթ մի քանի րոպէներ, կենցաղային հոգսերն ու անձնական խնդիրները մոռանալով, հաւատացեալ հայկազուններն իրենց որդիական ակնածանքն ու վշտակցութ-իւնն էին եկել յայտնելու Վեհափառ Հայրապետին ու իրենց Մայր եկեղեցուն։

Նոյն օրը երեկոյեան ժամը 18ին, նախագահութծամբ կաթողիկոսական տեղապահ Տ. Ներսէս Արքեպս. Պոզապալհանի եւ մասնակցութհամբ Երուսաղէմի ու Կ. Պոլսոյ Հայոց Ամենապատիւ Պատրիարք Հայրեր s. Թորգոմ Արքեպս. Մանուկեանի եւ Տ. Մեսրոպ Արքեպս. Մութաֆեանի, ինչպես նաեւ Հայոց Եկեղեցու գրեթէ ողջ հոգեւոր դասի, տեղի ունեցաւ հոգեհանգստեան պաշտօն։ Յընթացս արարողութեան՝ Մայր Աթոռի միարանութեանն է միանում նաեւ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան պատուիրակութիւնը՝ Արամ Ա.ի գլխաւորութեամբ։

Հոգհհանգստհան վերջաւորութեանը, յանուն Մայր Աթոռ Ս․ Էջմիածնի միաբանութեան, մխիթարող խօսքով հանդէս է գալիս Կենտրոնական Եւրոպայում, Աւստրիայում ու Շուէտիայում հայրապետական պատուիրակ Տ․ Մեսրոպ Արքեպս․ Գրիգորեանը։ Սրթազան հայրն իր խօսքում հանգամանալից կերպով անդրադառնում է երջանկայիշատակ Հայրապետի կարճատեւ, սակայն բեղուն գործունէութեանը։ Նա նաեւ վեր է հանում Գարեգին Ա.ին բնորոշ այն յատկանիշները, որոնք նրա հեղինակութեան ու արժանապատուութեան գրաւականներն էին։

«Թէեւ մենք կորցրինք Վեհափառը,– ասում էր Մեսրոպ Սրթազանը,– սակայն մեզ հետ մնացին նրա անկատար ծրագրերը, ուստի ջանանք իրագործել դրանք եւ այդպէս վառ պահենք նրա յիշատակը մեր եւ գալիք սերունդների սրտերում»։

Առաւօտից մինչեւ երեկոյ Վեհափառ Հայրապետի դագաղի մօտ չորս քահանայ Աւետարան էր ընթերցում Հայրապետի հոգու հանգստի ու խաղաղութեան համար Երկնաւոր Թագաւորին աղօթելով։

#### Յուլիսի 6

ժամը 10ին քաղաքամայր Երեւանի Ս․ Սարգիս Եկեղեցում, նախագահութեամբ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոս Արամ Աի եւ աղօթական ներկայութեամբ Կաթողիկոսական Տեղապահ Տ․ Ներսէս Արքեպիսկոպոսի, Երուսաղէմի ու Կ․ Պոլսոյ Հայոց Սրբազան Պատրիարքներ Տ․ Թորգոմ ու Տ․ Մեսրոպ Արքեպիսկոպոսների, ու Հայաստանհայց Ս․ Եկեղեցու թեմակալ առաջնորդների, ինչպէս նաԵւ մասնակցութեամը ՀՀ Նախագահի, ՀՀ վարչապետի, ՀՀ ԱԺ նախագահի, պետական աւագանու այլ ներկայացուցիչների եւ ՀՀ–ում օտարերկրեայ դիւանագէտների, Վեհափառ Հայրապետի ազգականների ու սգակիր հայորդիների, տեղի ունեցաւ հոգեհանգստեան պաշտօն, որով բովանդակ Հայաստանհայց Ս․ Եկեղեցին հայցում էր Աստծոյ գութն ու ողորմութիւնը՝ Իր հանգուցեալ ծառայի համար։

Հռգհհանգստհան պաշտօնից յետոյ, ի դէմս Հայոց եկեղեցու նուիրապետական աթոռների գահակալների, հռգեւոր դասի ու համայն հայ ժողովրդի, հրաժեշտի խօսք է ասում Արարատեան հայրապետական թեմի առաջնորդական փոխանորդ **Տ․ Գարեգին Արքեպս․ Ներսիսեանը։** 

Սրրազան Հօր խօսքից անմիջապես յьտոյ, Վեհափառ Հայրապետի մարմինը դուրս է բերւում Ս. Սարգիս Եկեղեցուց եւ «Աշխարհ ամենայնի» երգեցողութեամբ, սգաթափօրով տարւում է մինչեւ աւտոմեքենաների շարասիւն։ Այնուհետեւ մեքենաներից կազմուած սգաթափօրը համընթաց ուղեւորւում է Միածնաէջ Մայր Աթոո:

Տակաւին մի քանի օրեր առաջ սգաւոր Ս. էջմիածինը պատրաստւում էր իր երջանկայիշատակ գահակալին արժանաւորապէս դիմաւորելու։

Մայր Աթոռի կենտրոնական դարպասի մօտ վաղ առաւօտից խռնուել էր Մայրավանքի պաշտօնէութիւնը, հոգեւոր դասը, Մայր Աթոռին ենթակայ միւա հաստատութիւնների աշխատակազմերի անդամներն ու մի քանի տասնեակ հաւատացեալներ։

Կենտրոնական դարպասի մօտից, «Այսօր գոլով ի Բեթանիա» շարականի հրգեցողութեամը, սգաթափօրը Վեհափառ Հայրապետի դին առաջնորդում է Մայր տաճար։

Նշենք, որ նախքան եկեղեցի մուտք գործելը, Հայոց Եկեղեցու երանելի հայրերի իմաստուն տնօրինութեամբ, հանգուցեալ Հայրապետի մարմինը «ի չորս տեղւոջ հանգիստ» է առնում։ Այդ դադար հանգստեան պահերին ընթերցւում են սուրբգրային հատուածներ, երգւում են շարականներ, քարոզ է ասւում, ապա կարդացլում է աղօթք. «Հանգո' զհոգի ծառայիս Քո ի տեղւոջ լուսոյ եւ ի տեղւոջ հանգստեան՝ ուստի փախուցեալ են եւ ամենայն ցաւք եւ տրտմութիւնք hboniphilf...»:

Այնուհետեւ, երբ Վեհափառ Հայրապետի մարմինը բերւում է սուրբ եկեղեցու դրան մօտ, նախ եւ առաջ ընթերցւում են սուրբգրային պատշան

digitised by

հատուածներ, երգւում են շարականներ, կարդացուած է յատուկ աղօթք, ապա «Զողորմութեան Քո զդուռն բաց մեզ Տէր» շարականի երգեցողութեամբ թափօրը մուտք է գործում bկեղեցի։ Տանարում ընթերցւում են սուրբգրային հատուածներ, այնուհետեւ «Հոգւոյն հանգուցելոյն…» մաղթանքով մերով» եւ «Հայր աւարտւում է «Քահանայաթաղ առնելոյի» տաճար տանելու կարգը․ «Եւ ապա արձակին խաղաղութեամբ եւ երթիցեն ի տեղիս իւրեանց»։

Ինչպէս Ս. Սարգիս հկեղեցում, Մայր տաճարում եւս Վեհափառ Հայրապետի դազաղի մօտ չորս քահանաներ սկսում են Ս. Աւետարանի ընթերցումը։

ԹԷ Յուլիսի ճին եւ թէ Յուլիսի 7ին վաղ առաւօտից սկսեալ մինչեւ ուշ երեկոյ, չէր դադարում հաւատացեալ հայորդիների հոսքը Մայր տաճար՝ վերջին հրաժեշտ տալու եւ վերջին աջհամբոյրն ստանալու իրենց հանգուցեալ Հովուապետից։

Հայոց Եկեղեցու հնաւանդ կանոնների համաձայն՝ թէ առաւօտեան, թէ երեկոյեան ժամերգութիւններից յետոյ կատարւում էր հոգեհանգստեան պաշտօն (եւ այսպէս շարունակ 40 օր զի ողջերի անկեղծ ու սրտարուխ աղօթքները մեծ օգնութիւն են ննջեցեալին՝ երկնքի եւ երկրի միջեւ ծուարած չարի այսերի միջով խաղաղ ու անվրդով դէպի յաւիտենական կայաններ ընթանալիս):

### Յուլիսի 8

Հինգշարթի ժամը 10ին, սկսւում է Սուրթ Եւ Անմահ Պատարագի արարողութիւնը։ Ս. Պատարագին ներկայ էին ՀՀ Նախագահ Ռոբերտ Քոչարեանը, ՀՀ Վարչապետ Վազգէն Սարգսեանը, ՀՀ ԱԺ Նախագահ Կարէն Դեմիրճեանը, ՀՀ Սահմանադրական Դատարանի Նախագահ Գագիկ Յարութիւնեանը, ՀՀ իշխանութիւնների այլ ներկայացուցիչներ, ՀՀ-ում հաւատարմագրուած օտարերկրեայ

դիւանագէտներ, սփիւռքահայ գործիչներ, հասարակական քաղաքական կազմակեր\_ պութիւնների ու կուսակցութիւնների ներկայացուցիչներ, ինչպէս նաեւ իրենց յարգանքն էին բերել Վրաստանի Հանրապետութեան ԱԺ նախագահ Զուրաբ Ժվանեան, Արցախի Հանրապետութեան վարչապետ Անուշաւան Դանիէլեանը եւ ուրիշներ։ Հայոց Եկեղեցու սրբազան արարողութեանը ներկայ էին նաեւ Վեհափառ Հայրապետի յուղարկաւորու– մասնակցելու նպատակով Ս․ թեանը Էջմիածնում գտնուող Համայն Վրաստանի **Կաթողիկոս\_Պատրիարք Իլյա Բ**․ Ռուս Ուղղափառ Եկեղեցու պատուիրակութիւնը՝ միտրոպոլիտ Պիտիրիմի գլխաւորութեամբ, Ղպտի Ուղղափառ Եկեղեցու միտրոպոլիտներ Յովհաննեսը եւ Ամբա Բիշոյը, Կ. Պոլսի Տիեզերական Պատրիարքութիւնից՝ միտրոպոլիտ Գենադիոս Լիմուրիոսը, Ասորի Ուղղափառ Եկեղեցուց՝ Հալէպի միտրոպոլիտ Իբրահիմը, Վատիկանից՝ կարդինալ Կասիդին, Քենթրբերիի արքեպիսկոպոսութիւնից՝ Բեսինքսթոքի **հաիսկոպոս Ջեֆրի Ռոու**հյը, Հայէպի շէյխ Ալ Ծամը հւ այլք։

Յրնթացս «Ահեղ Խորհուրդի» պէտք է կատարուեր Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս Գարեգին Ա-ի վերջին օծման կարգը․ «Եւ մինչ մատչիցի Սուրբ Պատարագն, ի ժամ ողջունին առաջի բեմին այս կարգ կատարի», այսինքն՝ սարկաւագի քարոզից յետոյ հանդիսապետը կարդալու է «Օրհնեալ ես, Տէր Աստուած Ամենակալ» աղօթքը, որից Վեհափառ Հայրապետի յետոյ դին «թառնան քահանայքն եւ հանեն ի բեմն առաջի Սրբոյ Սեղանոյն»։ Այնուհետեւ, ձեռամբ կաթողիկոսական տեղապահ Տ․ Ներսէս Արքեպս․ Պոգապալեանի եւ Մեծի Տանն Կիլիկիոլ Արամ Ա–ի, կատարւում է Գարեգին Ա–ի վերջին օծման կարգը. «Եւ առեալ զՍուրբ Մեռոնն, օծցէ նախ զճակատն bi wunu quişni ábril»:

Ս. Եկեղեցու վարդապետութեան համաձայն՝ վերջին օծման կարգը ննջեցեալին օժտում է այնպիսի զօրութեամբ, որը հանգուցեալին երկնքի ու երկրի միջեւ եղող դեւերին յաղթահարելու եւ աստուածային իմանալի շնորհով սպառազինուած իր ընթացքը դէպի խաղաղութեան նաւահանգիստ շարունակելու ուժ եւ կարողութիւն է տալիս. «Ջի... ընկալցին սուրբ նշխարքս ոսկերաց սորա զօրութիւն բժշկութեանց. եւ զհալածումն սեւագունդ դիւաց. եւ մեծ պարծանս կենաց. եւ յոյս մեծապէս սուրբ խոստովանութեամբ, որ ի Հայր եւ յՈրդիդ եւ ի Հոգիդ Սուրբ...»։

Օծման կարգից յետոյ, խորհրդանշօրէն, Վեհափառ Հայրապետն իր վերջին ողջոյնն է տալիս Ս․ Եկեղեցուն, Ս․ Սեղանին, հոգեւոր դասին, Ս․ Եկեղեցու մանկտեաց եւ ի Քրիստոս իր բոլոր եղրայրներին, զի «ես ճանապարհորդեցի առ Արարիչն իմ, ...Ես ճանապարհորդեցի առ Քրիստոս յոյսն ամենեցուն»։

Այնուհ Խ տեւ, շարականների ողթաձայն երգեցողութեա մթ, Վեհափառ Հայրապետի մարմինը երեք անգամ պտտեցնում են Ս. Սեղանի շուրջ, «որ նշանակէ՝ զհամբուրեյն նորին զսեղանն եւ զբոլոր եկեղեցին եւ զսրթութիւնսն ամենայն, եւ զիրաժարական ողջոյնն տալն...»։

Սրթազան այս արարողութիւններից յետոյ դամբանական խօսքով հանդէս են գալիս կաթողիկոսական տեղապահը, Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսը, Երուսաղէմի եւ Կ. Պոլսոյ պատրիարքները։ Դամբանականներից յետոյ երբ սարկաւագը Ս. Սեղանից ներկաներին յորդորում է միմեանց Սուրբ համբոյրով ողջոյն տալ, «ամենայն ժողովուրդն համբուրեն զաջ հանգուցելոյն՝ որպէս եւ քահանայքն. եւ դնեն ի մէջ տաճարին եւ մատչի Պատարագն»։

Յաւարտ Ս. Պատարագի, շարականների երգեցողութեամբ, Գարեգին

digitised by

Ա–ի մարմինը տաճարի արեւմտեան դռնից դուրս է հանւում եւ թափօրով հիւսիսային կողմից պտտուելով, համապատասխան դադարներով, աղօթքների սաղմոսների, nι աւետարանական ընթերցումներով տարւում է արեւմտեան կողմ եւ դրւում «յափն գ**ԵրԵզմանին»։ Գ**ԵրԵզմանափոսի մօտ սուրթգրային ընթերցուածքներից, քարոզներից, աղօթքներից ու շարականների **Երգեցողութ**իւններից յետոյ «առեալ քահանային երիցս անգամ զհող ի յափն, խաչակնքէ՝ ասելով․ «Օրհնեա՛, Տէ՛ր, ողորմութեամբ Քով զհողս ծառայիս Քոյ, Եւ յիշեա՝ զսա, զի հող էր եւ ըստ հրամանի Քում՝ ի հող դարձաւ»։ Եւ մինչեւ Վեհափառ Հայրապետի անկենդան մարմինը գերեզմանափոս իջեցնելը, յանուն 22 իշխանութիւնների որդիական

խոնարհութեան ու Մայր Աթոռին վշտակցութեան, դամբանական խօսքով հանդէս է գալիս ՀՀ․ Նախագահ Ռ․ Քոջարեանը։ Նախագահի խօսքից յետոյ Վրաց եկեղեցու եւ ողջ ժողովրդի անունից հրաժեշտի ու սփոփանքի խօսք է ասում նաեւ Համայն Վրաց Կաթողիկոս-Պատրիարք Իլյա Բ–ն։

Դամբանականներից յետոյ, «Տէր հովուեսցէ զիս» սաղմոսի ընթերցումով, Վեհափառ Հայրապետի դին իջեցնում են դամբարան, որից յետոյ հոգեւոր հայրերն օրհնում ու կնքում են «դամբարան եւ ոսկերք ծառայիս Աստուծոյ»։

«Յիշեա՛, Տէր, զհոգի հանգուցեալ Հայրապետին մերոյ եւ հանգո՛ զնա ի լոյս երեսաց Աստուածութեան Քոյ»․ ամէն, եղիցի, եղիցի։

ԱՐԹՈՒՐ ԿԱՐԱՊԵՏԵԱՆ

# ԱՐԱՐԱՏԵԱՆ ՀԱՅՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԹԵՄԻ ԱՌԱՋՆՈՐԴԱԿԱՆ ՓՈԽԱՆՈՐԴ Տ. ԳԱՐԵԳԻՆ ԱՐՔ․ ՆԵՐՍԻՍԵԱՆԻ ՀՐԱԺԵՇՏԻ ԽՕՍՔԸ

Uniq t hujng: Ubq hbm չt ujibiu Ն․ Ս․ Օ․ Տ․ Տ․ Գարեգին Ա․ Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը։ Սգաւոր է Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածինը, սգաւոր է Հայոց պետութիւնը։ Խոր վշտով եւ գլխահակ՝ վերջին հրաժեշտն ենք տալիս եւ հայրենեաց սուրբ հողին լանձնում սիրելի Վեհափառ Վերջին հրաժեշտն ու Հայրապետին։ խոնարհումն ենք մատուցում մեր իրականութեան ինքնօրինակ եւ բացառիկ անհատականութիւններից մէկին, որն իր անձով ու գործով դիւրին, խանդավառօրէն սիրելի դարձրեց դժուարին առաքելութիւնը հայ հոգեւորականի, որն իր արիւնը չի խնայել «վասն հաւատի» ըմբռնելով այն որպէս «վասն հայրենեաց»։ Հանգամանքների բերմամբ՝ Նորին Սրթութիւն Գարեգին Ա Ամենայն Հայոց կաթողիկոսը կեանքի մեծ մասն ապրեց Հայաստանից դուրս, հայրենիքից հեռու։ Հեռաւոր Քեսապում ծնուել էր «Սուրբ հոգով եւ հայութեամբ ինքնանալու» ու ողջ կեանքն անսակարկ սպասաւորութեամբ մատռուակելու Տիրոջ զոհաբերութեան Սուրբ Սեղանին եւ սիրեցեալ հարազատ իր ժողովրդին։

էջմիածնի սուրբ խորհրդի ներքոյ, ազատն Մասեաց հայեացքի դիմաց, երբ վերջին հանգրուան ենք ուղեկցում Հայոց Վեհափառ Հայրապետին, ամենախորն ապրումով վերյիշում եմ Նորին Սրբութեան խօսքերը․ «Ահա այսօր եկած եմ հայրենիք․ որպէս հարազատ տուն, ուր կը զգամ այնպէս, որ կարծես երբեք անկէ բաժանուած չէի...»: Հայրենիքից երբեք բաժանուած չլինելը Վեհափառի էութիւնն ու ապրուած կեանքն է։ Հայրենիքից երբեք բաժանուած չլինելը նրա՝ ի լուր աշխարհի խոստովանութիւնը, թողած դասը, յանձնարարականը, սրբազան աւանդը՝ մեզ եւ սերունդներին։

Հայ հոգեւորականի բեղուն ուղի է անցել Նորին Սրբութիւնը։ Կեանքը նրա սէր էր, գործը անձնուիրում։ Նա ապրեց՝ Աստծոյ եւ հայրենեաց սէրը սրտում, գործը՝ հայրենիքին ու ժողովրդին եւ իր ազգի միջոցով՝ մարդկութեանը dwռայեցնելով։ «Յարդը գնաց, ցորենը՝ մնաց» գաղափարականը ոգի դարձրած՝ շուրջ կէս դար բարդ ու դժուարին հոլովոյթում հոգեւորականի իր կեանքի երկնատուր իմաստնութեան շնորհիւ բաժանեց ցորենը յարդից եւ ցորենաբոյր իր խօսքը կենսահաղորդ նշխարի պէս բաշխեց իր ժողովրդին՝ նոր կեանքով նորոգելով հայ հոգիները։ Ծուրջ կէս դար, որպէս բոցավառ քարոզիչ, ուսուցանեց ողջ աշխարհում սփռուած հայութեանը՝ հաւատարիմ մնալ նախնհաց սուրբ հաւատին, առաջնորդեց umbndwqnpd, wqqwzwh կեանքի, համազգային միութեան եւ հայոց անկախութեան արժեւորման։ Անուրանալի աւանդ ունի Նորին Սրթութիւնը որպէս լայնածիր մտաւորական, որի գիտական-աստուածարանական մանկավարժական, գրական– հրապարակա– խօսական վաստակը համամարդկային րովանդակութեամբ մնայուն արժէք է հայ hnqbinn մշակոյթի հարուստ անդաստանում։ Հանգուցեալի լուսաւոր կերպարը, իր նպատակների եւ ձեռաց գործերի մեծութեամբ, առաւել յստակ է գծագրւում մեր առջեւ անժամանակ րաժանման այս տխուր պահին։

Երջանկայիշատակ Հայրապետը

կեանքի վերջին 4-ամեան իր կոչման եւ առաքելութեան մէջ ապրեց ու գործեց իր նախնեաց աստուածապարգեւ երկրում, Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնում՝ որպէս Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս։

Վեհափառի նուիրական իղձն էր նոր զարթօնքի մէջ տեսնել ՁՕՕՕամեայ Հայոց **հկեղեցին, որպէս զի ուրախութեամբ ու** հպարտութեամբ հռչակէր դարերի մէջ վաստակած իրաւունքն իր ժողովրդի ասելով. «Մենք հաւատարմօրէն պահեցինք ժամադրութիւնը Յիսուսի հետ»։ Վեհափա\_ ռի անկասելի ձգտումն էր հայութեան մէջ վերարթնացած տեսնել ոսկեդարեան ստեղ– ծարար շունչը եւ ազատատենչ յաղթական ոգին «Հայակերտումի» արդիւնաւորուած հաւատի գործերով, կոչուած զօրացնելու հայրենին եւ բարօրութիւն բերելու մեր ժողովրդին, հաւատարմօրէն պահելու «ժամադութիւնը Յիսուսին հետ» 2001թ. Հայ Եկեղեցու դարակազմիկ յորելեանին։ Յիրաւի, հայոց դարձին համարժէք նպատակ այդ դարձից 1700 տարիներ jbunj:

Վծհափառը նածւ Հայ Եկեցեցու միութեան տաճարի հիմքերը դնելու նուիրական առաքելութեամբ եկաւ Հայաստան՝ Մայր Աթոռ, եւ թազմեց Լուսաւորչի գահին։ Եկաւ, որպէս զի ամբողջական միութեան մէջ լիարիւն կծանքով ապրի Հայ Առաքելական Եկեղեցին։

Երկրային ձեր կեանքում, Վեհափառ, ականատեսը չեղաքնուիրական այդ տեսիլքի ամրողջական մարմնաւոր– մանը։ Սակայն Ձեր օծեալ ժրաջան աջով սերմանուած են պտղարեր հունտերը, որոնք անտարակոյս պիտի ծիլ տան եւ արգասաւորուեն մէկ եկեղեցի, մէկ հայրենիք, ազգային գերակայ գիտակցութեան մէջ։

Դուք Հայրապետ Հայոց արդիւնաւորեցիք հայրապետութեան Ձեր ամէն օրն ու ժամը։ Հայրենեաց եւ Ձեր հաւատի հիմքերի վրայ թարձրացուել են պատերը թազում խոնարհուած եկեղեցիների, հոյակերտ սլացքով վեր են յառնում նորերը Հայաստանում ու Արցախում, լայնահուն ընթացքով կենսանաւորւում է քրիստոնէական կրթութիւնն ու հոգեւոր դաստիարակութիւնը, Հայ եկեղեցու եւ ազգային արժէքների քուրայում կերտւում է հոգեւոր սպասաւորների վերածննդի սերունդը,

> ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԱԿԱՆ ՏԵՂԱՊԱՀ Տ․ ՆԵՐՍԷՍ ԱՐՔԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ՊՈԶԱՊԱԼԵԱՆԻ ԽՕՍՔԸ

> > «Ոչ ոք արկանէ ձեռն զմաձով եւ հայեսցի լետս,

> > որը Ձեր բնորոշմամբ «ազգի մարմնին մէջ

սիրտէն արիւն առնող եւ սիրտին արիւն

ղրկող» զարկերակը պիտի լինի։ Այսօր

Հայ Եկեղեցին ճանաչելի եւ գնահատուած է միջեկեղեցական եւ քրիստոնէական

համադաշնութեան մէջ նաեւ Ձեր անձով, Ձեր աշխատութիւններով։ Լոյս դառնայ

«Յիշատակն արդարոց օրհնութեամբ

հոգիդ Վեհափառ Հայրապետ։

եղիցի։» Ամէն։

եթե լաջողեալ իցէ արքայութեան Աստուծոյ»

Մեծարգոյ տիար Ռոբերտ Քոչարեան՝ Նախագահ Հայաստանի Հանրապետութեան, Մեծագրութեար Սարեն Դեպերոն՝

Մեծարգոյ տիար Կարէն Դեմիրճեան՝ Նախագահ Ազգային Ժողովի,

Մեծարգոյ տիար Վազգէն Սարգսեան՝ Վարչապետ Հայաստանի Հանրապետու– թեան,

Վեհափառ Տէր Կաթողիկոս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Արամ Առաջին, Պատրիարք Սրրազան Հայրեր՝ Ամենապատիւ Տ. Թորգոմ Արք. Մանուկեան, Տ. Մեսրոպ Արք. Մութաֆեան, գերաշնորհ, հոգեշնորհ հայրեր, հիւրեր։

Վշտակիր հայ ժողովուրդ Հայոց.

Տասն օր առաջ Հայաստանհայց Եկեղեցին եւ ողջ հայ ժողովուրդը մեծ եւ անժամանակ կորուստ կրեցին։ Երկարատեւ ծանր հիւանդութիւնից յետոյ ի Տէր հանգեաւ ազգիս Վեհափառ Հայրապետը՝ Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս եւ Ծայրագոյն Պատրիարք Տ. Տ. Գարեգին Առաջինը, որի անշնչացեալ մարմինը շրջապատել ենք մենք այժմ խոր վշտով համակուած սրտերով՝ աղօթելու նրա արդար հոգու համար, թաղման կարգ եւ Ս. Պատարագ մատուցելու, վերջին օծումը կատարելու, ապա՝ քիչ յետոյ սրթազան Մայր Հողին յանձնելու համար։

Սգում է հայ ժողովուրդը։ Խոր վիշտն է պատել մեր սրտերը, որովհետեւ ահաւասիկ եւս մէկ անգամ, արդէն հարիւր երեսուն եւ մէկերորդ անգամ սգոյ քօղով է ծածկուել առաքելահիմն եւ լուսաւորչահաստատ Ս. Էջմիածնի Մայր Աթոռը՝ Գահը Ամենայն Հայոց Հայրապետական։

Մեզ հետ միասին սգալու եւ արտայայտելու համար այդյիշտը, այստեղ՝ միածնաէջ սրբազան այս տաճարի մէջ, համահաւաք այս ներկայութիւնը կայ մեր ողջ ժողովրդի, պետական իշխանութիւնների, մեր Եկեղեցու նկատմամբ յարգանք ու համարում ունեցող Քրիստոնէական քոյր եկեղեցիների, նաեւ քրիստոնեայ կրօնների նուիրապետական իշխանութիւնների եւ նրանց բազմամիլիոն հաւատացեալների։

Բուրվառներից տարածուող կնդրուկի ու խնկի հոտաւէտ քօղը․ կանթեղների եւ մոմերի առկայծումն ու նրանց բուրմունքի համատարած սփռումը կրկնապատկել են տաճարի խորհրդաւոր աղօթքի հրաւիրող մբնոլորտը, որի մէջ, կարծէք, զգալի է հրեշտակների նաbւ bι սրբերի ներկայութիւնը, որոնց բարեխօսութիւններն ու մաղթանաց ձայները, միախառնուած հաւատացեալների մորմոք հեծկլտանքներով ընկերակից աղօթքներին ու հոգեւոր երգեցողութեան զմայլիչ շեշտերին, իրենց գգուոտ թեւերին առած Երանելի Հայրապետի արդար հոգին, Միածնի իջած նոյն ճանապարհով հեզօրէն առ Աստուած հն առաջնորդում նրան՝ վերին օթեւաններում բնակեցնելու **b** ւ յաւիտենական հանգստեան արժանացնելու համար։

Ահաւասիկ եւ մեր հոգիների աղերսոտ հայեացքը, որ զմայլուած հետեւում է այդ հանդարտ վերափոխումին։

0հ, կանգ առնենք սակայն մի պահ, չաճապարենք տակաւին, մի փոքր էլ բաժանման այդ ծանր պահը հեռացնենք՝ առիթ տալու համար մեզ ե՛ւս մէկ անգամ անդրադառնալու մտօք, թէ ով եղաւ եւ ով էր Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. Գարեգին Ա. Ամենայն Հայոց կաթողիկոսը, որին՝ բոլորի համար հաւասարազօր աստուածադիր այդ օրէնքը՝ մահը, անողոքարար խլում է մեզնից։

Սակայն, որքան էլ որ այն լինի անողոք, պիտի չյաջողի Աստծոյ ընտրեալ Եւ նուիրեալ ծառայի ու Հայաստանեայց Եկեղեցու քաջ հովուապետի յիշատակը պոկել մեր սրտերից, որովհետեւ նա իր կեանքով ու գործով արդէն իսկ յաղթել է մեռելութեանը։ «Այլ յորժամ մահկանացուս զգեցցի զանմահութիւն, այս bւ ապականութիւնս՝ զանապականութիւն, յայնժամ եղիցի բանն, որ գրեցաւ, եթէ ընկյաւ մահ ի յաղթութիւն։ Ո՞ւր է, մահ յաղթութիւն քո, ո՞ւր է դժոխք, խայթոց fn» (Ա. Կորնթ. ԺԵ. 54-55).

Այո՛ կեանքից յաւիտենականութեանը,

զինուորեալ Եկեղեցուց յաղթական եկեղեցուն անցնող Գարեգին Ա. Կաթողիկոսը, աշխարհի տուայտանքների միջից ամուր ու հաստատուն քայլուած քով ընթանալով, պատերազմեց իր բարւոք պատերազմը եւ այն շահեց։ Շահե՛ց իր հաւատացեալ հօտի համար, լուսոյ խորան աստուածակերտ Ս. էջմիածնի համար, Հայաստանեայց Առաքելական Սուրբ Եկեղեցւոյ համար, հա՛յ ժողովրդի համար եւ... իր հոգու փրկութեան համար։

«Քաջալերեցարուք զի ես յաղթեցի աշխարհի»։

67 տարի առաջ երբ սիրելի Վեհափառը առաջին ճիչի հետ իր աչքերը լոյսին բացեց, նախախնամութիւնը օրհնեց մեր եկեղեցուն։ Երկնքի իսկ նախասահմանմամբ նա ճրագ ու լոյս դարձրեց Աստծոյ պարգեւ այդ կեանքը՝ վասն բարօրութեան Եկեղեցու եւ ազգի։ Աստուած օրհնեց նրան եւ առատօրէն օժտեց բոլոր հնարաւոր շնորհներով, որ մարդկային բնութեան սահմանները ունակ են կրելու։

Ու տակաւ, աճելով ու զօրանալով Ս. Հոգու շնորհների մէջ՝ ի սպասաւորութիւն կոչուեց Տիրոջից՝ իր անձի շնորհաշատ անօթը բոլորանուէր ընծայելով Աստուծոյ եւ ազգի զոհաբերութեան Սուրբ Սեղանին։

Հանգամանքների բերումով՝ Եկեղեցում իր ծառայական գործու– նէութիւնը Նորին Սրթութիւնն սկսեց Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան սահմանների մէջ արագաթռիչ վերելքով րարձրանալով աթոռի ամենաթարձր պաշտօնի աստիճանին։ Եղաւ գերազանց մակարդակի եւ որակի ուսուսիչ, դաստիարակ, քարոզիչ, հովիւ, առաջնորդ։ Այդ հանգամանքներից իւրաքանչիւրին փայլ հաղորդեց իր անձով։ Ճանաչուեց եւ հեղինակութիւն դարձաւ որպէս եկեղեցական, ազգային եւ միջեկեղեցական գործիչ։ Ամենուր ճանաչեցրեց Հայ Եկեղեցին ու ժողովուրդը։ Ի մասնաւորի

ոգեղէն տեսլականը Հայոց Հայրապետը ի տղայ տիոց էր կրում իր հոգու մէջ արդէն։ Ս. էջմիածնի ու Հայ Եկեղեցու հանդէպ սէրը, շաղախուած ու միախառնուած ժողովրդի ու հայրենիքի սիրոյ հետ, նա՝ որպէս ձեռքը մաճին ամրօրէն դրած մշակ ու գիտակից՝ Աւետարանի քարոզութեան իր առաքելութեանն ու կարողութեանը, Արքայութեան պատկերը հոգիների մէջ դրոշմելու ամթողջական վճռականութեամբ, այիւս ետ չնայեց։ Մարգարէաշունչ հայեացքը հորիզոնին յառած՝ առաջացաւ, առաջացաւ հայրենի անդաստանի մէջ լայնահուն ու թերրի ակօսներ թաց անեղով։

Դարձհալ իր գործունէութհան ուղղութիւնները եղան, այս անգամ աւելի մանաւանդ անկախ մեծ չափերով. պետականութիւն կերտած հայրենիքի լայն հնարաւորութիւններով եւ հարազատ իշխանութիւնների անվերապահ գոր– ծակցութեան ու իր հանդէպ ժողովւրդի անսահմանափակ տածած սիրոյ պայմաններում, կրթութիւնը , դաստիրակութիւնը, գիրն пι գրականութիւնը, շինարարութիւնը, որոնք նպատակադրեցին ու արդիւնաւորեցին մեր Եկեղեցու վերելքը։

Մանաւանդ Բանին Կենաց քարոզութիւնը դարձաւ իր զէնքերից հզօրագոյնը, որով նա ուսուցանեց, հաղորդեց ու խրատեց իր թանաւոր հօտը։ Շիկացեալ կրակը, որ Աստուած նրա շուրթերին էր հպել որպէս նրա էութիւնը մշտապէս բորթոքող հուր, մագնիսական հաղորդականութիւն էր փոխանցում ու իւրաքանչիւր ունկնդրի հոգում արծարծում ու բորթոքում էր կեանքի ու ճշմարտութեան այդ կրակը՝ հզօր թափով։

Այո՛, նա կարողացաւ հզօր խօսքով յուզել, համոզել ու դարձի բերել դէպի ճշմարտութեան ճանապարհ Հայաս– տանեայց Եկեղեցու գաւթում համախմրուած իր մեծ լսարանն ու հօտը, որը միանգամայն

ողաւ մշակոյթի, գիտութեան ու դպրութեան նուիրեալ։ Դարձաւ ու հռչակեց աստուա– ծարանական գիտութիւնների հմուտ հեղինակութիւն։

Անմնացորդ նուիրումն ու գործունէութիւնը, միացած րացառիկ անձնաւորութեան հետ, իր մէջ կերտեցին այն գերազանց վիճակը, որը իր մարմինը կազմող նիւթի ընդմիջից ճանաչել տուեց մարդու էութեան նաեւ աստուածային սկիզբը՝ հոգին, որն այդ էութեան մէջ ներթափանցուած, իրենով համակած այն, պատռելով նիւթի ամէն տեսակ կաշկանդումները, ի ը ազնիւ արտայայտութիւնն էր գտնում ի գործ մղելով նրան։ Նա երբեք չիմացաւ թէ ինչ **են անգործութիւնն ու կրաւորականութիւնը։** 

Իր հանրային եւ եկեղեցական ողջ գործունէութեան ընթացքում աշխոյժ ու ստեղծագործող այդ էութիւնը Վեհափառին րարձրացրեց, եւ չէր կարող չթարձրացնել այն սրբազան բեմահարթա\_ կին, որ ինքը ընկերութիւնն է։ Ու նա շնորհներով պայմանաւորուած գործունէու– թեան ներազդմամբ իր կնիքը տպաւորեց նոյն այդ ընկերութեան վրայ։ Սթափ ու զգօն պահելով նրան՝ խանգարեց ու թոյլ չտուեց ընդարմանայու։ Յարատեւ շարժման մէջ դնելով առաջադիմութեան մղեց նրան։ Նմանութիւն բերելով իր ներշնչարան Արարչին՝ մասնակից ու դերակատար դարձաւ այդ ընկերութեան մտաւոր ու հոգեկան վերելքին ու թռիչքին։

Ու երր հասել էր ու ժերի ու շնորհների բացայայտման գագաթնակէտին, դարձեալ ի վերուստ տնօրինութեամբ եւ կամօքն ազգի, բարձրացաւ Հայաստանեայց Եկեղեցու նուիրապետութեան բարձրագոյն աստիճանին եւ պատուին արժանաւոր կերպով, որպէս առաջին սպասաւոր, բազմելով Ս. Գրիգոր Լուսաւորչի գահին՝ ի Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածին։

Էջմիածին։ Նուիրական անուն։ Այդ

հանդիսանում էին Հայրենիքն ու Սփիւռքը։Նաընդեղուզուեցեւ միաձուլուեց Ս․ Էջմիածնի Աթոռի կեանքին, աշխատանքին ու երազներին։

Ու երբ բազում էին այդ երազները ու իրագործման վճռականութիւնը՝ մեծ, ահա անսպասելի պատահականութեամբ ընդհատւում է այս մեծ կեանքի թելը՝ անաւարտ թողնելով բազմաթիւ իրականացումներ։

«Եւդադարեաց Յակորի պատուիրելոյ որդւոցն իւրոց, եւ առեալ զոտս իւր անդրէն ի մահիճսն՝ պակասեաց, եւ յաւելաւ առ ժողովուրդ իւր» (Ծննդ․, 49–88)։

Այո՛, կորուստը ծանր է եւ մեծ։ Անչափելի են վիշտը, ցաւն ու ափսոսանքը, սակայն խոնարհելով մեր գլուխը Աստու– ծոյ կամքի եւ Վեհափառի մեծութեան wnws' jnjuh dbp hwjbwgfû bûf niggnid առ բարին Աստուած՝ ակնկալելով Նրա մեծ ողորմութիւնը։ Եւ չենք սխայլում։ Այն Տէրը, որն օժտեց այժմ այլեւս հանգուցեալ Գարեգին Ա․ Ամենայն Հայոց Հայրապետին Ս․ Հոգու բոլոր շնորհներով, պիտի չզլանայ նրան պարգեւելու հիմա՛, շնորհների ամենամեծը՝ Աստուծոյ ողորմութեան եւ փրկութեան շնորհը։ Հրաւիրում եմ միաձայն աղօթելու եւ ասելու, «Լուսաւորեա՛, Տէ՛ր, զհոգի Հայրապետի եւ հօրն մերոյ, Տեառն Գարեգնի Unwelnj, bi huliqn qliu h inju bpbuug աստուածութեան քո»։

Ծարունակելով աղօթել՝ ասենք նաեւ. «Ողորմիր եւ մեզ, Տէ՛ր, պարգեւելով Քո մխիթարութիւնը եւ շարունակելով օրհնել եւ Քո Աջի զօրութեան տակ պահպանել, պահել եւ առաջնորդել Հայ Եկեղեցին եւ Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածինը։

Այդ մխիթարութիւնը եւ շարունակելու կամքը ստանալուն օգնում է մեզ նաեւ ինքը՝ Վեհափառ Հայրապետը։ Յարատեւօրէն ինքն իրեն հաւատարիմ՝ շարունակում է տակաւին այս բեմից, անգամ անշնչացեալ իր մարմնի միջոցով պատգամել մեզ։ Կարծեք թե դարձեալ նրա ախորժալուր ձայնն է հոսում մեր ականջների մէջ թելադրելով եւ պահանջելով հաւատարիմ մնալ այդ պատգամներին։ Եւ ինչպես միշտ, անձամբ օրինակ է դառնում բոլորիս։

«Եւ ինձ պարտ է գործել զգործս այնորիկ, որ առաքեացն զիս, մինչ աւուր կայ․ գայ գիշեր, յորժամ ոչ ոք կարէ գոր– ծել։ Մինչդեռ յաշխարհի եմ, լոյս եմ աշխարհի» (Յովհ․ Թ․ 4–5)։

Այո՛, Վեհափա՛ռ, ունկնդիր ենք այդ ձայնին ու պատգամին եւ խոստանում ենք ահա Ձերդ Սրբութեան առաջ,որ ակնկալելով երկնային բարձունքից Ձեր աղօթքները եւ Աստուծոյ օրհնութիւնը՝ պիտի շարունակենք Ձեր ուղենշած ճանապարհով առաջ ընթանալ։

Դուք այժմ կենդանի աղօթք դարձած Ս․ Էջմիածնի բարձունքից հրաւէր էք կարդում աշխարհի չորս ծագերին սփռուած Հայաստանեայց Եկեղեցու Ձեր զաւակներին՝ ասելով․ հաւատացէք, գործեցէք եւ համախմբուէք Հայրենիքի ու Մայր Աթոռի շուրջ եւ այնտեղ պիտի գտնէք ամէն ինչ, որ հնարաւոր է ակնկալել «զրարին, զպիտոյսն եւ զօգտակարն»։

Ձեր մեծութիւնը, Վեհափա՛ռ, արդէն կայանում էր նաեւ նրանում, որ Ձեր յիշատակն անգամ բոլորին պիտի մղի՛ ի գործ։

Արդ, այս բոլորից յետոյ հանգիստ խղճով կարելի է ասել․ «Վեհափա՛ռ, դուք կեանքում եւ այժմ երջանիկ էք մահուան մէջ, որովհետեւ այդ սիրոյ ու միաբանութեան վճռականութեամբ Ձեզ են շրջապատել բոլոր Ձեր սիրելիները եւ խոստանում են կատարել Ձեր բոլոր պատգամները։

Հուսկ, յայտնում ենք ցաւակցութիւն– ներ ամբողջ մեր ազգին եւ Վեհափառի հարազատներին։

Երջանիկ Հայրապե՛տ, խունկ եւ աղօթք յիշատակիդ։

# ՄԵԾԻ ՏԱՆՆ ԿԻԼԻԿԻՈՅ ԱՐԱՄ Ա․ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ԽՕՍՔԸ (Խտացումով)

Հայ Ժողովուրդի պատմահայր՝ Մովսէս Խորենացին խօսելով հայութեան ու Հայաստանի մասին, թուղթին կը յանձնէ դարերէն եկող ու դարերուն գացող ճշմարտութիւն մը՝

«ԹէԵւ Եւ Եմք ածու փոքր ու թուով յոյժ ընդ փոքու սահմանեալ ... սակայն pազումք գործք արութեան գտանին Եւ ի մերումս աշխարհի Եւ արժանի գրոց յիշատակի»:

Ժողովուրդներ կ՚ապրին ու կը յաւԵրժանան «արութեան գործերով» միայն։ Հայրենիքներ կը գոյատեւեն ու կը հզօրանան «արութեան գործերով» միայն։

Ու «արութեան գործը» սոսկ արհան վկայութիւն չէ «վասն հաւատոյ ու վասն հայրենեաց», այլ նաեւ ամթողջական ու յանձնառու ինքնընծայում է հոգեմտաւոր ստեղծագործութեան, հաւատքի առաքելութեան ու անանձնական ծառայութեան ճամբով՝ Աստուծոյ, ազգին, հայրենիքին ու եկեղեցւոյ։

Արդ, հաւատքով լեցուն, յոյսով թրծուած ու տեսիլքով շաղախուած «արութեան գո՛րծն» է աղրիւրը զօրութեան, հրաշխիքը յաւերժութեան։ Եւ «արութեան գործին» ետին կեցողը՝ հաւատքի՛ մարդն է, յանձնառու ու արի մարդն է։ Այլ խօսքով՝ գործը կեանքի վերածողը մա՛րդն է, գործին զսպանակը մարդն է՝ «մարդն է որ գործէ երկիր», կը հաստատէ Աստուածաշունչը։

Գարեգին՝ Վեհափառին անձին հմայքը, ուսուցիչի տիպարն ու անոր հոգեմտաւոր արժանիքները առատօրէն ճառագայթեցին իր պատրաստած սերունդներուն վրայ։

Գարեգին Վեհափառը եղաւ ու մնաց

մտաւորական՝ բառին լիիրաւ հասկացողութեամբ։ Ինծի համար ան մտաւորական էր ոչ այնքան իր հեղինակած բազմաթիւ ու բազմալեզուեան հատորներով ու յօդուածներով, իր ունեցած պատմաեկեղեցական լայն ծանօթութիւններով եւ կամ իր գեղեցիկ բեմբասացութեամբ, որքան պրպտելու իր անսպառ կորովով, կարդալու իր զօրեղ կիրքով ու մտածելու իր իւրայատուկ ոճով ու մանաւանդ իր լայն աշխարհայեացքով։

Գիրքը հղաւ իր ամենէն մտերիմ ու հաւատարիմ բարեկամը։ Միայն գիրքին ներթողը չհիւսեց։ Միայն գիրք չտպեց։ Պաշտամունքի հասնող յարգանք ու սէր ունեցաւ գիրքին նկատմամբ։ Ապրեցաւ, կազմաւորուեցաւ ու հարստացաւ գիրին ու գիրքին անմիջական մտերմութեան Ւր գրասեղանին utg: վրայ, իր ննջասենեակին մէջ, իր ճամբորդական պայուսակին մէջ միշտ ներկայ եղաւ գիրքը։ Միշտ կարդաց ու միշտ գրեց։ Եւ հակառակ իր առաքելութեան պարտադրան– fny զինք շրջապատող վարչական տաղտուկներուն ու իր սպառիչ ժամանակացոյցին, գրիչը, թուղթը ու գիրքը իրեն համար միշտ մնացին մնայուն ու սիրելի ներկայութիւն։

Արդարեւ,իր ողջ կեանքը «արութեան գործերով» լեցուց եւ արժեւորեց մեր բոլորին սիրելի Վեհափառ Հայրապետը՝ երջանկայիշատակ Տ․ Տ․ Գարեգին Ա․ Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը։ Իր բովանդակ կեանքը եղաւ հաւատքի առաքելութիւն՝ ծառայական ոգիով, վառ տեսիլքով ու անխոնջ աշխատանքով զսպանակուած։

Ու սա տխուր պահուն, խօսիլ Գարեգին Վեհափառի մասին, գէթ ինծի համար, սոսկ «յաւուր պատշաճի» դամբանական խօսիլ մը չէ, այլ էապէս վկայել է այն կենդանի վկայութեան մասին, որ իրը՝ Գարեգին Վեհափառինը եղաւ այն յանձնառու վկայութեան մասին, որուն ականատեսը, հետեւողը, հիացողը, այլ խօսքով՝ վկան եղայ ես շուրջ 40 երկար տարիներ։

Գարեգին Վեհափառին մէջ առաջին հերթին ես ճանչցայ ուսուցիչը։ Սովորական ուսուցիչ չեղաւ ան՝ գիտելիք ջամբելու ճիգով հետամուտ։ Ոգի ներարկող, հաւատք ներջնչող, հայուն մէջ մարդը, հայը եւ քրիստոնեան կերտող առաքելատիպ ուսուցիչ եղաւ ու մնաց իր ողջ կեանքին ընթացքին, Սարկաւագութենէն մինչեւ Կաթողիկոսութիւն։

Արդարեւ, պատմութիւն չդասաւանդեց ան, որպէս անցած դէպքերու ու դէմքերու մէկ ամրողջութիւն մը այլ որպէս շարունակուող կենդանի իրականութիւն։ Աստուածաբանութիւն չդասաւանդեց ան, որպէս փիլիսոփայական յղանցքներու տրամաբանական դասաւորում մը, այլ՝ Աստուծոյ ու մարդու միջեւ հաւատքի փոխ յարաբերութիւն մը։

Մարդու պատրաստութիւնը Գարեգին Վեհափառին համար դարձաւ իր հոգեւորականի կեանքին ամենէն կենսական տարածքներէն ու իր սրբազան կոչումին ամենէն վաւերական արտայայտութիւններէն մէկը։ Հաւատաց մարդու արժէքին։ Հաւատաց մարդու աստուածատուր կոչումին։ Հաւատաց մարդու վիճակուած վճռական ներկայութեան եկեղեցւոյ ու ընկերութեան կեանքին մէջ։ Ու այս անխախտ հաւատքեն մեկնելով, ան ո՛չ միայն fwpnqbg, խօսեցաւ nι գրեց մարդակերտումի ու հայակերտումի մասին, այլեւ այս նուիրական ու հրամայական գործին համար զոհեց նիւթ ու ժամանակ, 2nilis ni hulighum:

Հետեւաբար, «տիպար ուսուցիչ»

րացատրութիւնը պզտիկ կու գայ մեր պատմութեան մտքի ու հոգիի հսկաներուն հոգեմտաւոր աշխարհը, յոյզերն ու մաքառումները, տեսիլներն ու ձգտումները այնքան վաւերականօրէն ու կենդանիօրէն հայ աշակերտին փոխանցած այս մեծ ուսուցիչին համար։ Իրեն աշակերտած իւրաքանչիւր ուսանող իրմէ անջնջելի բան մը ունի, ոչ որպէս լոկ յիշատակ, այլ՝ հոգեկան ապրում, իւրայատուկ մտածեղակերպ, կարդալու ու պրպտելու։

Գարեգին Վեհափառին հոգեւոր սպասաւորութեան ամենէն ցայտուն **Երեսներէն մին եղաւ իր միջեկեղեցական** գործունէութիւնը։ Էքիւմէնիզմ անունով ծանօթ միջազգային միջեկեղեցական այս շարժումը իր ճշդորոշիչ դերը ունեցաւ Վեհափառին հոգեմտաւոր կազմաւորման մէջ՝ անջնջելի կնիք ձգելով իր մտա– ծելակերպին ու աշխարհայեացքին վրայ։ Իր արեղայութեան երիտասարդ տարիքէն սկսեալ անընդմիջարար, կազմակերպ հետեւողականութեամբ, մտաւորական լրջութ-համբ ու խոր հաւատքով իր գործօն մասնակցութիւնը բերաւ այս շարժումին թէ տեղական, թէ շրջանային Եւ թե միջազգային մակարդակներու վրայ։ Դարձաւ անդամ թազմաթիւ յանձնախումբերու ու նոյնիսկ պատասխանատու պաշտօններ ստանձնեց շարք մը մարմիններէ ներս։ Էքիւմէնիք շարժումին մէջ Գարեգին Վեհափառը սոսկ դիտողի կամ հետեւողի կրաւորական դերին մէջ չեղաւ, այլ՝ մասնակցողի ու առաջնորդողի դիրքին վրայ։ Խորապէս հաւատաց մանաւանդ հայ եկեղեցւոյ համար այս շարժումին ունեցած կենսական կարեւորութեան։ Յարգեց օտարը ու օտարինը՝ առանց դառնալու սակայն օտարամոլ։ Ամրօրէն կապուած մնաց մեր **հիեղեցւոյ դարաւոր հաւատքին, ինքնուր**ոյն նկարագիրին ու իւրայատուկ աւանդութիւն– ներուն եւ զանոնք օտարներուն առջեւ

բացող ու մեկնաբանող ՁՕրդ դարու մեր հկեղեցւոյ պատմութեան ամենէն զօրեղ դեսպաններէն մին դարձաւ միջազգային գետնի վրայ։

Գարեգին Վեհափառին կեանքին ու իսկ նախասիրած գործին, իր րացատրութ**եամբ «ծառայական** այս կերպերը», այլ խօսքով՝ յանձնառու իրաւ մտաւորական ուսուցիչը, nι հաւատաւոր էքիւմէնիսթը նոյնացան իր անձին հետ ու անշեղօրէն քալեցին իր ծառայական կեանքին հետ։ Սակայն, այս թոլորէն առաջ ու վեր Գարեգին Վեհա\_ փառը Եղաւ nι մնաց Աստուծոյ, ժողովուրդին ու եկեղեցւոյ նուիրեալ ծառան, Քրիստոսի «բանաւոր հօտին» անձնդիր հովիւր։

Աւեյի քան 40 տարիներ ան ծա-Մեծի ռայեց SwGG Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութեան, ստանձնելով վանական ու թեմական կարեւոր պաշտօններ եւ ապա դառնալով անոր մեծագոյն հայրապետներէն մէկը։ Իր կաթողիկոսական շրջանին Մեծի Տանն Կիլիկիոյ Կաթողիկոսութիւնը ապրեցաւ հոգեւոր ու մշակութային զարթօնք։ Մեր Ս. Աթոռին միարանութիւնը ԴպրԵվանքը **αορωgωι**, անհցաւ, կազմակերպուեցաւ, մշակութային կեանքը ծաղկեցաւ, թեմերը կազմակերպուեցան, միջեկեղեցական յարաբերութիւնները ծաւալեցան։ Արդարեւ, մեր Ս․ Աթոռին վերջին շուրջ կէս դարու պատմութեան մէջ իր անջնջելի կնիքն է ձգած Գարեգին Վեհափառը։

Չորս՝ տարիներ առաջ, երբ Աստուծոյ ձայնը զինքը Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնեն կանչեց, որպես Ամենայն Հայոց Հայրապետ աւելի լայն պատասխանա– տուութիւններով ծառայելու մեր եկեղեցւոյ ու ժողվուրդին, Գարեգին Վեհափառը վերանորոգ հաւատքով ու տեսիլքով շարունակեց իր հաւատքի նոյն առաքելու– թիւնը այս անգամ հայրենի հողին վրայ։ Հոգեւոր վերանորոգութեան նոր շունչ մը բերաւ ան Ս. Էջմիածնի Մայր Աթոռեն ներս։ Գէորգեան Հեմարանի վերակազմակերպում, կրօնական դաստիարակութեան կեդրոնի հիմնում, հրատարակչական աշխատանքներու ծաւալում, հովուապետական այցելութիւններու իրագործում ու միջեկեղեցական յարարերութիւններու զարգացում եւ այլ կարեւոր նախաձեռնութիւններ ու իրագործումներ կազմեցին առանցքը Գարեգին Վեհափառ ին կարճ գահակալութեան։

Ահա'ամփոփ գիծերով Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. Գարեգին Ա. Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը, այնպէս ինչպէս որ ես զինք ճանչցայ իր վարդապետութենեն մինչեւ կաթողիկոսութիւն։

Ահա՝ Գարհգին Վհհափառը, այնպէս ինչպէս որ ինքզինք հղաւ ու ինքզինք իրագործեց մեր հկեղեցւոյ ու ժողովուրդին հաւաքական կեանքէն ներս՝ բարձրագոյն աստիճանի նուիրուածութեամբ, սրբազան նախանձախնդրութեամբ ու գիտակից յանձնառութեամբ։

Ահա' իր կեսնքը «արութեան գործերով» հարստացուցած ու մեր ազգին կեսնքին անդաստանը «արութեան գործերով» պտղաւորած՝ Աւետարանի այս նուիրեալ քարոզիչը, Մեսրոպ Մաշտոցի այս թանիթուն աշակերտը, էքիւմէնիզմի այս անխոնջ նուիրեալը, Լուսաւորիչներու ու Շնորհալիներու այս արժանաւոր յաջորդը:

### Սիրելի՝ Վեհափառ,

Անցնող շուրջ 40 տարիներուն մենք միասին եղանք միշտ։ Դուն առաջնորդեցիր իմ քայլերս Հայց․ Եկեղեցւոյ ծառայութեան դաշտէն ներս՝ աշակերտութենէն մինչեւ սարկաւագութիւն ու սարկաւագութենէն մինչեւ կաթողիկոսութիւն։ Մենք միասին ծրագրեցինք, միասին տագնապեցանք, միասին պայքարեցանք, միասին ծառայեցինք ու միասին քայլեցինք հայ եկեղեցւոյ ծառայութեան ճամբով դէպի հայ ժողովուրդի պայծառ ապագան։

ինչ որ ըսի քու մասին, Սիրելի Վեհափառ, որպէս անձնական վկայութիւն, ոչի՛նչ է այն մեծ անձին համար, որ դուն եղար, այն մեծ ծառայութեան դիմաց, որ դուն կատարեցիր մեր եկեղեցւոյ ու մեր ժողովուրդին։

Քիչ յետոյ քեզմէ հողին պիտի յանձնենք այն ինչ որ հողին կը պատկանի։ Սակայն դուն վեր պիտի մնաս գերեզմանի փոսէն։ Պիտի մնաս մեր մէջ յաւերժօրէն քու ամուր հաւատքով, վառ յոյսով ու պայծառ տեսիլքով։ Պիտի դառնաս ոգեղէն ու ոգեղինող ներկայութիւն։ Պիտի դառնաս ճանապարհ եկեղեցաշէն ու ազգանուէր ծառայութեան եւ հրաւէր ազգային միասնութեան։

Քու Խտիդ կը ձգես սերունդ մը, քու շունչովդ, ոգիովդ ու հաւատքովդ պատրաստած սերունդ մը, որ վճռած է քալել հաւատքի առաքելութեան, ազգին ու հայրենիքին ծառայութեան նո՛յն ճանապարհէն։

Քու ետիդ մանաւանդ կը թողուս, Վեհափառ, նուիրական կտակ մը՝

– Վառ պահել կանթեղը Լուսաւորչի հայ ժողովուրդի կեանքէն ներս

– Պայծառ պահել առաքելահիմն ու Լուսաւորչաշէն եկեղեցին Հայաստանեայց իր լոյսի եւ յոյսի առաքելութեամբ․ – Ամուր պահել հայրենիքը մեր՝ իր պետականութեամբ ու ժողովուրդով։

– Ջօրեղ պահել Ղարաբաղը մեր՝ իր ազատագրական պայքարով ու արդար իրաւունքներով.

– Միակամ ու ամբողջական պահել ժողովուրդը մեր՝ իր Հայրենիքով, Ղարաբաղով ու Սփիւռքով։

Օրհնէ մեզ, Կիլիկեան դարաւոր Ս. Աթոռին մեծագործ Վեհափառ ու վերանկախացեալ հայրենիքին առաջին ընտրեալ Վեհափառ։ Օրհնէ մեզ, երբ կը պատրաստուինք որպէս մէկ եկեղեցի ու մէկ ազգ 1700ամեակը տօնելու մեր ազգին քրիստոնէացման, հայրենի աշխարհի պայ– ծառակերպման։

Վստահ հղիր, սիրելի Վեհափառ, որ մենք Հայց. Եկեղեցւոյ ճամբով, Աստուծոյ, ազգին ու հայրենիքին ծառայութեան լծուած հոգեւոր սպասաւորներս, քու կտակին ու մեր պատմութեան ձայնին հաւատարմութեամբ, վերանորոգ կամքով ու տեսիլքով պիտի շարունակենք մեր հաւատքի ու լոյսի առաքելութիւնը՝ վասն շինութեան հայրենեաց մերոյ ու վասն յաւերժութեան ազգիս մերոյ։

Թող Աստուած հաստատ ու պայծառ պահէ Մայր Աթոռ Ս․ Էջմիածինը։

Թող Աստուած ամուր ու զօրեղ պահէ մեր բոլորին սիրելի հայրենիքը։

Թող Աստուած անսասան ու անվթար պահէ մեր ազգը ի Հայաստան, Ղարաբաղ եւ ի Սփիւոս աշխարհի։

### ԵՐՈՒՍԱՂԷՄԻ ՊԱՏՐԻԱՐՔ Տ. ԹՈՐԳՈՄ ԱՐՔ. ՄԱՆՈՒԿԵԱՆԻ ԽՕՍՔԸ

Իբրև Պատրիարք Երուսաղէմի, ես կը բերեմ ցաւի կսկիծը, անխառն հիացմունքը, և Քրիստոսի յոյսն ու ապաւէնը յուշող խոստումը, Սուրբ Երկրի Քրիստոսակոխ սրբավայրերու, և Դայ Պատրիարքութեան Սրբոց Յակոբեանց զինուորեալ Միաբանութեան, և Դայ ժողովուրդի զաւակներուն, որոնք ծուարած են, և ապաւէն գտած են, Իսրայէլի, Յորդանանի և Պաղեստինի պետական իշխանութեանց հովանիին ներքև։

Ես կը բերեմ նաև Երուսաղէմի բոլոր քրիստոնեայ համայնքներու և Միաբանութեանց պետերու, ցաւակցական արտայայտութեանց նորթին. անոնգ գնահատական հիացմունքի և անձնական յիշատակներու շարանը՝ Գարեգին Սարգիսեան հայ հոգևորականէն։ Անոնք կը յիշեն Դայաստանեայգ Եկեղեգլոյ հարացատ գաւակին, հոգևոր սպասաւորին, նուիրեայ ճարտարաբանին հետ, L Քրիստոսի Ընդհանրական Եկեղեցիին Քրիստոսակեղրոն առաքելութեան անվարան ջատագովին հետ, իրենգ ունեցած եղբայրական յարաբերութեանց, համատեղ ծրագրումներուն և գործակցութեանց անմոռանալի փորձառութիւնները։

Մեր բոլորին ցաւի կսկիծն այն էր, որ ֆիզիքական մարմինին տոկունութիւնը քայքայող «գաղտնի խլիրդը» յաջողեցաւ այնքան շուտ իր սպունգային ճիրաններուն մէջ խեղդել առատահունչ ձայնն ու խօսքը պերճաբան Յայրապետին, հակառակ լաւագոյն բժիշկներու ճիգերուն, հակառակ մանաւանդ իրեն բարեկամ ու հոգատար երկու հայ բժիշկներու խնամքին և անմիջական հոգածութեան։

Ո՞վ կրնար մտածել, և ո՞վ կրնար «Կեանքի Գիրքը կարդալ», յայտնելու համար, որ կորովի Յայրապետը, միայն չորս տարի ունէր, իր ուխտի կեանքին, և իր ուխտաւորի ճանապարհորդութեան երկրային վախճանին հասնելու։

ես կը հաւատամ որ միայն ինք ունէր այդ ինքնեկ ներհայեցողութիւնը և կանխազգացումը։

Այլապէս ինչպէ՞ս բացատրել, ժամանակի այդ կարճ տևողութեան և հասակի հակադրաբար, իր լեռնադէզ իրագործումները, (ինչպէս որ, Մայր Աթոռ Սուրը Էջմիածնի տպարանի պատասխանատու վարիչը կը լայտնէը), 310 փոթո ու մեծ ծաւալով հրատարակութիւններուն. և ինչպէս ող, հո էջերուն úto յիշատակուած կը կարդանք, կենսագրական hnalinn դաստիարակութեան նուիրուած, ազգային, կրթական, գիտական, L նախաձեռնութեանգ սատարող մշակութային hn անխոնօ պատրաստակամութիւնը:

Նախախնամական պէտք է նկատել նաև մի այլ երևոյթ։

Մինչ մեր մարդկային կարձատես նկատումներով, մենք կը փորձուէինք Դայրապետին Մայր ստորագնահատել Ամենայն Դայոզ Upnntū դուրս այգելութիւնները (մենք զմեզ աւելի հովուապետական իմաստուն L նախանձախնդիր համարելով), այժմ կ՝անդրադառնանք, nn

նախախնամական ներիայեցողութեան և կանխազգացումի ներքին ձայն մը զինք կը մղէր, (բացի Յայաստանի մեր թեմերուն իր տուած այցելութիւններէն), «Լուսոյ Խորան Սուրբ Էջմիածնի» անլռելի ղօղանջը ինչեցնելու, և անսպառելի օրինութիւնը բաշխելու աշխարհացրիւ մեր զաւակներուն։

Ինչպէ՞ս նախախնամական չնկատել ներքին այդ մղումը, որ զինքը տարաւ վեց աշխարհամասերու մէջ հաստատուած, քսանէ աւելի թեմերու այցելութեան, և առաւել՝ Կոստանդնուպոլսոյ Յայ Պատրիարքութեան, և Անթիլիասի մէջ Մեծի Տանն Կիլիկիոյ նորընտիր Կաթողիկոսին՝ Նորին Սրբութիւն Արամ Առաջին Յայրապետին օծման արարողութեան, ամէն տեղ և անձանձրոյթ պատգամելով, թէ՝ անբաժանելի է Յայոց Յայրենիքը իր ներկայ անկախացեալ պետականութեամբ. թէ՝ անբաժանելի է Յայոց Առաքելահաստատ Մայր Եկեղեցին իր ժողվուրդով, թէ՛ պատմական և հայրենական իր հողերուն կառչած. և թէ՛ սփիւրքեան անդաստաններուն մէջ իր ինքնութիւնը անխորտակ պահելու մարտահրաւէրով զինուած։

եւ իբրև համաքրիստոնէական գործակցութեան հաւատարիմ բերանախօս, Յայոց Յայրապետը իր եղբայրական յարաբերութիւնը շարունակեց պահել բոլոր Եկեղեցիներու Կեդրոններուն և Սրբազան պետերուն հետ։

եւ ի՞նչ խանդավառութեամբ կը սպասէինք, Քրիստոսի Ծննդեան 2000ամեակին առիթով, Բեթղեիէմի և Երուսաղէմի Յայկական և Յամաքրիստոնէական Սրբավայրեու մէջ, տօնախմբելու նաև Յայ ժողովուրդի անմրցելի դափնեպսակը, 301 թուականին Քրիստոնէութիւնը Յայաստան Աշխարհի «պետական-կրօնը» յայտարարելու աստուածապարգև շնորհին, Նուիրապետական մեր Աթոռներուն Գահակալներուն, և Անկախացեալ մեր Յայրենիքի Յանրապետութեան նախագահին մասնակցութեամբ։

Կը հաւատանք որ 1700-ամեակի բոլոր ծրագիրներուն խանդավառօրէն նուիրեալ մեր Յայրապետին հոգին մեզի հետ պիտի խնդակցի։

եւ այժմ, ո՞վ անձնուէր և Վեհափառ Դայրապետ, կ'աղօթենք, որ Տէրը ընդունի Քու ընծայաբերած ցորեանի դէզերը և շտեմարանները, և զանոնք նաշիհի և հաղորդութեան հացի փոխակերպէ, հոգեպէս զինելու և զօրացնելու համար մեր ժողովուրդն համայն, մեր օրերու Վարդանանց պատերազմը պատերազմելու, «վասն հայրենեաց եւ վասն հաւատի», իբրև քաջամարտիկ զինուորները՝ Դայստանեայց՝ Ուղղափառ՝ Եկեղեցւոյ՝ Քրիստոսահաստատ հաւատքի վէմին:

Յայաստան աշխարհի և պետութեան, և Ղարապաղեան Արցախի հայրենական հողերու նուիրական պաշտպանութեան. և իբրև ռահվիրաներ Սփիւռքի և Յայրենիքի անսասան միասնութեան:

Ուխտագնաց և Վեհափառ Դայրապետ. հոգիիդ ուխտը ընդունական, և դէպի յաւէրժութիւն ճանապարհդ լուսառատ Քո ուղին մնայ միշտ, լսելով կոչը Քրիստոսի. «Եկայք, օրինեալըք Դօր իմոյ. Ժառանգեցէք զպատրաստեալն ձեզ զարքայութիւն»:

### Կ. ՊՈԼՍՈՑ ՊԱՏՐԻԱՐՔ Տ. ՄԵՍՐՈՊ ԱՐՔ. ՄՈՒԹԱՖԵԱՆԻ ԽՕՍՔԸ

«Զգոյչ կացէջ անձանց եւ ամենայն հօտիդ, լոլում ետ զձեզ Հոգին Սուրբ տեսուչս, հովուել զժողովուրդ Տեառն, զոր ապրեցոյց արեամբ իւրով» (Գործջ Դ․ ՁՑ)

…անդադար, գիշեր ու ցերեկ, արցունքով խրատեցի իւրաքանչիւրդ։ Եւ հիմա ձեզ կը յանձնեմ Աստուծոյ եւ իր շնորհքի Աւետարանին, որ կրնայ ձեզ հոգեւորապէս աճեցնել եւ Իր բոլոր սուրբերուն Ժառանգակից դարձնել»։

Կիլիկեցի Առաքեալի հրաժեշտի խօսքերը կարծես այսօր արձագանգ կը գտնեն Գարեգին Ա. Կիլիկեցի Հայրապետեն, երբ բոլորս կը մորմոքինք անոր համար, որ այլեւս զինք պիտի չտեսնենք, պիտի չկրնանք ունկնդրել իր մեղրածորան պատգամները, տեսնել իր քաղցր ժպիտը եւ վայելել իր հայրական մտերմութիւնը։

Պոլսահայութիւնը Երթեք պիտի չմոռնայ Ամենայն Հայոց Գարեգին Ա. Հայրապետին շնորհաբեր այցելութիւնը 1996ի գարնան, երբ Սուրբ Լուսաւորչի 181րդ յաջորդը՝ առինքնեց աւանդապահ ժողովուրդը որպէս ոսկերերան քարոզիչ եւ հայրախնամ հոգեւոր պետ, որ եկած էր իրենները գտնելու։

Համազգային սուգի այս պահուն, յանուն մեր Պատրիարքական Աթոռոյն միաթան հայրերուն, հոգեւոր դասուն, վարչական մարմիններուն ու մերազն հաւատացեալ ժողովուրդին, կը յայտնենք մեր խորազգած վշտակցութիւնը Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի մեր միաբանակից հայրերուն եւ եղբայրներուն, հանգուցեալ Հայրապետի սիրեցեալ հարազատներուն եւ հայրենի մեր ժողովուրդին։

Անայլայլօրէն կը կիսենք մեր սուրբ հայրերուն հաւատքը, քանի որ «Քրիստոսի

Ահաւասիկ Սուրբ Պօղոս Առաքեալի սոյն խօսքերը կը յիշենք այս պահուն, երբ կը պատրաստուինք Վեհափառ Տիրոջ անկենդան մարմինը հողին յանձնել Միածնաէջ սրբավայրի կողքին։ Պօղոս երեք լման տարիներ, Եփեսոսի մէջ եւ շրջակայքը, Քրիստոսի Աւետարանը քարոզելե ետք, Միլետոսի մէջ հաւաքեց շրջանի եպիսկոպոսները եւ ըսաւ անոնց.

«Դուք անձամբ գիտէք, թէ առաջին օրէն ի վեր ի՛նչպէս վարուեցաւ ձեզի հետ։ Ամենայն խոնարհութեամբ եւ յաճախ արցունքով ծառայեցի Տիրոջ, փորձութիւններ կրելով։ Գիտէք, թէ բնաւ չքաշուեցայ ձեզմէ, օգտակար բաներու մասին խօսեցայ եւ սորվեցուցի ձեզի, հրապարակաւ ըլլայ թէ տուներու մէջ։ Բոլորին տուի միեւնոյն վկայութիւնը եւ պատգամը՝ ապաշխարութեամբ Աստուծոյ դառնալու մեր Տիրոջ Յիսուս Քրիստոսի հաւատալու։

«Հիմա, ահաւասիկ... կ'ծրթամ։ ...Այսուհետեւ պիտի չտեսնեք զիս։ Եկայ Ձեզի բոլորիդ, շրջեցայ եւ Աստուծոյ Արքայութիւնը քարոզեցի, եւ ահաւասիկ կը յայտարարեմ այսօր՝ թէ խիղճս հանդարտ է, որովհետեւ առանց քաշուելու յայտնեցի ձեզի Աստուծոյ կամքը։

«Հսկեցէ՛ք՝ ձեր անձերուն եւ ձեր ամբողջ հօտին, որուն տեսուչ կարգեց ձեզ Սուրբ Հոգին։

«Հովուեցէք Տիրոչ Եկեղեցին, որ Ան իր արեամբ գնեց։

«...Արթուն եղեք, յիշեցեք թե ի՛նչպես

միանալով մկրտուեցանք» եւ «մկրտութեամբ Անոր մահուան հաղորդակից դարձանք» նոյնպէս նաեւ «ինչպէս Քրիստոս Հօրը փառքով յարութիւն առաւ մեռելներէն, նոյնպէս ալ մենք պիտի ապրինք նորոգուած կեանքով» (Հռոմ. 6.6-4):

Գարեգին Ա․ Ամենայն Հայոց Հայրա–

պետը թէեւ մեռած է այժմ ըստ մարմնի, սակայն ան կենդանի է՝ Աստուծոյ համար, մեր Տիրոջ Յիսուսի Քրիստոսի միջոցաւ։

Հանգի⁄ստ իր տառապեալ հոգիին, որ իբրեւ անուշաբոյր խունկ կը միանայ մեր լուսահոգի հայրերու փաղանգին։

Խունկ եւ օրհնութիւն իր անմահ յիշատակին։

### ՀՀ ՆԱԽԱԳԱՀ ՌՈԲԵՐՏ ՔՈՉԱՐԵԱՆԻ ԽՕՍՔԸ

Սիրելի հայրենակիցներ, Մեծարգոյ հիւրեր․

Այսօր սգում է հայ ժողովուրդը։ Մենք մայր հողին ենք յանձնում Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու հովուապետ, Ամենայն Հայոց 131րդ Կաթողիկոս Գարեգին Առաջինի մարմինը, իսկ նրա լուսաւոր հոգին Երկնային խաղաղութեան Եւ անմահութեան ճանապարհին է։ Վեհափառ Հայրապետը մեր այն բացառիկ բախտաւոր կաթողիկոսներից մէկն էր որ երկարաձիգ դարերի ընդմիջումից լետոլ Գրիգոր Լուսաւորչի գահին թազմեց հայկական անկախ պետականութեան պայմաններում։ Այդ սրբազան առաքելութեանը նա լծուեց Մեծի Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան գահակալի 18 տարուայ հարուստ փորձով, միջազգային լայն ճանաչմամբ Եւ բարձր հեղինակութեամբ։

Մայր Աթոռ Սուրբ էջմիածնում նրա հովուապետութեան տարիները թէեւ կարճատեւ եղան, բայց այդ կարճ ժամանակաշրջանի իւրաքանչիւր օրը եղաւ արգասաբեր։ Վեհափառ Հայրապետը մեծ իմաստութեամբ եւ անմնացորդ նուիրումով հովուեց Հայաստանեայց Սուրբ Եկեղեցին մեր երկրի համար պատմական ու պատասխանատու ժամանակահատուածում։ Նա համոզուած էր որ քաղաքական անկախութեանը պէտք է յաջորդի հայ ժողովրդի հոգեւոր վերակերտումը։

Նա իր անսպառ եռանդր եւ ջանքերը ուղղեց հայ մարդու մէջ սիրոյ, յոյսի եւ հաւատի վերահաստատմանը եւ մեր երկրի հզօրացման համար մեծ նշանակութիւն ունեցող հոգեւոր զարթօնքին։ Հայրապետը ձեռնամուխ եղաւ այդ նպատակի իրագործմանը իմաստունի համբերատարութեամբ եւ հետեւողականութեամբ։ Վերաշ– խուժացաւ հոգեւոր ճեմարանների գոր– ծունէութիւնը, վերանորոգուեցին բազմաթիւ եկեղեցիներ ու վանքեր, կառուցուեցին նորերը, վերաբացուեցին նոր թեմեր։ Հովուապետական իր այցելութիւնների ժամանակ Վեհափառը մխիթարանք եւ օրհնութիւն բաշխեց սփիւռքահայ մեր հաւատացեալ եղբայրներին աշխարհի ամենատարբեր անկիւններում գտնուող րոյոր թեմերում եւ մայր հայրենիքում։

Վհհափառ Հայրապետն իր մեծ հեղինակութեամբ նոր թափ հաղորդեց Ս. էջմիածնի էկումենիկ գործունէութեանը եւ ամրապնդեց կապերը քոյր Եկեղեցիների, ինչպէս նաեւ եկեղեցիների համաշխարհային խորհրդի հետ։ Վեհափառ Հայրապետի հայագիտական, աստուածարանական, փի– լիսոփայական, բարոյագիտական ուսում– նասիրութիւնները, հայերէն եւ օտար լեզուներով հրատարակուած բազմաթիւ գրքերը, գրական ստեղծագործութիւնները ժամանակակից հայ հոգեւոր մշակոյթի անբաժանելի մասն են կազմում եւ մեր հոգեւոր հայրենիքի մնայուն արժէքներն են։ Ի գնահատումն նրա հոգեւոր եւ գիտական բացառիկ ծառայութիւնների, որպես միջազգային հեղինակութիւն վայելող խոշոր մտաւորականի, աշխարհի բազմաթիւ համալսարաններ, կրօնական ու գիտական հաստատութիւններ նրան շնորհել են պատուաւոր դոկտորի կոչում։

Վեհափառն իր գործունէութեան ողջ ընթացքում միջազգային ամենահեղինա– կաւոր ատեաններում պաշտպանեց իր ժողովրդի ազգային եւ մարդկային իրաւունքները եւ ոչինչ չխնայեց նրա իղձերն ու նպատակներն իրականացած տեսնելու ճանապարհին։

Կրօնական եւ ազգային գործիչ, որ պատմական արդարութեան նժարին դրեց իր կեանքի խօսքը եւ գործը։ Վեհափառ Հայրապետը Հայ Առաքելական Եկեղեցու պաշտօնական հիմնադրման 1700ամեակը դիտում էր իբրեւ ողջ հայութեան մէջ եւ յատկապէս՝ Հայաստանի Հանրապետութիւ– նում քրիստոնէական աւանդոյթի վերանո– րոգման եզակի հնարաւորութիւն։ Նորին Սրրութիւն Գարեգին առաջին կաթողիկոսի՝ մեծ գիտնականի, աստուածաբանի, հայրենասէրի բարձր նկարագիրը յաւերժ կը մնայ հայ ժողովրդի յիշողութեան մէջ։

#### ՎՐԱՍՏԱՆԻ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ\_ՊԱՏՐԻԱՐՔ ԻԼՅԱ Բ.Ի ԽՕՍՔԸ

ՁԵ՛րդ գերազանցութիւն Հայաստանի Նախագահ պարոն Ռոբերտ Քոչարեան, Հայ Առաքելական Եկեղեցու բարձրաշնորհ հայրեր, եղբայրներ եւ քոյրեր։

Մხնք ժամանել ենք Վրաստանից, որպէս զի կիսենք հայ ժողովուրդի մեծ վիշտը՝ Նորին Սրբութիւն Ծայրագոյն Պատրիարք, Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս Գարեգին Ա–ի մահուան կապակցութեամբ։ Դուք զրկուել էք իմաստուն հայրապետից եւ հոգեւոր հօրից, իսկ Վրաստանը եւ անձամբ ես զրկուել ենք ընկերոջից եւ իմաստուն եղթօրից։

Անքննելի ու անհասանելի է Աստուծոյ կամքը։ Ես ուրախալի առիթ եմ ունեցել բազմիցս հանդիպելու Նորին Սրբութիւն Գարեգին Ա-ին այն ժամանակ, երբ մեր երկրները դեռեւս գտնւում էին Խորհրդային Միութեան կազմում։ Այն ժամանակ նա եռանդուն անդամ էր եւ ապա նաեւ կաթողիկոսը Մեծի Տանն Կիլիկիոյ հայոց կաթողիկոսութեան։ Միջազգային տարբեր ժողովներին եւ

հաւաքներին նա միշտ հանդէս էր գալիս ի պաշտպանութիւն ողջ հայ ժողովրդի իրաւունքների։ Աւելի քան քսան տարի նա կրեց ծանր խաչը՝ սկզբում որպէս Մեծի Տանն Կիլիկիոյ, ապա որպէս Ամենայն Հայոց կաթողիկոս։ Նա լաւ գիտէր Վրաստանի պատմութիւնը Եւ մեր մշակոյթը, միշտ աշխատում էր մեզ հետ րարեկամական յարաթերութիւններ պահպանել։ Արժանայիշատակ է հետեւեալ օրինակը։ Երբ Գարեգին Ա–ն ընտրուեց Ամենան Հայոց Կաթողիկոս, իր առաջին արտասահմանեան ուղեւորութիւնը կատարեց Վրաստան։ Նրա այցը Վրաստան եւ իմ այցը Հայաստան շատ մերձեգրին մեզ ու մեր ժողովուրդներին։ Մենք կրկին զգացինք, որ միմեանց աւելի մօտ ժողովուրդներ չկան, ինչպէս հայ եւ վրաց ժողովուրդները։ Մենք կրկին գիտակցե.. ցինք, որ Ե՛ւ փորձութիւնների, Ե՛լ ուրախութիւնների պահին մենք միշտ եղել ենք եւ կը լինենք միմեանց կողքին։ Բնաւ պատահական չէ, np մեր

ժողովուրդների հնագոյն ժամանակագրու– թիւնները ասում են, որ մեր նախնիները՝ Հայոսը եւ Քարթլոսը, եղրայրներ էին։ Անմոռանալի կը մնայ մեր հանդիպումն անցեալ տարի Ամերիկայի Միացեալ Նահանգներում։ Նա այնտեղ արդէն րուժւում էր եւ իմանայով ԱՄՆ կատարած իմ այցին մասին՝ ցանկութիւն յայտնեց հանդիպելու ինձ։ Մենք կլոր սեղան կազմակերպեցինք եւ ՄԱԿ–ի ներկայացու– ցիչների ներկայութեամբ զրուցեցինք այն հարցերի շուրջ, որոնք հետաքրքրում էին Եւ Հայաստանին, Ե՛ւ Վրաստանին։ Մեր հանդիպումը կրկին փաստեց մեր հայհացքների միասնութիւնը։

Նորին Սրրութիւն Գարհգին Ա.Կաթողիկոս արժանաւոր յաջորդն էր մեծ կաթողիկոսներ Գէորգ Զ\_ի, Վազգէն Ա\_ի եւ այլոց։ Նորին Սրրութիւն Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի գործերն ու սխրանքներն արժանաւորապէս կը գնահատուեն հայ ժողովրդի կողմից եւ րոլոր նրանց, ովքեր անձամբ ճանաչում էին իրեն։

Մենք կրկին անգամ բերում ենք մեր անկեղծ ցաւակցութիւնները ողջ հայ ժողովրդին։

Մենք վեր ենք առաքում մեր աղօթքները, որպէս զի Տէրը հանգստութիւն պարգեւի նրա հոգուն՝ այնտեղ, որտեղ գտնւում են Հայ Առաքելական Եկեղեցու մեծ եւ փառապանծ Հայրապետները։

# ՆՈՒԻՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԱՍՏԻՃԱՆՆԵՐԸ

Վանական մը, իր հեզահամբոյր բարեպաշտութեամբ, կարճ ժամանակի մէջ նուաճեց հոգեւոր իշխանութեան բոլոր աստիճանները եւ եղաւ թեմակալ առաջնորդ նահանգի մր։

Ուրիշ բարեպաշտ վանական մը, նկատելով իր միաբանակցինայսարագասլացվերելքըեւամէնաստիճանի տուչութենէ ետՔկրած նկարագրի փոփոխութիւնը, գրեց հետեւեալ երկտողը, այսպէս սկսելով.

- Հոգեւոր եղբօրս Տ․ Գարեգինին, բոցավառ սարկաւագին, ջերմեռանդ աբեղային, երախտամոռաց վարդապետին, անտրամադիր եպիսկոպոսին եւ սառնարիւն արքեպիսկոպոսին եւ շահադէտ առաջնորդին։

ՎԱՐԴԱՆ Ա. ՔՀՆՑ. ՏԻՒԼԿԷՐԵԱՆ

«Մանրավէպեր» էք 68



357

ԱՄԵՆԱՊԱՏԻՒ Տ. ԹՈՐԳՈՄ ԱՐՔԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ՄԱՆՈՒԿԵԱՆ ՊԱՏՐԻԱՐՔ ՀԱՅՈՑ ԵՐՈՒՍԱՂԷՄԻ ԵՐՈՒՍԱՂԷՄ

Սիրելի Պատրիարք Եղբայը,

Յուլիսի 2-4-ը ինչպէս գիտէք, Հայաստան և Մայր Աթոռ Ս.Էջմիածին պիտի այց**ծլի** Հռոմի Սրբազան Քահանայապետ Նորին Սրբութիւն Յովհաննէս-Պօղոս Բ Պապը՝ Մեր և Հայաստանի Հանրապետութեան Վսեմաշուք Նախագահ Տիար Ռոբերտ Քոչարեանի հրաւէրով։

Նորին Սրբութեան՝ նախադէպը չունեցող այցելութինը Հայաստան՝ Կաթոլիկ Եկեղեցու հովուապհտի խորին յարգանքի մատուցումն է 2000-ամեայ քրիստոնէական կեանք <sup>ապ</sup>րած մեր ժողովրդին և նրա Առաքելահաստատ Եկեղեցուն, ի մասնաւորի՝ նրա հաւատքի պետականօրէն ճանաչման 1700-ամեակի նախաշեմին։ Այն նշանակալի իրադարձութիւն է նաև ողջ քրիստոնհայ աշխարհի համար՝ էկիւմենիկ ոգու իր արտայայտութեամբ։

Սիրելի Պատրիարք, Պապի Հայաստան և Սուրբ Էջմիածին այցելութեան կապակցութեամբ, հրաւիրում ենք Ձեզ՝ ի Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածին ընկերակցութեամբ Երուսաղէմի Պատրիարքական Աթոռէն մէկ եպիսկոպոսի։

Մեր հանապազօրեայ աղօթքով առ Աստուած հայցում հնք, որ Տէրը շարունակարար պահի Ձեզ կորովամիտ և եռանդաշատ Երուսաղէմի Պատրիարքական գահին՝ զօրացեալ բազմանդամ միաբանութհամբ և ժողովրդով մեր հաւատացեալ։ Անանձնական, բոլորանուէր Ձեր սպասաւորութհան մէջ մաղթում ենք եկեղեցաշէն ձեռնարկումների հաջողութիւններ և Երջանկութհան բազում առիթնհր։

Եղբայրական սիրո ողջունիւ,

Աղօթարար՝

ԳԱՐԵԳԻՆ Ա ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ

digitised by

A.R.A.R.@

# ፀበՎՀԱՆՆԷՍ–ባՕՂՈՍ Բ. ባԱባԸ 1999Թ. ՅՈՒԼԻՍԻ Ձ–ԻՑ 4–Ը ՆՈՐԻՆ ՍԲ. ՕԾՈՒԹԻԻՆ Տ. Տ. ԳԱՐԵԳԻՆ Ա. ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ՀՐԱՒԷՐՈՎ ԿՆՅՑԵԼԻ ՀԱՅԱՍՏԱՆ

Վատիկանը Եւ Ս․ Էջմիածինը հայճոյքն ունեն յայտարարելու Նորին Սրրութիւն Յովհաննէս-Պօղոս Բ․ Պապի Հայաստանի Հանրապետութիւն կատարելիք այցելութեան մասին։

Պապը կը ժամանի Հայաստան Ուրբաթ, Յուլիսի Ձ-ին։ Հայաստանում նա կը հիւրընկալուի Մայր Աթոռ Սր-Էջմիածնում Հայաստանհայց Առաքելական հկծղեցու գլխաւոր սրբավայրում։ Եռօրհայ այցի ընթացքում Պապը կ՝այցելի Երեւան եւ աղէտեալ գօտի՝ Գիւմրի եւ Աշոցք։ Հռոմի Պապը կը մեկնի Հայաստանից Կիրակի՝ Յուլիսի 4ի Երեկոյեան։

Պապը Հայաստանում է ժամանում Նորին Սուրթ Օծութիւն Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս եւ Ծայրագոյն Պատրիարք Գարեգին Առաջինի՝ աշխարհասփիւռ հայութեան հոգեւռը առաջնորդի հրաւէրով։ Ամենայն Հայոց Գարեգին Ա. Կաթողիկոսը, որ նշանակալից գործունէութիւն է ծաւալել միջազգային էկումենիկ շրջանակներում, նախկինում՝ 1996թ. Մարտին, տարբեր առիթներով նոյնպէս այցելել է Պապին՝ Վատիկան։

Հայաստանհայց Առաքելական հկեղեցին մեկն է Արեւելեան Ուղղափառ հկեղեցիներից։ Այս առումով Հայաստանը հրկրորդ ոչ կաթոլիկ ուղղափառ երկիրն է, ուր այցելում է Հռոմի Պապը։ Առաջին այդպիսի այցը Հռոմի Պապը կատարեց սոյն թուականի Մայիսին՝ Ռումանիա։

Չնայած Հռոմի Կաթոլիկ եւ Հայոց եկեղեցիների միջեւ 1500-ամեայ յարաբերութիւններին, Պապիայցը, որպէս Հռոմի քահանայապետի առաջին այցելութիւն դէպի Հայաստան, պատմական է։ Այցը ունի բացառիկ առիթ եւ նախորդում է երկու դարակազմիկ իրադարձութիւնների՝ Քրիստոսի ծննդեան Ձ000-ամեակին եւ Հայաստանի՝ դէպի քրիստոնեութեան դարձի 1700-ամեակին։

Քրիստոսի ծննդից յետոյ 801 թուականին Հայաստանը դարձաւ աշխարհի առաջին Քրիստոնէայ ազգը։ Այս իրադարձութիւնը ամբողջ աշխարհում կը նշուի Ձ001 յոբելինական թուականին։ Ցովհաննէս-Պօղոս Բ. Պապը, որ նախկինում նշել է Հայաստանի եզակի դերը քրիստոնէութեան պատմութեան մէջ, իր այցելութեան ընթացքում կը մեծարի այդ յոբելեանը։

Որպէս ուխտագնաց Հռոմի Պապը կ՚այցելի նաեւ Հայոց եղեռնի զոհերի յուշահամալիր (ի ոգեկոչումն 1․5 միլիոն հայերի, որոնք 1915 թուականին նահատակուեցին Թուրքիայում՝ հայերի ցեղասպանութեան ընթացքում)։

Այցելութեան ընթացքում Պապը կը հանդիպի Հայաստանի Հանրապետութեան նախագահ Ռոբերտ Քոչարեանի հետ։ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի հետ Սրրազան Պապը կը նախագահի աղօթքի արարողու– թեանը Սուրբ էջմիածնում, կ'այցելի Աշոցքի հիւանդանոց, որը կառուցուել է 1988թ․ երկրաշարժից յետոյ, Վատիկանի նուիրատուութիւններով։

#### ՄԱՄԼՈՅ ԴԻՒԱՆ ՄԱՅՐ ԱԹՈՌԻ

7 Bnilihu, 1999

Ամենապատիւ Տ․ Թորգոմ Արքեպիսկոպոս Մանուկեան Պատրիարք Երուսաղէմի

Սիրելի Սրրազան Եղրայր

Յայտնում ենք Ձեզ, որ Վեհափառ Հայրապետի որոշմամբ Հռոմի Կաթոլիկ եկեղեցու պետ Նորին Սրրութիւն Յովհաննէս – Պօղոս Բ Պապի այցը Հայաստան յետաձգւում է՝ մինչ նոր տնօրինութիւն։

Վհհափառ Հայրապետը այս որոշումը կայացրել է նկատի առնելով րուժող բժիշկների յանձնարարականը, որով Նորին Սրրութեանը խորհուրդ չի տրւում ծանրաթեռնուած աշխատել։ Գերագոյն Հոգեւոր Խորհուրդը արտայայտել է համանման կարծիք Յունիսի 4ին Մայր Աթոռ Սր․ Էջմիածնում գումարուած նիստում։

Վհհափառ Հայրապետի սոյն որոշման մասին Վատիկանին ծանուցել է Գերշ․ Տ․ Խաժակ Արք․ Պարսամեանը։

Սիրելի Սրբազան, մեր եղբայրական սէրը եւ ջերմագին բարեմաղթանքները յղելով Ձեզ եւ պատրիարքութեանդ բարեպաշտ հաւատացեալներին, խնդրում ենք Ձեր հանապազօրեայ աղօթքներով Ամենակալ Տիրոջից շարունակել հայցել բարի ապաքինում եւ լիակատար առ ողջութիւն Վեհափառ Հայրապետին։

> Աղօթակից Գարեզին Արք. Ներսիսեան Կաթողիկոսական Ընդհանուր Փոխանորդ

> > 14 3nilihu, 1999

Ամենապատիւ Տ․ Թորգոմ Արքեպիսկոպոս Մանուկեան Պատրիարք Երուսաղէմի

Սիրելի Պատրիարք Սրթազան Հայր,

Ի գիտութիւն տողեկացնում եմ, որ Նորին Սրբազնութիւն Յովհաննէս-Պօղոս Բ. Պապը Լեհաստանից Հռոմ վերադարձի ճանապարհին ս․ թ․ Յունիսի 18ին մի քանի ժամով զուտ անձնական, ոչ պաշտօնական այցելութիւն պիտի կատարի Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս Գարեգին Ա․ Վեհափառ Հայրապետին որպէս եղբայրական սիրոյ արտայայտութիւն Վեհափառի ծանր հիւանդութեան առիթով։

Նկատի ունենալով, որ Պապի Հայաստան սոյն այցը չի փոխարինում Վեհափառ հայրապետի առողջութեան պատճառով յետաձգուած պաշտօնական այցին, հրապարակային\_ պաշտօնական բոլոր ընդունելութիւններն ու միջոցառումները չեն կայանալու։

Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի միարանութիւնը, Հայաստանի Թեմական առաջնորդները, Հանրապետութեան նախագահի հետ Նորին Սրրութեանը դիմաւորելու են օդանավակայանում եւ ուղեկցելու Սուրբ Էջմիածին, Վեհափառ Հայրապետի մօտ՝ մտերմիկ զրոյցի։ Զրոյցից յետոյ՝ Յովհաննէս-Պօղոս Բ․ Պապը կ'առաջնորդուի Մայր Տաճար, մեկնումից առաջ իր աղօթքը առ Աստուած կատարելու։

Սիրեյի Պատրիարք Սրթազան Հայր,

Ընդունեցէք ջերմ բարեմաղթանքներս կենաց արեւշատութեան եւ գործոց յաջողութիւնների։

Աղօթակից՝ Գարեգին Արքեպիսկոպոս Ներսիսեան Կաթողիկոսական Ընդհանուր Փոխանորդ

digitised by

A.R.A.R.@

29 **Յունիս** 1999

Ամենապատիւ Տ․ Թորգոմ Արքեպիսկոպոս Մանուկեան Պատրիարք Երուսաղէմի

Սիրելի Սրբազան Պատրիարք,

Խոր վշտով յայտնում ենք, որ Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնի Վեհարանում Յունիսի 29ին, Երեքշարթի օրը, ժամը 17.50ին անժամանակ, կեանքի 67րդ տարում հանգեաւ ի Տէր Ն. Ս. Ο. Տ. Տ. Գարեգին Ա. Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը՝ երկարատեւ եւ ծանր հիւանդութիւնից յետոյ։

Սգացեալ մեր հկեղեցու ողջ հոգեւոր դասի եւ մեր բարեպաշտ ժողովրդի աղօթքներով հայցում ենք, որ Ողորմածն Աստուած գթայ երանաշնորհ սիրելի մեր Հայրապետին, եւ Իր անխոնջ ծառայի հոզին ընդունի երկնային նուիրական հանգստարաններում։ Մեր աղօթքն է նաեւ որ Տէրը պարգեւի մեր ժողովրդին եւ մեզ ամէնքիս Ս. Հոգու մխիթարութիւնը։

Սիրհլի Սրրազան Պատրիարք, խնդրում ենք տեղեկացնել Մայր Աթոռ Ս․ Էջմիածին Ձեր շուտափոյթ ժամանման մասին։

> Վշտակից, Գարեգին Արքեպիսկոպոս Ներսիսեան Կաթողիկոսական Ընդհանուր Փոխանորդ

### ዮፊኮፘካኄႦቦበՒ ՀԱՂՈՐԴԱԳՐՈՒԹԻՒՆԸ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ՎԱԽՃԱՆՄԱՆ ՄԱՍԻՆ

Հայաստանի Առողջապահութեան Նախարարի ՅՕ Յունիսի հրամանաւ ստեղ\_ ծուած մասնագիտական յանձնաժողովը, ներկայացուցած է մասնագիտական հզրակացութիւն մր՝ Ամհնայն Հայոց Կաթողիկոսի վախճանման մասին։ Յանձնաժողովը, որուն մաս կը կազմեն՝ Առողջապահութեան փոխ-նախարար՝ Ա. Աթարէկեան (Նախագահ), մասնագէտրժիշկներ՝ Ս․ Տիլանեան, Փրօֆ․ Հ․ Գայուստեան, Տօչ․ Գ․ Անժէլով, Փրօֆ․ Ն․ Վարդազարեան, Ս. Ղայումեան, Մ. Յարութիւնեան, Գարեգին Ա. Վեհափառ Հայրապետի անձնական բժիշկ ጉ · Յովհաննիսեան յայտարարեցին հետեւեալը.

«Ն.Ս.Ο.Տ.Տ. Գարեգին Ա. Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը 1998են ի վեր կը տառապէր լեզուի չարորակ նորագոյացութենէ։ Ախտորոշումէն ետք, Ամենայն Հայոց Վեհափառը վիրահատուած եւ ճառագայթային դարմանումներ ստացած է Նիւ Եորքի ուռուցքաթանական հեղինակաւոր կեդրոններեն մէկուն մէջ։ Դարմանումէն bտք, Վbհափառ Հայրապետը միշտ գտնուած է pժիշկներու հսկողութեան ներքեւ։

Կաթողիկոսը կը տառապէր սրտի իշէմիկ հիւանդութենե եւ շաքարախտէ։ Վերջին երեք տարիներուն ընթացքին, հակառակ ձեռնարկուած միջոցներուն, Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի առողջական վիճակը վատթարացաւ։ Ձ9 Յունիս 1999-ին ժամը 17.50ին, 67 տարեկան հասակին մէջ Գարեգին Ա. Վեհափառ Հայրապետը վախճանեցաւ՝ լեզուի չարորակ նորագոյացութեան հետեւանքով առաջացած ինտոքսիկացիայի (թունաւորման) եւ սիրտանօթային համակարգի անրաւարարութեան պատճառաւ»։

Յանձնաժողովի անդամներ՝

Ա․ Աթարէկեան (նախագահ), Ա․ Սարգսեան, Ս․ Տիլանեան, Հ․ Գալուստեան,Գ․Անէլով,Ս․Ղուլումեան, Մ․ Յարութիւնեան, Ռ․ Յովեաննիսեան (Անձնական Բժիշկ)

#### սԱԹՈՂԻԿՈՍԱԿԱՆ ՏԵՂԱՊԱՀԻ ԸՆՏՐՈՒԹԻՒՆ

1999 Յուլիս 4, Կիրակի հրհկոյեան ծամը 8ին Ս. Էջմիածնի Վեհարանի Հէնքին մէջ տեղի ունեցաւ, հանգուցեալ Գարեգին Ա. Վեհափառ Կաթողիկոսի Յունիս Ձ9ին վախճանման պատճառաւ, Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ Եպիսկոպոսաց եւ Գերագոյն Հոգեւոր Խորհուրդի չորս աշխարհական անդամոց համագումարը, ընտրելու համար Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսական Տեղապահը։ Հրաւիրուած էին եպիսկոպոսաց դասու 49 եւ Գերագոյն Հոգեւոր Խորհուրդի աշխարհական չորս անդամներ։ Ներկայ էին ՅՁ սրբազաններ եւ չորս աշխարհականներ։

Գաղտնի քուէարկութեամբ եւ երեք քուէախոյզներու ստուգումով Կաթողիկոսական Տեղապահ ընտրուեցաւ Գեր. Տ. Ներսէս Արք. Պօզապալեան Ձ4 քուէով։ Մնացեալ քուէները բաժնուած էին ըստ հետեւեալին.- Գեր. Տ. Գարեգին Արք. Ներսիսեան 10 քուէ, Գեր. Տ. Վիգէն Եպս. Այքազեան մէկ քուէ, եւ մէկ քուէ ձեռնպահ:

### ԵՊԻՍԿՈՊՈՍԱՑ ԺՈՂՈՎԻ ԳՈՒՄԱՐՈՒՄ ՄԱՅՐ ԱԹՈՌ ՍԲ․ ԷՋՄԻԱԾՆՈՒՄ

Յույիսի 9ին Մայր Աթոռ Սո. էջմիածնում գումարուեց եպիսկոպոսական ժողովի հերթական նիստ՝ նախագահու– թեամբ Կաթողիկոսական Տեղապահ Տ. ՆԵրսէս Արք․ Պոզապալbանի, ատենապետութեամբ Երուսաղէմի եւ Կ. Պոլսոյ հայոց պատրիարքների։ Նիստի սկզբում ընտրուեց եպիսկոպոսական ժողովի նոր դիւան։ Ի պաշտօնէ դիւանը նախագահում Ł Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսը կամ Կաթողիկոսական Տեղապահը, ատենապետում Երուսաղէմի

bι կ. Պոլսոյ պատրիարքները։ Ատենադպիրներ ընտրուեցին Տ․ Եզնիկ Եպս․ Պետրոսեանը եւ Տ․ Աբրահամ Եպս․ Մկրտչհանը։ Ժողովն ընտրեց նահւ հայիսկոպոսական ժողովի օրակարգը կարգաւորող յանձնախումբ, որի կազմում ընդգրկուեցին Եգիպտոսի հայոց առաջնորդ Տ. Ջաւէն Արք. Չինչինեանը, Գերմանիայի հայոց Առաջնորդ Տ. Գարեգին Արք. Բեքչեանը եւ Լիոնի եպիսկոպոս Տ․ Նորվան Զաքարհանը։ Ժողովը քննարկեց Հայ Եկեղեցու առջեւ դրուած մի շարք հարցեր։

#### ԾԱՄԼՈՅ ԴԻՒԱՆ ՄԱՑՐ ԱԹՈՌԻ

# ሆԱՅՐ ԱԹՈՌԻ ՊԱՏՈՒԻՐԱԿՈՒԹԻՒՆԸ ՀՀ ՆԱԽԱԳԱՀԻ, ԱԺ ՆԱԽԱԳԱՀԻ ԵՒ ՎԱՐՉԱՊԵՏԻ ՄՕՏ

Յուլիսի 9ին, Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի հպիսկոպոսաց դասի ուղեկցութեամբ, նախագահ Ռոբերտ Քոչարեանին այցելեցին Կաթողիկոսական Տեղապահ Տ. Ներսէս Արքեպիսկոպոս Պոզապալեանը, Երուսաղէմի Պատրիարք Տ. Թորգոմ Արքեպիսկոպոս Մանուկեանը, Կոստանդնուպոլսի Պատրիարք Մեսրոպ Արքեպիսկոպոս Մութաֆեանը։ Նրանք շնորհակալութիւն յայտնեցին հանրապետութեան նախագահին՝ այս տխուր օրերին Եկեղեցուն սատարելու համար։

Կարեւորելով Եկեղեցու դերը՝ Ռոբերտ Քոչարհանը նշեց․ «Դարհը շարունակ չունենալով սեփական պետականութիւն՝ հայ ժողովուրդն ապաւինել է Եկեղեցուն։ Եկեղեցին պետութեան հիմնական նեցուկն է, ազգային այն կառոյցը, որը միաւորում է համայն հայութեանը Հայաստանում եւ Սփիւռքում»։ Նրա խօսքերով՝ մեր պետութեան ու Եկեղեցու համար սկսուել է շատ պատասխանատու ժամանակա\_ հատուած։ Նոր հազարամեակի եւ Քրիստոնէութիւնը Հայաստանում որպէս պետական կրօն հռչակելու 1700ամեակի նախաշեմին պէտք է կարողանանք ըստ արժանւոյն դիմաւորել այդ նշանակալից իրադարձութիւնները։ Նախագահը ցանկութիւն յայտնեց, որ նոր կաթողիկոսի ընտրութեամը մենք աւելի միասնական դառնանք։ Կաթողիկոսական Տեղապահ Տ․ Ներսէս Արքեպիսկոպոս Պոզապալեանը շեշտեց, որ Հայաստանի Հանրապետութեան եւ Հայ Եկեղեցու կապը միշտ էլ սերտ ու համերաշխ է եղել, իսկ ապագայում պէտք է աւելի ամրանայ յանուն հայրենի պետականութեան ամրապնդման եւ Հայ

Եկեղեցու շէնացման։ Նախագահի առաջարկով՝ թարձրաստիճան հոգեւորականներն իրենց նկատառումներն ու տեսակէտները ներկայացրին պետութիւնեկեղեցի փոխյարաբերութիւնների վերաբերեալ, ինչպէս նաեւ անդրադարձան կաթողիկոսական ընտրութիւնների հետ կապուած կազմակերպչական հարցերի։ Ռոբերտ Քոչաբեանը նշեց, որ մշտապէս հետաքրքրւում է Հայ Եկեղեցու գործերով՝ բացարձակ չմիջամտելու տրամադրութեամբ։

Նոյն օրը Ս․ Էջմիածնի պատուիրա֊ կութիւնը, գլխաւորութեամբ Կաթողիկոսա֊ կան Տեղապահ Ներսէս Արք․ Պոզապալեանի, այցելեց ՀՀ ԱԺ նախագահ Կարէն Դեմիրճեանին։

Մէկ անգամ հւս ցաւակցելով Ամենայն Հայոց Կաթողիկոս Գարեգին Առաջինի մահուան կապակցութեամբ՝ ԱԺ Նախագահը յոյս յայտնեց, որ նրան կը փոխարինի Հայ Եկեղեցուն ու Ժողովրդին արժանի հովուապետ։

Կարէն ԴԵմիրճԵանն այնուհետեւ անդրադարձաւ Հայաստանի ներկայ իրադրութեանը՝ որպէս քաղաքական կարեւորագոյն իրադարձութիւն գնահատելով խորհրդարանական ընտրութիւնները։ Նա ներկայացրեց օրէնսդիր մարմնում քաղաքական ուժերի յարաբերակցութիւնը, առաջիկայ անելիքները։

Առանձնացնելով Եկեղեցու նշանակութիւնը երկրի եւ Ժողովրդի կեանքուտ՝ Պրն․Դեմիոճեանն անհրաժեշտ համարեց նրա գործունէութեան ակտիւացումը, ընդգծեց նրա դերը հայեցի դաստիարակութեան, ազգապահպանութեան, սփիւռքահայութեան համախմբման գոր– ծում։

Նոյն օրը վարչապետ Վազգէն Սարգսեանն ընդունեց եպիսկոպոսաց դասի ներկայացուցիչներին։

Անկեղծ մբնոլորտում տեղի ունեցած զրոյցի ընթացքում կաթողիկոսական Տեղապահ Տ. Ներսէս Արք․ մէկ անգամ եւս անդրադարձաւ վերջին օրերին, եւ ասաց․ «Վեհափառ Հայրապետի կորստեան առիթով մեր վեշտը խորն էր, սակայն այն կիսուեց՝ պետութեան բարձր իշխանութեան կողմից դրսեւորած մեծագոյն օժանդակութեան շնորհիւ»։

Այնուհետեւտեղապահըշնորհաւորեց Վազգէն Սարգսհանին՝ վարչապետի պաշտօնը ստանձնելու առնչութեամբ, մաղթեց նրան ուժ ու կարողութիւն։

Իր պատասխան խօսքում Վազգէն Սարգսծանը մէկ անգամ եւս ցաւակցութիւն յայտնեց միաբաններին՝ անդառնալի կորստի առիթով եւ հաւաստիացրեց, որ Հայ Եկեղեցին այսուհետեւ եւս կը շարունակուի ոգեղենացնել հայոց կեանքը, իսկ կառավարութիւնն իր ուժերը ներածի չափով կ՝աջակցի Եկեղեցուն, որպէս զի հայրենիքում տիրի ոգեղենութեան եւ ծաղկումի մթնոլորտ. «Եւ տնտեսութեան զարգացումը կարող է տեղի ունենալ մինիայն այդպիսի մթնոլորտում», – ասաց վարչապետը:

Հանդիպման ընթացքում կողմերը խօսեցին նաեւ ապագայ համագործակ– ցութեան ծրագրերի եւ այլ խնդիրների մասին։

#### ՔՐԻՍՏՈՆԵԱՅ ՀԱՅԱՍՏԱՆ

# ԵՐՈՒՍԱՂԷՄԻ ՊԱՏՐԻԱՐՔԸ ԳՆԱԼԸԻ ՄԷዳ ՀԻՒՐԸՆԿԱԼՈՒԵՑԱՒ

Երէկ պատմական օր մը ապրեցաւ Գնալը Կղզին։ Իր կարճ, թայց թանկագին ներկայութեամբ անջնջելի հետք մը թողուց Երուսաղէմի Հայոց Պատրիարք Ամեն․ Տ․ Թորգոմ Ս․ Արք․ Մանուկեան։ Իր ազդեցիկ խօսքերով, ոգեւոր ոնով, դիւրահաղորդ բնաւորութեամբ, տեղին թելադրանքներով Ամեն․ Ս․ Պատրիարք Հայրը առիքնեց շուրջինները։ Այս անմոռանալի այցելութիւնը տակաւին երկար պիտի խօսուի եւ պիտի դրոշմուի Գնալը Կղզիի համալիրէն ներս։

Ինչպէս հաղորդած էինք, իր Աթոռը վերադարձի ճամբու վրայ, երէկ, Երուսաղէմի Հայոց Պատրիարք Ամեն․ Տ. Թորգոմ Ս. Արք. Մանուկեան հանդիպեցաւ քաղաքս, իր կողքին ունենալով Սրբոց Ցակոբեանց Միաբանութեան Տնօրէն

ժողովի Ատենապետ Գերչ․ Տ․ Սեւան Ս․ Ղարիպեանը։ Ան, Եշիլգիւղի Եպսկ Աթաթիւրք օդակայանի պատուոյ սրահին մէջ դիմաւորուեցաւ Պատկառելի Կրօնական ժողովի Ատենապետ Հոգշ․ Տ․ Արամ Ծ. Վրդ․ Աթէշեանի, Հոգշ․ Տ․ Զաքէոս Աթեղայ Օհանեանի, Պատրիարքարանի Դիւանապետ Արժ․ Տ․ Գրիգոր Ա․ Քհնյ․ Տամատեանի, «Լրաբեր»ի խմբագիր Արժ․ Տ․ Տրդատ Քհնյ․ Ուզունեանի, Բրկ․ Ուրարակիր Դպիռ Վաղարշակ Սերովբեանի, ບ. Փրկիչ Հիւանդանոցի Բ. Ատենապետ Մելքոն Գարաքէօսէի եւ Աթոռանիստ Մայր Եկեղեցւոյ Թաղային Խորհուրդէն Գէորգ Օգճուի, Պատրիարքարանի բանբեր Իրաւագէտ Լուիզ Պաքարի կողմէ։ Ապա Նորին Ամենապատուութիւնը համայնքիս համակրելի դէմքերէն Թանիա Շիրինօղյուի

զրօսանաւով հասաւ Գնալը Կղզի։ Այս առթիւ յուզումնալի պահեր ապրեցան կղզեցիները։ Քարափին վրայ Ամեն. Ս. Պատրիարք Հօր ժամանման կը սպասէին Գերշ․ Տ. Շահան Ս. Արք․ Սվանեան, կղզեաց Հոգեւոր Տեսուչ Հոգշ․ Տ. Սահակ Աբեղայ Մաշալեան, Կղզեաց Թաղային Խորհուրդը, գլխաւորութեամբ Ատենապետ Լեոն Գուզիւքօղլուի, Կազդուրման Կայանի վարիչները, տղաքը, գլխաւորութեամբ Խնամատար Մարմնի Ատենապետ Միհրան Ուլիկեանի, Ս. Խաչ Դպրեվանքի Խնամակալութեան Ատենապետ Մկրտիչ Թիմուրճուօղլու, մտաւորականներ եւ կղզերնակ հայութիւնը։

Ապա Նորին Ամենապատուութիւնը առաջնորդուեցաւ Ս. Գրիգոր Լուսաւորիչ Եկեղեցի, ուր զանգակներու զուարթ ղօղանջին ներքեւ Կազդուրման Կայանի երկսեռ պատանիները ծաղկեփունջով մը զինք դիմաւորեցին։ Տեղի ունեցաւ կարճ աղօթասացութիւն։

Այս առթիւ, ԳԵրջ. Տ. Ծահան Ս. Արք. Սվաճեան բարի գալուստ մաղթեց Ամեն. Ս. Պատրիարք Հօր ու ըսաւ. «Ձեր Աթոռին վրայ երկար տարիներ կը մաղթեմ։ Դուք մեր ամենեն բանիրուն հոգեւորականներեն մին էք։ Վերջին տասը տարիներուն Երուսաղէմի Աթոռը ունեցաւ արժէքաւոր գլուխ մը եւ առաւել ծաղկեցաւ ամեն մարզէ ներս»։ Սրրազան Հայրը շեշտեց, թէ այս մէկը եղբայրական հանդիպում մըն է, որ մեծ հրճուանք պատճառած է Իսթանպուլահայութեան։

Աւելի վերջ արտայայտուեցաւ Ամեն. Ս. Պատրիարք Հայրը, որ ըսաւ, թէ չսպասուած այցելութիւն մըն էր այս մէկը։ «Երանաշնորհ Գարեգին Ա. Հայրապետի մահուան առթիւ ուզեցինք ամենակարճ ժամանակի մէջ հասնիլ Ս. էջմիածին։ Այս առթիւ ընտրեցինք Իսթանպուլի վրայով Մեսրոպ Սրթազան Պատրիարք Հօր հետ միասին անցնիլ Երեւան», ըսաւ

Ամեն․ Տ․ Թորգոմ Ս․ Արք․ Մանուկեան ու անդրադարձաւ Վեհ․ Հայրապետի մահուան։ «Սպասուած մահ մրն էր։ Այս անողոք հիւանդութենէն ազատիլը անկարելի էր։ Ան արժանապէս ծառայեց մեր եկեղեցւոյ։ Դբրեւ բանիբուն գրող Եւ խօսող հոգեւորական, միջեկեղեցական սերտ կապերով ըրաւ իր կարելին մեր եկեղեցւոյ եւ հայրենիքին», ըսաւ Սրբազան Պատրիարք Հայրը եւ բացատրեց Սփիւռք բառը ու անդրադարձաւ Պոլսահայութեան։ «Քանի որ հայրենիքէն հեռու կ'ապրինք մենք ալ սփիւռքի ճիւղերն ենք եւ պէտք է առողջ ըլլանք, որպէս զի արմատն ալ հաստատ մնալ։ Պոլիսը հղած է միշտ բարձր հւ լաւագոյն մակարդակի վրայ։ Ձեզի կը մնայ ծաղկուն պահեղ զանոնք։ Երբ կր խօսինք Պոլսահայերու մասին, կը խօսինք լաւագոյնը։ Ես հրհք անգամ եւս հղած հմ hnu: 1958, 1960 b. 1972 թուականներուն։ Վայելած եմ ժողովուրդն ու Գնալը Կղզին իբրեւ ամարանոց», ըսաւ Ամեն․ Ս․ Պատրիարք Հայրը։ Ընդգծեց, թէ իրեն ծանօթ էր Սահակ Հայր Սուրբը, քանի որ երեք տարի եղած էր Երուսադէմ։ Ան յոյս յայտնեց, թէ Հայր Սուրբը հետաքրքրու\_ թեամբ պիտի զբաղի ժողովուրդին, մանաւանդ փոքրիկներուն հետ։ «Անոնք մեր հսկայ հարստութիւնն են», ըսաւ Նորին Ամենապատուութիւնը ու անդրա\_ դարձաւ մեր հարուստ մշակոյթին եւ թելադրեց այս հարստութեամբ ապրիլ հարուստի պէս։ Իր խօսքերու վերջաւորու\_ թեան Ամեն. Ս. Պատրիարք Հայրը ուրախութիւն յայտնեց այս բարեդէպ առիթին համար։

Կարճ աղօթքէն վերջ Ամեն. Ս. Պատրիարք Հայրը միջոց մը հանգիստ առաւ թաղային խորհուրդի սենեակին մէջ, ուր ստորագրեց խաչքար մը։ Աւելի վերջ ներկայ հոգեւորական դասը, համայնքային ներկայացուցիչները, մտաւորականները մէկտեղուեցան եկեղեցւոյ

խօսքերուն վերջաւորութեան շնորհաւորեց Ամեն. Տ. Թորգոմ Ս. Արք. Մանուկեանի ծննդեան տօնը, որ մեծ զուգադիպութիւն մըն էր։ Թաղային Խորհուրդը յուշանուէր մը յանձնեց Նորին Ամենապատուութեան, նաեւ Գերշ. Տ. Սեւան Եպսկ. Ղարիպեանի։

Աւելի վերջ սեղանակիցները հաճոյքն ու բախտն ունեցան ունկնդրելու Ամեն․ Ս․ Պատրիարք Հայրը, որ արտայայտուեցաւ խօսելու մասին։ «Ոտքի ելլել քանի մը խօսք ընելը քաջութիւն է։ Մեր զգացումները պատշաճօրէն ըսելը լաւ է եւ օգտակար։ Մեր զաւակները կը տեսնեն ու այդ օրինակին կը հետեւին», ըսաւ Երուսաղէմի Գահակալը ու գոհունակութիւն յայտնեց Գնալը Կղզիի վրայ ըլյալուն եւ եկեղեցւոյ համալիրը նախկին տարիներուն րաղդատմամը բարեզարդուած տեսնելուն համար։ Պատրիարք Հայրը պատգամեց մեր նոր սերունդին համար աշխատիլ եւ անոնց տալ միշտ աւելի լաւը ու ըսաւ. «Քանի որ այս **Երդիքին տակ տղաքը** կրնան ըլլալ միայն ամրան շրջանին, անոնց պէտք է տալ ամենալաւը, որպէս զի անոնք յոյս ունենան, թէ յառաջիկայ տարին եւս պիտի ըլլայ նոյնը։ Պէտք է այս շարքը ապահովողները յարատեւ աշխատին»։ Իր խօսքերուն ընթացքին Պատրիարք Հայրը շեշտեց, թէ Իսթանպուլահայերը աւանդապահ եւ աւանդապաշտ են։ Բայց, ըսաւ ան, ոչ թէ պէտք է պահենք, այլ պէտք է ճոխացնենք։ Ամեն․ Ս․ պատրիարք գեղեցկօրէն վերլուծեց Հայրը 2ພາກ ազգապահպանման իմաստը։ «Պահածոները շատ համեղ են, սակայն շուկայէն գնել ու **հփ**ել պէտք է համը առնելու համար։ Ազգային արժէքներն ալ ոչ թէ պահել, այլ յայտարարել, տարածել պէտք է։ Այս մէկը աւելի դժուար է, քան թէ պահելը։ Մեր արժէքներուն տարածողը պէտք է բլյանք, ພິຍວກເວທ հթ-է կը հաւատանք մեր արժէքներուն», ըսաւ Երուսաղէմի Հայոց Պատրիարքը Եւ ընդգծեց, թէ

դարաւանդին վրայ պատրաստուած ճաշասեղանին շուրջ, որ սարքուած էր ի պատիւ Նորին Ամենապատուութեան։ Եկեղեցւոյ Տիկնանց Կազմին կողմէ անթերիօրէն պատրաստուած ճաշին ընթացքին եղաւ հաճելի զրոյց եւ ներկաները աւելի մօտէն վայելեցին թանկագին հիւրը։ Այս առթիւ արտայայտուեցաւ Հոգշ․ Տ․ Սահակ Աբեղայ Մաշալեան, որ Պատրիարք Հօր ներկայութիւնը որակեց Աստուծոյ նուէրը։ Ան ըսաւ, թէ ինք ներկաներէն աւելի լաւ կը ճանչնար Պատրիարք Հայրը, քանի որ երեք տարի եղած էր իր մօտը։ «Իր անձին ute ճանչցայ այն հոգեւորականը, որ օրինակ կ'ըլլայ Երիտասարդներուն։ Ծատ կանուխ կ՚Ելլէ Եւ ուջ կը պառկի։ Ես հիացած եմ իր կորովին։ Իր անձին մէջ կը տեսնեմ այն երիտասարդ եկեղեցականը, որ երբեք չի ծերանար», ըսաւ Հոգշ. Հայր Սուրբը, ու անդրադարձաւ Երուսաղէմի Սրբոց Յակորհանց Միարանութեան Suoptu Սեւան Ժողովի Ատենապետ Եպս․ Ղարիպեանի ներկայութեան։ Պատմեց անոնց տարած հերոսական աշխատանքը Ս․ Քաղաքին մէջ Եւ շնորհակալութիւն յայտնեց իրենց։ Ան խօսեցաւ նահւ Սփիւռքի մէջ գոյութեան պայքարի մասին ու մէջբերեց Արիսթոտէլի «Մարդը շարժման անցընող ամենէն մեծ ուժը հաճոյքն է» boufe be eugabbe, pe dbuf we hwangfu ունինք հոս հայ ապրելու եւ շարունակելու։

Աւելի վերջ խօսք առաւ Կղզեաց Թաղային Խորհուրդի Ատենապետ Լեւոն Գուզիքօղլու, որ բարի գալուստ մաղթեց Ամեն. Ս. Պատրիարք Հօր եւ ներկաներուն ու անդրադարձաւ եկեղեցւոյ երդիքին տակ տարուած աշխատանքներուն, նաեւ պատմականը ըրաւ Գնալըի Ներսէսեան Վարժարանին, որու շարունակութիւնը կը համարէին ներկայ Ներսէսեան Դպրաց Դասը ու ամէն ջանք կը թափէին այդ անունը ապրեցնելու համար։ Ան իր Իսթանպուլահայութիւնը հաստատ գետնի վրայ է, ոչ թէ կը պահէ, այլ կը զարգացնէ արժէքները։

Ուրախառիթ համարեց եկեղեցական դասուն ներկայութիւնը, րայց թելադրեց, որ անոնք նոր ուժերով եւս զօրանան։ «Եկեղեցին ժողովուրդն է՝ մենք ենք։ Առանց ժողովուրդի եկեղեցի չըլլար։ Եթէ կը խորհիք, թէ եկեղեցին եկեղեցականն է, կը սխալիք։ Հայ եկեղեցին ունի հրաշալի ժառանգութիւններ, որոնց մասին կրնանք խօսիլ, մտածել, զարգացնել, տարածել», ըսաւ Սրբազան Պատրիարք Հայրը ու իր խօսքերուն վերջ տուաւ փառաբանելով մեր մայրենին ու զայն սորվեցնելու պարտաւորութիւնը նոր սերունդին։

Ս․ Գրիգոր Լուսաւորիչ եկեղեցւոյ **հրդիքին տակ մեծարուելէ վերջ, Ամեն**․ Ս․ Պատրիարք Հայրը առաջնորդուեցաւ Կազդուրման Կայան։ Ան վարիչներուն հետ շրջեցաւ կայանի բոլոր բաժինները, թացատրութիւններ առաւ պատասխանատուներէն։ Այս առթիւ խօսք առին Կազդուրման Կայանի Տնօրէն Ծահին Չրնար, իր կողքին ունենալով Հերմինէ Չրնարր Եւ Խնամատար Մարմնի Ատենապետ Միհրան Ուլիկեան։ Անոնք մանրամասն տեղեկութիւններ տուին Ամեն․ Ս․ Պատրիարք Հօր Եւ իրեն յանձնեցին ծննդեան առթիւ յուշանուէր մը, ձեռամբ Միհրան Ուլիկեանի։ Արտասանեցին երկու սանուհիներ։ Նորին Ամենապատուութիւնը ստորագրեց պատուոյ տոմարը եւ արտայայտուեցաւ կայան թառի իմաստին մասին։ Աւելի վերջ Նորին Ամենապատուութիւնը անցաւ Ճամպազեան խաղավայր, ուր մանուկներու հետ թէ՛ զրուցեց եւ թէ խաղաց։

Ապա Ամեն. Տ. Թորգոմ Ս. Արք. Մանուկեան հրաժեշտ առաւ կղզիէն, դարձեալ Թանիա Շիրինօղլուի զթօսանաւով շրջեցաւ Վոսփորի ափը։ Երեկոյեան հիւրասիրուեցաւ Եշիլգիւղի Ս. Ստեփանոս Եկեղեցւոյ երդիքին ներքեւ, տեղւոյն թաղային խորհուրդին կողմէ, գլխաւորութեամբ ատենապետ Յովհաննէս Կարապետեանի։

Այս պատմական մի քանի ժամերէն վերջ, Ամեն. Ս. պատրիարք Հայրը հասաւ Եշիլգիւղի օդակայանը, մեկնելու համար Ս. Քաղաք, իր Աթոռը։ իրեն ողջերթ մաղթեցին Պատկառելի Կրօնական Ժողովի Ատենապետ Հոգշ. Տ. Արամ Ծ. վրդ. Աթէշեան եւ Հոգշ. Տ. Ջաքէոս Արեղայ Օհանեան։

Երէկի վայելքը անմոռանալի պիտի մնայ յիշողութիւններու մէջ եւ Իսթանպուլահայութիւնը պիտի ունենայ միշտ բանաստեղծ Ս. Պատրիարք Հայրը դարձեալ եւ երկար ատեն վայելելու սպասումը...։

#### ժԱՄԱՆԱԿ

### ԵՐՈՒՍԱՂԷՄԻ ՊԱՏՐԻԱՐՔԻՆ ԾՆՈՐՀԱԿԱԼՈՒԹԵԱՆ ՆԱՄԱԿԸ

Ինչպէս յայտնի է, անցեալները Գնալըի մէջ քանի մը ժամուան համար հիւրասիրուած էր Երուսաղէմի Հայոց Պատրիարք Ամեն․ Տ․ Թորգոմ Արք․ Մանուկեան, որ Երեւանէն Երուսաղէմ կը վերադառնար։ Նորին Ամենապատուութիւնը հետեւեալ շնորհակալութեան նամակը ուղարկած է Թուրքիոյ Հայոց Պատրիարք Ամեն․ Տ․ Մեսրոպ Արք․ Մութաֆեանին։

Ամենապատիւ Տ․ Մեսրոպ Արք․ Մութաֆեան Պատրիարք Թուրքիոյ Հայոց Իսթանպուլ

Սիրելի Սրբազան Եղբայր,

Կուզենք մեր շնորհակալութիւնը յայտնել Ձեզի, րոլոր այն կարգադրութեանց համար, զորս հաճեցաք կատարել եւ կատարել տալ, թէ՛Ձ Յուլիսին եւ թէ 18 Յուլիսին, Երուսաղէմէն Պոլիս Երեւան օդանաւային երթեւեկութեան կապակցութեամբ, Ամենայն Հայոց հանգուցեալ Հայրապետին թաղման կարգադրութեան առիթով, երբ միասին պարտաւոր էինք Ս․ Էջմիածին գտնուիլ։ Տխուր եւ աճապարոտ եւ միօրեայ անցքը Պոլիսէն լեցուն եղաւ յիշատակելի պահերով, ապրումներով եւ հանդիպումներով։

Հաճեցէք մեր եւ՝ Սեւան՝ Սրբազանի՝ գնահատանքի՝ զգացումները յայտնել Պատրիարքարանի, Եշիլգիւղի եւ Գնալը Կղզիի եւ Կազդուրման Կայանի Հոգեւորական եւ Թաղային Խորհուրդի պատասխանատու անդամներուն, մաղթելով որ Աստուած իրենց նուիրեալ եւ եռանդուն գործունէութիւնը աշխուժացնէ։ Մասնաւորապէս յիշատակելի են Տիկին Թանիա Շիրինեանը եւ իր հայրը՝ Պրն․ Կարպիս Էգնաեանը, որոնք ազնուօրէն տրամադրեցին իրենց ընտանեկան նաւը, թէ փոխադրութեան եւ թէ ծովային շրջապտոյտի նպատակով։

Աստուած Ձեզ օգնական լինի, ձեր բոլոր գործոց յաջողութեան մէջ։

**ՁՅ Յուլիս 1999** Երուսաղէմ

Սիրոյ Ողջունիւ ԹՈՐԳՈՄ ՊԱՏՐԻԱՐՔ

ողողող

# May we rediscover our full communion

Text of the Holy Father's Message to the late Armenian Patriarch-Catholicos Karekin I

Funeral services for His Holiness Karekin I, Catholicos and Supreme Patriarch of All Armenians, were held in Echmiadzin, Armenia, on Thursday, 8 July. The Holy See was represented by a delegation consisting of Cardinal Edward Idris Cassidy, President of the Pontifical Council for Promoting Christian Unity, Bishop Walter Kasper, Secretary of the same Council, Archbishop Peter Stephan Zurbriggen, Apostolic Nuncio in Armenia, and Mons. Claudio Gugerotti, Under secretary of the Congregation for the Oriental Churches. On 29 June the Holy Father had sent a Message to the Patriarch, expressing his esteem for the Armenian Church and his hopes for the restoration of full communion with the Catholic Church. Here is the English text of his Message.



To His Holiness Karekin I Catholicos - Supreme Patriarch

of All Armenians

1. Since my official visit to Armenia and to the Armenian Apostolic Church has had to be postponed and circumstances prevented me from meeting Your Holiness at the close of my pastoral visit to Poland, I am writing to assure you of my spiritual closeness at this difficult time of ill health, as you offer a moving witness to the suffering Christ.

I am entrusting this message to Cardinal Edward Idris Cassidy, President of the Pontifical Council for Promoting Christian Unity, who will personally convey to Your Holiness my sentiments of profound esteem and fraternal affection. I recall with gratitude the two visits which, as Catholicos and Supreme Patriarch of All Armenians, you made to me in Rome, and I cordially greet all the members of the Holy Synod and the entire Armenian Apostolic Church, to which I extend my very best wishes.

2. I have greatly desired to visit Armenia, where in the shadow of Mount Ararat the Christian faith has taken deep root and flourished. Brought by the Apostles Bartholomew and Thaddeus, and nourished also by the contribution of the Churches of Cappadocia, Edessa and Antioch, the Christian faith has shaped Armenian culture, just as Armenian culture has contributed to enriching the understanding of the Christian faith in new and unique ways. In these days, the Armenian liturgy is celebrating the memory of the holy translators, Sahak and Mashtots. The creation of a national alphabet by the monk Mashtots was a significant, step towards the formation of a new Christian culture in Armenia.

A few months ago I had the honour of joining Your Holiness in the Vatican to inaugurate an exhibition devoted to Armenian history and culture. What a magnificent heritage it is, so imbued with Christian spirituality! Those peoples who follow the teaching of Christ have no need to give up their own identity. On the contrary, Baptism provides them with a new source of sustenance for their genius as a nation. I look forward eagerly,

Your Holiness, to being able when circumstances permit to experience at first hand the remarkable creativity which has characterized and shaped the Armenian people down the centuries.

Living in the shadow of Mount Ararat, Armenians have always been a "frontier" people. Throughout their history, this geographical situation has left a profound mark on them. In fact, drawing on the missionary, spiritual, liturgical and cultural heritage of the entire Christian "oikoumene", the Armenian Apostolic Church developed its own identity in a spirit of great openness to the different ecclesial traditions around it. Over the centuries, it engaged in direct and fruitful exchanges with the Syriac, Byzantine and Latin traditions.

The same spirit of openness enabled it to help and support the neighbouring Churches when they had to face moments of trial and adversity. The Armenian Apostolic Church's present contribution to the ecumenical movement is part of a long tradition of openness and fraternal exchange.

3. Within Christianity, East and West have never been completely isolated from each other; there have always been moments of interaction and areas of mutual enrichment between them. Your Holiness, I join you in praying that the theological and spiritual heritage of our respective traditions will continue to enrich us mutually. May we be enabled to live in fidelity to St Paul's teaching: "There is a variety of gifts, but the same Spirit; and there are varieties of service, but the same Lord; and there are all kinds of works, but it is the same God who inspires them all in every one" (1 Cor 12:4-6).

While many ecumenical efforts down the centuries failed to produce results, the spirit and principles which inspired them have lost none of their value. How can we fail to recall here the efforts made by Catholicos Nerses Schnorhali to promote communion between the Armenian and Byzantine Churches? His letters to the Byzantine Emperor remain an ecumenical witness of the first rank, still able to inspire us as we move towards the establishment of full communion between the Catholic Church and the Armenian Apostolic Church. The one condition necessary for union, as Catholicos Nerses Schnorhali declared in one of his letters, is *the truth of faith in charity*. May we come to rediscover our full communion precisely in *the truth of faith in charity*!

Your Holiness, this is my desire and the desire of the entire Catholic Church. The visit of Cardinal Cassidy in my name, to bring you this message, is meant to be a confirmation of this hope.

4. Since the Second Vatican Council the Catholic Church and the Armenian Apostolic Church have fostered new and deeper bonds of communion. When Pope Paul VI and Catholicos Vazken I exchanged the kiss of peace, they sealed a new relationship between our Churches. That was on 9 May 1970".. And since that memorable day, how many happy meetings and exchanges have brought us closer together! I wish to thank you in particular, Your Holiness, for all that you have done and are doing to ensure that the desire of Christians for full unity is realized. From the time that you took part as an observer in the Second Vatican Council, you have constantly worked for a fuller communion between our Churches. When you visited Rome in December 1996, we were able to sign a Joint Declaration in which we noted with joy that "the recent development of ecumenical relations and the theological discussions carried out in a spirit of Christian love and fellowship have dispelled many misunderstandings inherited from the controversies and dissensions of the past". May these happy developments inspire us to continue to seek the best ways to restore full communion between our Churches, so that we may be able to witness together to the love of God.

5. A crucial question on the path towards full communion concerns the ministry of the Bishop of Rome. Since my election to the See of Peter, I have sought to exercise this ministry as an effective service to the communion of all the Churches. Inspired by the mission of Peter, I have striven to be the servant of unity, and I shall continue to do so. But the exercise of this service of unity concerns us all. That is why, in my Encyclical Letter *Ut unum sint*, I asked the Holy Spirit "to shine his light upon us, enlightening all the Pastors and theologians of our Churches, that we may seek — together, of course — the forms in which this ministry may accomplish a service of love recognized by all concerned" (n. 95).

May the Holy Spirit help us now to concentrate our efforts so that, with the greatest tact, patience and love, we may restore the fabric of the undivided Church. Where we cannot at the present time find a way forward, the future will surely show us new paths. In view of this, it is desirable that there be a commitment to establish new forms of pastoral cooperation between the Armenian Apostolic Church and the Catholic Church. This cooperation could help us to find fresh ways of growing closer, and gradually lead to overcoming any remaining sources of tension.

6. Your Holiness, following the great social and political changes which Armenia has experienced in the last 10 years, you too have before you a vast field for the renewal of the Church.

The Armenian Apostolic Church is not alone in facing this great challenge.

The building in the centre of Yerevan of a new cathedral dedicated to St Gregory the Illuminator is a powerful symbol of the new energy which your Church is experiencing. May the Lord bless the many initiatives of the Armenian Apostolic Church and enable you to benefit from that solidarity of all the Churches urged by St Paul: "Bear one another's burdens, and so fulfil the law of Christ" (Gal 6:2).

7. On a number of occasions Your Holiness has spoken of fortitude and a spirit of endurance as special characteristics of the Armenian people and the Armenian Apostolic Church. It is most significant that everywhere in Armenia one finds "khatchkar", those massive stones representing the glorious Cross of the Saviour. Throughout your history they have been carved and placed wherever Armenians wished to acclaim or invoke their Redeemer. These "khatchkar" have become a special symbol of the trials and humiliations which the Armenian people have had to suffer. And how much they had to suffer, especially at the beginning of this century!

The Cross of Christ has been your daily experience. But like the Virgin Mary at the foot of the Cross, the Armenian people have remained faithful in the face of every adversity. The Cross of Christ has been your glory and your strength. I pray that throughout Armenia the dawn of a new day will give fresh meaning to the glorious symbols of the "khatchkar", making the peaceful and solemn power of the Redeemer shine forth ever more brightly. May the Virgin Mary, Mother of Christ and Mother of the Church, sustain all the faithful in their trust in God and in their commitment to Christian witness.

Your Holiness, I remain close to you in prayer and with you I give glory and praise to him who never ceases to gather his own into unity: our one Lord and Saviour Jesus Christ!

From Rome, 29 June 1999.

Solemnity of the Apostles Peter and Paul.

Joannes Paulus II

digitised by

A.R.A.R.@

### ԽՈՐՀԷ′ ԵՒ ՄՏԻՐ ԳԱՐԵԳԻՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ՍԱՐԳԻՍԵԱՆ

Ծարաթ օր մըն էր, այրող Օգոստոսի յետմիջօրէ մը։ Գիւղը նոր կ'արթննար կէսօրուան թմբիրէն։ Զով ու բարակ հով մը սկսած էր լռիկ մնջիկ սահիլ պատուհաններէն ներս, երթալ հպիլ ու զգացնել ծառին եւ տերեւներուն իրենց կենդանութիւնը։

Հայրս ամենէն յարմար ժամանա՞կն էր դատած արդեօք, չգիտեմ։ Բայց յայտնապես «կը փնտռուէի»...։ Կ'ուզէր հետս խօսիլ, առանձին։ Դէմքին սովորական լրջութիւնը 2b2m գիծեր էր wnbn, յայտնապէս մտատանջութեան մը պրկող ճնշումին տակ։ Մտասեւեռումի վայրկեանները կ'երկարէին այդ պահուն, երբ պատշգամին վրայ անհանգիստ նստած կը դիտեր հանդիպակաց դպրոցն ու **հկեղեցին եւ անոնց մէջտեղէն բացուող** հորիզոնի ծուէնը, որ աչքերը կ'ուղղէր աւելի հեռուն դէպի գիւղին դաշտերն ու այգիները։

– Եկուր հոս նստիր – ըսաւ զգացնելով որ շատ կարեւոր ըսելիք Մունէր ինձի։ – Ի՞նչ է, կը լսեմ որ չես ուզեր յաջորդ տարի դպրոց երթալ․ ի՞նչ կայ։

Տասնըչորս տարեկան պատանի մըն էի, մեր գիւղին Ուսումնասիրաց Միացեալ Վարժարանի նախակրթարանը աւարտած եւ միջնակարգի ալ առաջին տարին բոլորած։ Դպրոցին մէջ շատ լաւ էիդասերուն մէջ յաջող, ուսուցիչներեն սիրուած։ Բայց... որոշեր էի վերջնակա– նօրեն թողուլ դպրոցը եւ արհեստի հետեւիլ։ Արդէն իսկ վերջին երկու ամառները, շուրջ երեք ամիսներու արձակուրդի մեծ մասը անցուցեր էի գիւղի վարպետ դերձակին՝ գիւղացիներեն «Պապայիկիտ» անուամը վերամկրտուած Սերոբ Այանեանի խանութը, այսպէս դպրոցին փայլուն աշակերտութիւնս վերածելով արհեստային աշկերտութեան...։

– Հայրիկ, ի՞նչ ընեմ, այս դպրոցը երկու տարիեն աւարտելես ետք ի՞նչ ընեմ ստացած ուսումս. այստեղ այդ ուսումը ի՞նչ կ՚արժէ։ Դպրոցն ալ սկսած է թուլնալ։ Դպրոցի եւ գիւղի տղաքը ահա մէկ–մէկ Պէյրութ կ՚երթան։ Ես ալ, մտածեցի, արհեստ կը սորվիմ եւ գոնէ ապագային գործ մը կ՚ունենամ։

Անկեղծ չէի։ Հայրս, փորձառու մարդ, անմիջապես նկատեց, որ ուրիշ բան մը կար մտքիս մեջ թաքնուած։

– Մէյ մը դուն սա դպրոցը աւարտէ, յետոյ կը նայինք, – ըսաւ կտրուկ կերպով։ – Մի՛ պնդեր, անկարելի է որ ես

դպրոց երթամ։ Հայրս անգործ էր։ Հողամշակութիւն ըրած կեանքին մէջ։ Ակումբին՝ չէր «գրադխանա»ին սպասարկութիւնը ըրած ապա թողած։ Պատերազմի եւ էր տարիներուն թողած էր գիւղը եւ Թրիփոլիի կողմերը գացած՝ անգլիական թանակին մէջ շտեմարաններու պահակութեան գոր\_ ծով։ Այդ ալ վերջ գտած էր պատերազմին հետ եւ հիմա գիւղին մէջ անգործութենէ կը տառապէր։ Ընտանիքի տնտեսական կացութիւնը օրէ օր կը վատթարանար։ ինք չէր ուզեր զգացնել, բայց գիւղացիի յատուկ արժանապատուութեամբ սուր զգայարանքով Եւ պատանիի յատուկ զգայնութեամբ կը զգայի որ կը տագնապէր։ Սուրճն ու սիկարէթը, իրենց յաճախու\_ թեամբ, այնքան թափանցիկ կը դարձնէին իր ներքին տագնապը...։ Կարճ խելքովս, կը կարծէի որ գիւղին մէջ արհեստ սորվելով եւ շարաթը մէկ–երկու ոսկի շահելով պիտի յաջողէի ընտանիքին օգնել

bi hopu pbng pbpbigûbi:

– Նայէ՛, տղա՛ս, գիտեմ թէ ինչու չես ուզեր դպրոց երթալ։ Ճիշդ է, որ այս օրերուն կացութիւննիս լաւ չէ։ Կը զգամ որ կը զգաս ատիկա եւ ելեր ես ուսումդ կ'ուզես կեցնել ինծի օգնելու համար։ Աստուծոյ սիրոյն, զիս աւելի մի տառապեցներ...։ Ուսումդ ինծի մէկ ղրուշ Դասարանիդ Եւ դպրոցիդ չ'արժեր։ առաջինն ես, ատոր համար ալ դպրոցը ինք քեզ նուէր կ'ընէ կրթաթոշակդ, գնահատելով յառաջադէմ աշակերտ ըլլալդ։ Ալ ի՞նչ կ'ուզես ինձմէ։ Դպրոցականդ իմ վրաս չէ. դուն զայն կը շահիս արդէն։ Աստուծոյ սիրոյն, վա՛զ անցիր արհեստի այդ հաւասէդ, դպրոցդ շարունակէ եւ սա ծանր քարն ալ վերցուր սրտիս վրայէն։

Միտքս հաստատ էր, կապարի պէս նստած ուղեղիս մէջ։ Իմաստ չէի տեսներ դպրոցական ուսումս շարունակելուն մէջ։ Ճամբայ մըն էր, որուն ծայրը երբ հասնէի՝ հորիզոն մը չէր բացուեր աչքերուս դիմաց ապագայ հեռանկարի մը յոյսով։ Տեսակ մը կոյր, անել ուղի մրն էր, որուն աւարտին երբ մարդ հասնի, հարց կու տայ թե ինչո՞ւ հասաւ հոն, ո՞ւր պիտի **հրթայ անկէ անդին։ Հողի՞ն, պարտէզի՞ն,** արհեստի՞ն։ Կ՝արժէ՞ր ասոնց հասնելու համար ութը տարի քալել դպրոցական դասարաններու մեջեն։ Քիչ մր հողամշակութիւն, պարտէզի եւ ածուի մէջ աշխատանք, քիչ մրն ալ դերձակութեան գործ – ահա՛ պարունակը կեանքիս, կը խորհէի։ Աւելի լաւ էր ասոնց մէջ վարպետանալ քան դպրոցական ուսումի աւարտէն ետքը ինքզինքս անճարակ եւ անհաս զգալ կեանքի ա՛յդ շրջագծին մէջ յաջողելու համար։

Ամառները,օդափոխութեան համար գիւղ կու գային շատեր, մանաւանդ Լաթաքիայէն, Հալէպէն, Եգիպտոսէն, երբեմն ալ՝ Պէյրութէն։ Լաւ հագուած զարգացած մարդիկ էին։ Բայց անոնք

քաղաքէն կու գային...։ Այստեղ մեր գիւղին մէջ ուսումը ի՞նչ կ'արժէր։ Կրնայի°նք մենք գիւղացիներս նմանիլ եւ հասնիլ անոնց։ Ճակատագիր էր։ Բնական րերումով, առանց յատուկ միտքի ճիգ կատարելու, հաշտուած էի գուղացի տղու պայմաններուս։ Գիրքը շատ կը սիրէի, րայց գիրքով կեանքս չէի կրնար շահիլ։ Հողն ու արհեստն էին որ կեանքիս կեդրոնը պիտի գրաւէին։ Ծատ հող չունէինք արդէն։ Քանի մր փոքր կտոր այգի–պարտէզներ՝ հոս–հոն նետուած։ Մէկ–Երկու կտոր ածու՝ բանջարանոցի սահմաններուն մէջ պարփակուած եւ ջուրի կարօտութենեն տառապող։ Արհեստ մըն ալ եթէ ձեռք ձգէի, կը խորհէի, որ գիւղի ապագաս ապահոված կ'ըլլամ։

Բայց այս բոլորը տրամաբանուած, կշռադատուած մտածում մը ըլլալէ աւելի – այժմ կ՚անդրադառնամ – օրուան ու միջավայրի թելադրական ազդեցութիւնն էր պատանի հոգիիս վրայ։ Հայրս չէր սխալած։ Անմիջական պատճառը կը մնար օր առաջ դրամ վաստակելու եւ ընտանիքի զօրավիգ կանգնելու պատանեկան նախանձախնդրութիւնս։ Չէի անդրա– դարձած, սակայն, որ այսպիսի մտածումն իսկ կրնար հօրս արժանապատուութեան վրայ այդպիսի վէրք բանալ եւ արդէն իսկ զինք կրծող իր ներքին տագնապին վրայ նոր սրտնեղութիւն եւ մտատանջութիւն առաջացնել։ Եւ անդադար կը պնդէի որոշումիս վրայ...։

ձիշդ այդ պահուն, մինչ մենք, հայր եւ որդի, տաք ու դառն խօսակցութեան մէջ տարուած էինք, յանկարծ գիւղի քահանան՝ Տէր Մովսէսը անցաւ մեր տան պատշգամն ու եկեղեցին իրարմէ անջատող նեղ ու քարախառն փողոցին մէջէն։ Սիրուած եկեղեցական էր։ Շատ մօտիկ՝ մեր ընտանիքին։ Հայրս կանոնաւոր ու յաճախակի եկեղեցի գացողներեն չէր. բայց բարեկամ էր Տէր Հօր։ Կը սիրէր տան «Առաւօտ Առւսոյ»ն եւ եկեղեցւոյ մէջ առաւօտ Առւսոյ»ն եւ եկեղեցւոյ մէջ առաւօտ եւ երեկոյ երգուող շարականները։ Տունին դրացնութիւնը եկեղեցիին՝ կարծես թուլցուցեր էր եկեղեցի յանախելու գաղափարը։ Բայց ես, մօրս ամենօրեայ քաջալերանքով հօրս պարտականութիւնն ալ կը կատարէի...։ Եկեղեցւոյ մէջ «փոխ կարդալ»ը, բուրվառ ընելը, շարական երգելը այնքան հանելի էին ինծի, որ Տէրհայրը յատուկ սէր եւ գուրգուրանք ցոյց կու տար ինծի հանդէպ։ Ի վերջոյ, եկեղեցւոյ մէջ իր մինակութիւնը կը մեղմացնէի եւ գործն ալ կը դիւրացնէի...։

Կարծես, ալ յուսահատ զիս համոզեղու իր վերջին ճիգին մէջ, հայրս յանկարծ երկինքէն «արագահաս Սուրթ Սարգիս»ի պես հասնող Տէրհօրը ձայն տուաւ պատշգամէն։

– Տէրհա՛յր, վայրկեան մը եկուր, սուրճ մը առ։

Տէրհայրը վեր բարձրացաւ։ Հազիւ նստած՝ նշմարեց դէմքիս վրայ նստած տխրութեան ստուերը։

– Ի՞նչ կայ, Նշան, նեղուա՞ծ ես, բա՞ն մը ունիս։

Լուռ մնացի։ Ի՞նչ ըսէի մարդուն։ «Հօրս հետ կը կռուի՞նք»։ Ամօթ էր։ Նախընտրելի էր լուռ մնալ, մանաւանդ հօրս ներկայութեան։ Կը նախազգայի նաեւ, որ եթէ յայտնէի խօսակցութեան թովանդակութիւնը, Տէրհայրը անպայման հօրս կողմը պիտի բռնէր։

Հայրս, դաշնակից մը ճարած ըլլալու գոհունակութեամբ, խօսքը բացաւ.

– Տէրպապ, սա տղուն խօսք մը հասկցուր։ Որոշեր է յառաջիկայ տարի դպրոցը ձգել եւ «պապայիկիտ»ին քով դերձակութիւն սորվիլ։ Ըլլալիք բա՞ն է սա։

~ Ի՞նչ է խնդիրը, Նշան, գո՞հ չես դպրոցէն. ուսումը ալ սրտիդ չի՞ խօսիր ես ա՛լ կը զարմանամ այս տարօրինակ որոշումիդ վրայ։ Լա՛ւ գիտցիր, դպրոցդ անգամ կը նեղուի եթէ նման բան մը ընես։

Միտքիս բոլոր թելերը բացառիկ ճիգով մը հաւաքեցի եւ սկսայ փաստաբանական, լաւ կառուցուած, պատճառաբանեալ պատասխաններ տալ ամէն գնով արդարացնելու համար որոշումս։ «Վասն ինչի՞, Տէրհայր, – ըսի, – ի՞նչ նպատակի համար շարունակեմ ուսումս։ Դուք լաւ գիտէք մեր գիւղի պայմանները։ Դասընկերներէս ոմանք կը թողուն կ'երթան մինչեւ Պէյրութ եւ լաւ պայմաններու տակ արհեստներու տէր կը դառնան։ Ես միջոց չունիմ երթալու։ Գիւղն է իմ կեանքը եւ գիւղին մէջ ալ կարելի չէ ուսումնական դառնալ ապրուստ շահելու համար։ Ուսուցիչներուս կացութիւնը դուք լաւ գիտէք։ Ի՞նչ ընԵմ **հս դպրոցական կրթութիւնը հր**բ գիտեմ՝ թէ թեւատ թռյունի մը պիտի նմանի ան։ Խնդրեմ, Տէրհայր, հօրս բացատրէ, թող չնեղուի, չտագնապի, իր սրդողումը զիս ալ կը տանջէ»։

Stphujpը պահ մը ձեռքը մօրուքին տարաւ, մտածկոտ կերպար մը հագաւ եւ գիւտ մը ըրած ըլլալու ուրախութեամբ, հաստատ, համոգիչ շեշտով ըսաւ.

– Լաւ, քանի որ այս դպրոցը չես ուզեր շարունակել, ուրիշ դպրոց մը դրկենք քեգի։

- Ո՞ւր, - ըսի փութկոտութեամբ։

- Ան<del>թ</del>իլիաս։

- Ո՞ւր է Անթիլիասը։

- Պէյրութի մօտ տեղ մը։

– Ի<sup>օ</sup>նչ պիտի ուսանիմ։

– Լաւ ուսում կ'առնես, – ըսաւ, եւ անմիջապես աւելցուց չփախցնելու համար յանկարծական հետաքրքրաշարժութեանս այդ առիթը – ուսում առնելե ետք, եթէ ուզես՝ վարդապետ կ'ըլլաս, եթէ չ'ուզես ուսուցիչ, մտաւորական կը դառնաս եւ թարձր դպրոցներու մէջ ալ ապագային կը պաշտօնավարես։

– Լաւ, կ՝երթամ, – ըսի ու անմիջապէս

նայեցայ հօրս, որուն դէմքին գիծերը յանկարծ փոխուեցան եւ քիչ անգամ տեսնուող ժպիտը վերադարձաւ, զուլալ ջուր խմած մարդու գոհունակութեան զգացումը արեւու լոյսին պէս տարածելով ողջ մարմնին վրայ։

Ու մինչեւ այսօր չգիտցայ թէ «Լաւ, կ'երթամ» թառերը միտքէ՞ս ծնան թէ ներքին զգայարանքէ մը, մտածումի, տրամարանութեան ոյժէն աւելի խոր ու զօրաւոր, որ երբեմն մարդուն մէջ կը յայտնուի տեսակ մը հանդարտ ու մեղմ հոսող աղբիւրէն յանկարծ դուրս եկող ուղխի մը նման...:

Եւ ահա այդպէս, պատահականութեան մէկ դարձուածքո՞վ, նախախնամութեան խորհրդալի դրուագո՞վ մը – չեմ կրնար գիտնալ – թողուցի Քէսապ հայրենի գիւղս եւ եկալ Անթիլիաս…։

Դպրեվանքի չէնքի ճակտին, շատերու պէս ես ալ կարդացի մարմարին վրայ ոսկիի նման փայլող «ԽՈՐՀԷ ԵՒ ՄՏԻՐ» բառերը։

Մտայ։

Բայց... չխորհեցայ։

Կրնայի\* այդ տարիքին խորհիլ, այնպես ինչպես յետոյ, տարիներու ընթացքին սորվեցայ իմաստն այդ բառին կրնայի\* իմանալ թե ի\*նչ կը սպասուեր ինձմե եւ թե ես ի\*նչ կը սպասեի ինձմե ու Դպրեվանքեն։

Բայց՝ մտա՛յ...։

Տարիները սահեցան։ Տարուէ տարի աճող պայծառատեսութեամբ զգացի որ վեց ուսումնական տարեշրջաններու ուսանողական կեանքս վերածնունդ մը եղաւ ինծի համար։ Մթնոլորտ մըն էր Դպրեվանքը, կեանքի եղանակ մը, աշխատելու ձեւ մը, հաղորդութեան ընթացք մը, ներքին լիցքաւորումի եւ հասունացումի կենսալի միջոց մը, ուր Աստուած, Քրիստոս, Աստուածաշունչ, Աւետարան, շարական, սաղմոս, գրաթար,

աշխարհարար, այլ լեզուներ, հայութիւն՝ գրականութեան ու պատմութեան էջերէն եւ արուեստի եւ մշակոյթի փարոսներէն լուսաբացուող, աստուածաբանութիւն, իմաստասիրութիւն իրենց այլազան ճիւղաւորումներով, wŋopf nι սերտողութիւն, մարզանք ու աշխատանք, փորձ ու վարժութիւն եւ դեռ այս բոյորին առընչուած այլ իմացական եւ հոգեւոր գործօնութիւններ եկան, հոսեցան անձիս մէջ, բռնեցին գրաւեցին ողջ կեանքս եւ գիւղի տղան՝ մնալով ինքզինք՝ նոր խաւԵր կապեց իր հոգեխառնութեան, դարձաւ հանդիսարան նոր տարածքներու, րացուեցաւ նոր ու լայն հորիզոններու եւ ուզեց որ այդ բոլորը առուակուին իր ժողովուրդի կեանքին մէջ զանոնք ունեցողներու Եղբայրութեան՝ Կիլիկեան Միաբանութեան ուխտակիցներուն հետ միասին եւ զանոնք նուազ ունեցողներու հարստացման ի խնդիր։

Արհեստի ցանկութիւնը ալ անգայտացաւ, վերածուեցաւ քաղցր յիշատակի...

Գիւղին ածուն ու այգին մնացին իմ մէջ, բայց տարբեր ձեւ, տարողութիւն եւ տարածք զգեցան։ Ածուն վերածուեցաւ հայոց «փոքր ածու»ին։ Այգին դարձաւ «հայրատունկ այգի»,որոնց սպասաւորելը մշակի դերին մէջ, անձնական նեղ շրջանակեն վեր՝ անդրանձնական, համայնանձնական իմաստ ստացաւ, անձնական երջանկութեան որակը անհունօրէն բարձրացնելով։

Դպրեվանքը եղաւ – ու մնաց ողջ կեանքիս մէջ մինչեւ այսօր – մշակութեան արուեստի դպրոցը ե՛ւ հոգեւոր, ե՛ւ ազգային, ե՛ւ կրթական, ե՛ մշակութային, ե՛ւ ընկերային, անդաստաններուն մէջ։ Գարեգին Կաթողիկոս Յովսէփեանի ոգեշնչող անձնաւորութեան հմայքին տակ, Դերենիկ Եպիսկոպոսի մեթոտիկ աշխատան– քի թելադրիչ «դասաւանդութեամբ», Αիւզանդ Եղիայեանի թազմահմուտ ուսուցչութեան ներքեւ, Ծահան Պերպերեանի առինքնող եւ վեհացնող գրաւչութեամբը, Սիմոն Սիմոնեանի մատենագրական սիրոյն խանդավառիչ ազդեցութեամբը եւ դեռ ուրիշ հոգեւորական եւ աշխարհական դասախօսներու եւ իմացական մենտորներու առաջնորդութեամբը գրաւուեցայ այնպիսի աշխարհով մը, որուն սպասաւորը ըլլալու գոյակերպս զգացի, ըմբռնեցի եւ նկատեցի կեանքիս իմաստն ու երջանկութեան աղթիւրը։

Եւ, ի վերջոյ, վեց տարիներու կրօնական, մտաւորական, նկարագրային եւ միանգամայն արմենական կազմաւորումի հանգրուանին, «նորափետուր զարդարեալ» նոր անունով մը, նուիրականագոյն անունի մը կտակժառանգութեամբը, մտայ եկեղեցական սպասաւորութեան դաշտին մէջ այս անգամ... խորհելով։

Ալ այդ օրէն ասդին, հոգեւորականի կծանքիս երեսուներկու լայն բաժինը ընծայուեցաւ Դպրեվանքին։ Եղայ Հսկիչ ուսանողներու, Տեսչի օգնական, Տեսուչ, դասախօս, ապրումներուս, մտածումներուս, հաւաքածս հմտութեան, ժամանակհարստութեանս, մարդ-կարողութեանս, ուսումնասիրական աշխատանքիս, դասախօսական, վարչական-կազմակերպչական գործունէութեանս կարեւորագոյն մէկ մասը յատկացուեցաւ Դպրեվանքին։

Այդ բոլորը մասամբ արտայայտու– թիւն գտան նաեւ գիրի ճամբով։

Արեղայութեսն՝ սկզբնական օրերէն մինչեւ կաթողիկոսական այս ծանր լուծին օրերը, որոնք կ՝անցնին ամենադժուարին պայմաններուն ներքեւ Լիրանանեան տասնամեայ տագնապի այս շրջանին, յաճախակի առիթներով եւ գիրի ճամբով արտայայտեցի զգացումներս, մտածումներս, ըմբռնումներս, սպասումներս,

հեռանկարներս, տեսիլներս Դպրեվանքի նկարագրին, նպատակին ոգիին, nι առաքելութեան մասին։ Ըլլա՛յ հայ մամուլին մէջ հրատարակուած յօդուածներով, ըլլա՛յ Դպրեվանքի դպրոցական տարեշրջաններու բացման եւ փակման հանդիսութիւններուն խօսածս «բան»երով, տեղեկագրական զեկոյցներուն վրայ աւելցուցածս խորհրդա– ծութիւններով, ըլլայ Դպրեվանքի ժառանգաւոր Եւ սարկաւագ ուսանողներուն ուղղածս մտերմիկ զրոյցներով, ըլլա՛յ տօնական օրերուն եւ ձեռնադրութեանց ու վանական աւանդական հանդիսութեանց ընթացքին արտասանածս խօսքերով, ըլլա՛յ, մանաւանդ այս վերջերս, Դպրեվանքի Յիսնամեակին առիթով, տուածս բանա\_ խօսութիւններով եւ հրապարակային արտայայտութիւններով ջանացի լայն արտայայտութիւն տալ Դպրեվանքի մասին իմ հայեցողութեանս եւ անոր հանդէպ նախանձախնդրութեանս։

Այդ բոլորին մէջէն «աւուր պատշաճի» խօսքերու սահմաններէն շատ անդին տարածուեցաւ մտածումներուս Եւ մտահոգութիւններուս հորիզոնը։ Անոնց մէջէն կեդրոնական թելի նման անցնող գլխաւորագոյն եւ տիրական գիծը մարդու պատրաստութեան հարցն է, որով տագնապած եմ եւ ճգնած կեանքիս եւ գործիս լայնագոյն երեսներով եւ շեշտագոյն տարրերով։ Ինծի համար, Աստուծոյ, եկեղեցիին, ազգին դպրոցին ու մշակոյթին սպասաւորութեան կոչուած անձերու– հոգեւորական թէ աշխարհական\_ կազմաւորման հարցը առաջնահերթ հարցն հայութեան, մանաւանդ Սփիւռքի £. պայմաններուն մէջ։ Աշխարհի բոլոր յառաջադէմ եկեղեցիներու եւ պետութիւններու, երկիրներու եւ համայնքներու մօտ կեդրոնական տեղ կը գրաւէ ղեկավար դասակարգի պատրաստութիւնը (leadership training)։ Աստուածաբանական ճԵմարանները, համալսարաններու մաս

կազմող Աստուածաբանական Ուսմանց Բաժանմունքները, աշխարհիկ համա\_ լսարանները, արուեստներու, գիտութեանց եւ ճարտարագիտական գործնական հիմնարկները իրենց այնքան այլազան եւ հետզհետէ աճող եւ բազմաճիւղաւորուող բնագաւառներով (disciplines) եւ ալլ մասնայատուկ հաստատութիւններն ու կազմակերպութիւնները որոնք հսկայական գումարներ, հիմնադրամներ եւ սիստեմաթիք ջանքեր ի սպաս կը դնեն **հրիտասարդներու առողջ եւ տոկուն** կազմաւորման ի խնդիր։

Տարբեր չի կրնար ըլլալ հայութեան ճամբան։

Դպրեվանքը Սփիւռքի հայութեան կեանքին մէջ գլխաւորագոյններէն մէկն է այն հաստատութիւններուն եւ համայնական գործօնութիւններուն, որոնց հիմնական ուղեգիծը, վախճանական նպատակն է պատրաստել նոր ղեկավարութիւն մը, որ ի վիճակի ըլլայ առաջնորդելու եւ լեցնելու հայ կեանքը այնպիսի ուղղութիւններով, գործունէութիւններով եւ արժէքներով, որոնք հայ ժողովուրդը յառաջ տանին արդի մարդկային ընկերութեան եւ քաղաքակրթութեան տուեալներու համընթաց եւ միանգամայն զօրացնեն հայակերտութեան շարունակական կենսընթացը Հայ ազգի ինքնօրէն եւ կենսունակ պահպանումին եւ զարգացումին նուիրական Եւ հրամայական պարտաւորութեան ճամբուն վրայ։

Հետեւաթար, այս հատորին բովանդակութիւնն ու նպատակը Դպրեվանքի սահմաններուն մէջ չեն պարփակուիր։ Այնտեղ հարցերը դրուած են Դպրեվանքի առիթով․ բայց արտայայտուած գաղափարները, մտահոգութիւնները, խորհրդածութիւնները, քննադատութիւնները, արժեւորումները, քննադատութիւնները, արժեւորումները, մատնանշումները կ՝անդրանցնին Դպրեվանքի պարունակը։ Անոնք ուղղուած են բոլոր այն հաւատաւոր, նախանձախնդիր եւ յանձնառութեան ապրումով իրենց կեանքը արժեւորող անձերուն, որոնք գիտեն իրենց միտքերը սեւեռել խորազննին եւ տեսլապաշտ հայեացքով հայութեան ներկային եւ ապագային վրայ։ Եւ մանաւանդ հայ երիտասարդ սերունդին։

Դպրեվանքի Յիսնամեակին առիթով ի մի հաւաքուած գրութիւններու այս համադրոյթը Դպրեվանքով շնչող մթնոլորտ մը ունի անշուշտ։ Բայց Դպրեվանքի անմիջական ու մասնակի տարողութենեն անդին անցնելով՝ ան ամեն մէկ գիտակից եւ շահագրգիռ հայու համար մարտահրաւէր մըն է (challenge) լրջօրէն եւ հետեւողականօրէն խորհելու հանգուցային եւ որոշադրիչ նկարագիր եւ իմաստ ունեցող այն հարցին մասին, որ մեր գոյատեւման, վերապրումի, մաքառումի, ստեղծագործականութեան եւ յաղթանակի կամքին հետ է առընչուած գոյութենականօրէն։

Բնականօրէն, սահուն, հետեւողական, միաշունչ ընթերցումի համար յղացուած եւ հեղինակուած հատոր մը չէ ան։ Զայն թաղկացնող գրութիւնները մասնաւոր ծրագրով ու դասաւորումով, պատճառաբանեալ շարայարութեամբ կեանքի կոչուած կտորներ չեն։ Տարբեր–տարբեր ժամանակներու եւ պարագաներու տակ խօսուած եւ գրուած տողեր են անոնք, որոնց մէջ վստահարար կան npn2 գաղափարներու կրկնութիւններ կամ նմանողութիւններ եւ յարակցութիւններ։ Մեր սպասումն է, որ երթեմն երբեմն ընթերցողները բանան զայն եւ կարդան մէկ երկու կտորներ, խորհրդածեն անոնց րովանդակութծան մասին եւ մանաւանդ խորհին թէ ի՛նչ կրնան ընհլ որ աւելի լոյս, առաւել սեւեռում, յաւելեալ շեշտ ստանայ մարդու պատրաստութեան գործը հայ կեանքին ներկայ մէջ եւ գայիք ժամանակներուն...։

Կը հրաւիրենք զիրենք Դպրեվանքի մուտքի արձանագրութեան թառերուն – «Խորհէ եւ Մտիր» – կարգը շրջելով եւ ըսելով՝

«Մտի'ր եւ Խորհէ…»

# ՏԱՐՕՆԻ ԵՊԻՍԿՈՊՈՍ ՄԿՐՏԻՉ Վ. ԽՐԻՄԵԱՆԻ ՆԱՄԱԿԸ` ՊԻՈՍ Թ. ՊԱՊԻ ՀՐԱՒԷՐԻՆ ԱՌԹԻՒ

Գերապատիւ Սրբալան Տէ՛ր, Գործակից Եղբայր Ի Քրիստոս,

Ձեր եղրայրութենչեւ նամակ մը ստացայ Արժանապատիւ Հայր Մաղաքիոսին ձեռքով։ Նամակին մէջներփակ կար Հռոմի Սրրազան ՔաՀանայապետին Հըրաւիրագիրը։ Երկուքն ալ մեծ ուրախութեամբ կարդացի, լաւ Հասկցայ, և Համաձայն մեր քրիստոնէական պարտականութեան և աչխարհի քաղաքավարական օրէնքներուն աՀա պատասխանը կը գրեմ Ձեզի։

Գերապատիւ Տէր. Դուջ կը յայտնէջ թե այս նամակը ի պաշտօնէ գրելով կը ղրկէջ մեզի, որպէս կամակատարը Ձեր գերագոյն Հեղինակութեան՝ Հռոմի Սրբազան ՔաՀանայապետին, և Համաձայն Պոլիս գտնուող Ձեր Գերերջանիկ Պատրիարջին։ Իսկ մենջ, ձեզի պէս, մեր ձեռջին մէջ չունինջ այդ իրաւունջը ¬՛Հ էջմիածնայ ԸնդՀանուր Հայրապետէն և ո՛չ ալ 4. Պոլսոյ Սրբազան Պատրիարջէն- Հռոմի Սրբազան ՔաՀանայապետին Հրաւէրը ընդունելու կամ չընդունելու։ Հետևաբար, այս պատասխանը պիտի նկատէջ միայն իմ կողմէ, իբրև մեր ազատ սկզբունջը. և ոչ իրը պաշտօնական գիր մը, զոր թեպէտ ջիլ մը Համառուտութեան սաՀմանէն անցուցի բաղդատած ձեր Հակիրճ գրութեան, սակայն մեր ընդարձակ պատասխանը մասամբ աւելի Հրաւիրագրին իմատին և նպատակին կը պատկանի, որով այսջանը առ այժմ թաւ Համարեցէջ. իսկ կէտ առ կէտ պատասխանը կը թողում ուրիչ անգամի։

Մենք վստահ ըլլալով բնաւ չէինք կարծեր Թէ Հռոմի ԱԹոռին Գահակալը Արևելքի եպիսկոպոսներէն ամենուն և առանց խտրականուԹեան հրաւէր ուղղելով բոլորը Վատիկանի ընդարձակագոյն դահլիճը կը հրաւիրէ։ Թէպէտ անչուլտ Հռոմի Եպիսկոպոսապետը ինքն իր կողմէն, հայրական պարտք համարելով, ամէնը առհասարակ կը հրաւիրէ, սակայն ո՞վ չի կրնար ուղիղ կերպով մտածել Թէ այս ձևի հրաւէր մը իւրաքանչիսը ազգային եկեղեցւոյ նախնիքներու կանոններուն և սահմանադրուԹեան օրինագիծէն դուրս է և չեղում։ Ու այս չեղումը պարզ և ակամայ սխալ մը չէ. Հարկաւ Թաքուն նպատակ մը ունի իր մէջ գոր այժմ պատշան չեմ համարեր հոս նչել։

Գրիստոսի առաջեալներուն վիճակուած ամէն մէկ երկիր իր յատուկ առաջեալը ունի և իւրաջանչիւր առաջեալ իր յաջորդը։ Սուրը Պետրոսի յաջորդն է՝ Պիոս Թ., Սուրը Թադէոսի յաջորդն է Տ. Գէորգ Դ.: ԵԹէ Պիոս Թին նպատակն է միայն Հայաստանեայց եկեղեցւոյ և աշխարհին հետ նոր դաշնադիր մը կնջել, այն ատեն կը բաւէր իր հրաւիրագիրը միայն Հայոց Հայրապետին ուղղել։ Դսկ եԹէ ինջ իր և իր կարտինալներուն կորհուրովը միայն յայտարարուԹիւն կը ղրկէ Արևելջի բոլոր եպիսկոպոսներուն գալ տինգերական ժողովի, ո՞վ կը լսէ և կը հաւատայ Թէ սոսկ ձայն մը Հռոմի Հայրապետէն կարող է ի մի բերել Արևելջ, Հիւսիս և Հարաւ, այդ իրար հակառակ համոզուներն ու տարբերուԹիւնները։ Այս երեջ անկիւնի կողմերը այնջան հեռու են Հռոմէն՝ որ Թերևս Գաբրիէլի հանդեսես կարանիսի չկարենայ իր ահաւոր ձայնը հացնել։

Առաքեալներու քարոզուԹենէն ցայսօր Թերևս միայն երեք անգամ տիեզերական ժողով գումարուած է։ ՄիԹէ միայն Հայրապետի մը ձեռնարկուԹեա՞մը եղած են այս ժողովները. ո՛չ բնաւ։ Եկեղեցւոյ պատմուԹիւնը մեզի կ'ըսէ Թէ ի՞նչպէս, և ի՞նչ զօրաւոր ՀեղինակուԹեամբ 318 Հայրապետները Նիկիա Հաւաքուած են։։

Յառաջ բերած այս խօսջերովս կ'ուզեմ ըսել Թէ Պիոս Թ.ի տիեզերական ժողով մը գումարելու Հրաւիրագիրը ո՛չ մէկ ՀեղինակուԹիւն ունի, ջանի ան Սիոնի Վերնատան միուԹենէն բխած չէ՛, այսինջն`գէԹ մի ջանի առաջելական յաջորդներու միախորՀուրդ և միաձայն որոչումէն։

Ուրեմն ինչպէ՞ս կարելի է և ի՞նչ է օրինաւոր ձևը տիեզերական ժողով մը կազմելու: Այդ ինդիրը, եթե Հռոմ բարեհաձի մեզի հարցնել, նոյնիսկ եկեղեցւոյ ամենաողջմիտ եպիսկոպոսներն անգամ այս պատասխանը կու տան –Քրիստոս, Երուսաղէմ, Սիոն Լեռ և Վերնատուն- ահա ասոնք են եկեղեցւոյ միութեան ձշմարիտ խորհրդատուն և միակ կեդրոնը ընդհանուր աչխարհի համատարած Քրիստոնէական չրջանակին։

Ուրեմն, ելնէ իսկապէս, Սուրբ Պետրոսի յաջորդը կը սիրէ եկեղեցւոյ միունիւնը, Թող ան ելլէ Վատիկանի պալատէն, Յունաց ԸնդՀանուր Հայրապետը՝ Պոլսոյ Ֆէնէրի Պատրիարքարանէն, Սուրբ Թադէոսի յաջորդը`էջմիածնի ՎեՀարանէն, մէկդի Թողլով քաղաքական նկատառումները, առաքելական մախաղով և Քրիստոսի խոնարՀունեամբ երնժան Երուսաղէմ, Հաւաքուին աչիսարՀամուտ Տաճարին մէջ, ա՛յն գերեզմանաքարին մօտ, որ Միա՛կ Տիեգերական Եկեղեցւոյ Վէմն ու Անկիւնաքարն է։

Որչա´փ ցանկալի պիտի ըլլար որ այս քարին առաջ ուխտէին ու միանային առաքելական յաջորդները և Հոն խմբագրէին տինդերական ժողովի Հրաւիրագիրը։ Այս մեծ ու Հոգևոր ձեռնարկին կէտը, անչուչտ եԹէ Մեծն Կոստանդիանոսի կամ Թէոդոսի ոգիով է -քանի աչխարհի վեհապետներու կամքն ալ ձուլումի միուԹեան գաղափարով են- այսինքն, Խաչի գաւագանին Հետ սուրբ իշխանուԹեան գաւազանն ևս զուգաձայն հրամայէ, այն ատեն ո՞վ չի Հաւատար Թէ Տինդերական Ժողովի գործը կատարեալ կ՝րլյայ։

Նոյնիսկ եԹէ այնպէս Համարենք որ Պիոս Թ.ի Հրաւիրագիրը մեղի եկած է Երուսաղէմի գերագոյն ՀեղինակուԹենէն, մենք նկատելով մեր խոնարՀ վիճակր միԹէ կարո~ղ ենք երԹալ այդ մեծ Ժողովին։ Ձեզի և բոլոր աշխարՀին քաջ յայտնի է Թէ Հայաստանեայց Եկեղեցին -որուն գլուխը կը Հանդիսանայ Սուրդ Թադէոսի և Գրիգոր Լուսաւորչի յաջորդը` էջմիածնայ ԿաԹողիկոսը, որուն են-Թարկուած են Հայաստանի բոլոր վիճակաւոր եպիսկոպոսները- նոյն ինքնագատ կառավարուԹիւնը՝ ունի, ինչպէս ուրիչ եկեղեցիներ։ Անոնցմէ ո~վ իրաւունք ունի, առանց օրինաւոր Սինոդի, առանց Եկեղեցներ։ Անոնցմէ ո~վ իրաւունջ ունի, առանց օրինաւոր Սինոդի, առանց Եկեղեցնոց ՀամաձայնուԹևան և ՀաւանուԹեան, ինքնագլուխ երԹալ Տիեզերական Ժողովի։ Արդեօջ կարելի~ է իբրև պատգամաւոր ներկայանալ Հոն առանց պաշտօնական իրաւասուԹիւն մր ունենալու Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ Համագումար Ժողովի ատեանէն։ ԵԹէ այսպէս է, ուրեմն պէտք է սպասել և տեսնել Թէ Արարատեան Եկեղեցւոյ Մայրագոյն ատեանը որքան կարևորուԹիւն պիտի տայ Հոոմի Հրաւէրին, անոր կարծիքը ի՞նչ է և ի՞նչ պիտի որոչէ։ Մենք ամա այս որուման և վճիռին ագատակամ Հպատակող պաշտօնեաներ ենք։

Առաւել, մենջ զմեզ նկատելով Սուրբ Աւետարանի նպատակին ազատ աչակերտ մը, նկատելով իբր նոյն սուրբ գիտուԹեամբ ջարոզող եկեղեցւոյ վարդապետ, ու նաև զմեզ նկատելով Հայաստանեայց սուրբ, ուղղափառ, առաջելական և աւանդապաՀ եկեղեցւոյ անձնուէր անդամ, երկու տեսակի գլխաւոր պարտականուԹիւն կը զգանջ մեր Հոգիին մէջ։ Նախ՝ ընդՀանուր եկեղեցւոյ վերաբերող ամէն խնդիր Աւետարանի սուրբ սկզբունջներուն և մեր երանելի սուրբ Հայրերու աւանդած վարդապետուԹեան Հետ Համեմատել, այոն այո, և ոչը՝ ոչ, ընդունիլ կամ չընդունիլ։ Այս մէկը Հաւաստրապէս եկեղեցւոյ բոլոր վարդապետներուն իրաւունջն է ու բաժինը։ Բայց անչուչտ իւրաջանչիւրը իր ընդունած չնորհներուն ձիրքովն ու գիտուԹեան չափովը կարող է վարդապետել, դասել և որոչել։ Երկրորդ, իբրև հարազատ զաւակը այն սուրբ հայրերուն` Գրիգորի, Ներսէսի և Սահակի, որոնք զիս ի Քրիստոս ծնան ու դաստիարակեցին, իմ այս հոգևոր հայրերուն ամենամեծ իրաւունքը` զոր Յիսուս տուաւ Թադէոսի, Թաղէոս` Գրիգորի, Գրիգոր` իր բոլոր յաջորդներուն, այդ իրաւունքը` իբրև քաղաք մը բարձրացած է Մասիսի գագաԹին վրայ։

Այո՛, Հայաստանեայց եկեղեցւոյ քաղաքը բարձր է իր ամէն իրաւունքներովը, անոր Հիմը Հաստատած է Յիսուս՝ Սանդարամետին գլխուն վրայ։ Անոր պարիսպները աղամանդեայ են։ Անոր դուռը բաց է ու ազատ. ով որ մտնէ՝ կ'ընդունի, և ով որ ելլել ուզէ չ'արգիլեր։ Անոր չինուածքին բոլոր քարերը Արտագի դալտի սուրբ նահատակներն են։ Այս քաղաքը անպահապան էէ։ Անոր պարիսպներուն վրայ անքուն կը Հսկեն երկու Առաքեալ և մէկ Հայրապետ. Թաղէոսի ձեռքին մէջ՝ Աւետարան, Բարթեողիմէոսի ձեռքը՝ Տիրամօր կենդանադիր պատկերը, իսկ Գրիդորի ձեռքը՝ Նիկիոյ Սուրբ Ժողովին Հանգանակը։ Ուրեմն Թող ո՛լ ոք փորձէ այս քաղաքը գրաւել կամ տիրապետել։ ի՞նչ կը կարծեն Արևմտեան Եկեղեցիները։ Այս քաղաքին բանալին որո՞ւ յանձնուած է. Աւետարանի ճչմարտութիւնն ու մեր նախնիջներու անսխալական աւանդուԹիւնները ցոյց կու տան Թէ ան յանձնուած է Հայաստանի Առաքեալ՝ Թադէոսի։ Հիմա, տասնևմէկերորդ դարէն ցայսօր աչխարհալուր վէճ մը յարուցուած է Աւետարանի գործակից երկու եղբայրներու՝ Սուրբ Պետրոսի և Թադէոսի միջև. մէկը Աւետարանի խօսքը առնելով կը փաստարանէ Թէ Ցիսուս միայն իրեն տուած է այդ մեծ բանալին, որպէսզի բոլոր ազգերուն դէմ միայն ինք կարողանայ բանալ երկնքի դուռը։ Իսկ միւսը՝ Հազար և մէկ ճչմարիտ վկաներ մէջբերելով կը Հաստատէ թե նոյն մեր Վարդապետը, Յիսուս, իրեն ալ տուած է Պետրոսի բանալիին յար և նման բանալի մը, անոր բանալիին մեծութեամբ, գօրութեամբ և իրաւասութեամբ։ Ան այդ բանալին Երուսաղէմէն առնելով եկած է Հայաստան, ու բացած երկնքի արքայութեան դուռը խաւարի մէջ նստող ու Անահիտ պաչտող մարդոց դէմ։

ԽորՀեցէ'ջ, Գերապայծառ Տէր, լուրջ և զգաստ խօսելով։ Ենէ Սուրը Գետրոսի յաջորդ` Պիոս Թ. Հռոմի Հայրապետը իր Ներկայ Հրաւիրագրով, Տիեզերական Ժողով կազմելով դարձեալ բանալիներու խնդիր պիտի յարուցանէ, ու Նոյն բանալին պիտի պաՀանջէ Սուրբ Թագէոսի յաջորդէն, զայն իր առանձնաչնորՀումը նկատելով, և կամ ալ ըսէ, «տո՛ւր» և կամ «Իմ Հրամանովս բա'ց ու փակէ'», ձշմարիտ կ'ըսեմ, ի զուր և պարապ է գիչերային այս վաստակն ու յոգնունվունը, որով հետև ի վերջոյ իր նախորդին՝ Հկնորս Պետրոսին նման գանգատելով պիտի ըսէ, «Տէ՛ր, զամենայն գիչեր աշխատեցաջ և ոչինչ կալաջ»։ Ենե ինջ կը կարծէ Թէ զօրաւոր է Պետրոս Մաղջոսի ականջը կտրող սուրով, ես կ'ըսեմ առաւել ջաջակորով է Թադէոս՝ Ճշմարտունեան անպարտելի զէնջով։ Բնաւ կարելի պիտի չըլլայ այդ բանալին կորզել անոր ձեռջէն և տանիլ մինչև աշխարհի վերջը։

Հետևաբար ի՞նչ է ճարը որ այս երկու տարանջատ եղրայրները արդարադատօրէն իրարու Հետ Հայտուին։ Ատոր միակ ճարը Պետրոսի ձեռջն է, որ պէտք է մէկդի դնէ իր յամառ սկզբունջը և միլտ բանալիներու խնդիր էՀանէ. Թող Աւետարանի սիրով ՀայտուԹեան ձեռջ երկարէ իր խռովեալ եղթօր՝ Թադէոսի, ուխտէ յանուն Սստուծոյ այլևս բնաւ չարտաբերել այդ անունը` որ Աւետարանի յիլած Անուս և Յիմար անուանելէն աւելի ծանր է. ա՛յն անունը` որ Թադէոսի և իր Հիմնած եկեղեցւոյ դէմ անհուն Թշնամանք է. ա՛յն անունը` որ Խաչեալ Աստուծոյ կողը միսուած սայրասուր գեղարդէն աւելի ուժեղ կը խոցէ Հայաստանի գաւակներու սիրտերը, որոնց անունները Յիսուսի սուրը անունով

digitised by

A.R.A.R.@

կնքուած են և օծուած` երկնքի Հօր որդիներ կոչուելով, ու աւազանի Սրբարանէն սորվելով, մչտամրմունջ այսպէս կ'աղօԹեն. «Հայր մեր, որ յերկինս ես, սուրբ եղիցի անուն քո ի վերայ մեր»։

01 ուրեմն, եԹէ Հռոմի Պետրոսը կը ձայնէ Հայաստանի Թաղէոսին, և պաղատելով եկեղեցւոյ խաղաղուԹիւն և միուԹիւն կ'ուզէ, Թող ույքի գայ ուրեմն և նախ Թող իր նորահնար տոմարին մէջէն ջնջէ իր արձանագրած անհանդուրժելի անունը, երկրորդ` Թող իր եղրօրմէն` Թաղէոսէն, ընաւ չխնդրէ անոր իրաւունքներուն բանային։

ԱՀա' այս է միակ միջոցը խաղաղուԹեան և միուԹեան, որ անխզելի սիրով Հռոմը կը կապէ Հայաստանին և Պետրոսը Թադէոսի Հետ. մէկ խօսքով, Արևմուտքը` Արևելքին Հետ։ ԱՀա Տիեզերական ժողովին կատարումն ու վախմանը, որ առանց Հռոմ երԹալու կը վերջանայ։

Այս բարեդէպ օրուան սրտի բոլոր զօրուԹեամբը ցանկացող, իբրև «Նոր Մեսիայի գալստեան»։

> Մ. Վ. ԽՐԻՄԵԱՆ Եպիսկոպոս Տարօնոյ

Առաջնորդարան Հայոց Կարնոյ

1869 Յունուար 18

# ԱՊԵՐԱԽՏՈՒԹԻՒՆ

Ապերախտութիւն...

Դու՝ երախտիքի անխախտ թշնամի, Դու՝ սատանայի սիրած յատկութիւն... Գթութիւն հայցող խղձուկ հայեացքով Շատերի գութն ես շարժում դէպի քեզ, Որ նրանք գթան... Բայց երբ գթում են, Մտքով խորհում ես, փնտռել մէկ առիթ՝ Նրանցից իսկոյն վրէժդ առնել... Քո «որդեգրած» յատկանիշներն են՝ Կեղծաւորութիւնն ու խաբէութիւնը, Կեղծ բարութիւնն ու անգթութիւնը, Ներսից սիրտ շահող մեղմ բարութիւնը, Ներսից՝ թրատող ատելութիւնը... Անդարձ սրտերի դու «քաղաքացի», Ուրիշ տենչ չունես խայթելուց բացի...

### ՄԻՇԱ ՍՎԱՐԵԱՆ

# ԻԳՆԱՏԻՈՍ ԵՊԻՍԿՈՊՈՍԻ ՄԵԿՆՈՒԹԻՒՆ ՂՈՒԿԱՍՈՒ

գլուտ գղ

1. - Շաբաթ օր մը, Յիսուս ձաչի մտաւ Փարիսեցիներուն պետերէն մէկուն տունը. ասոնջ կ՛սպասէին զինջ։ ԱՀա ջրգող մարդ մը կեցած էր Յիսուսի դիմաց։ Թէև տեղ տեղ կը Հիւրասիրէին զինջ, սակայն ոչ կատարեալ սիրով։ Ինչպէս Սիմոն որ կ՛աղաչեր որպէսզի իր Հետ ձաչէ և անոր տան մէջ մեղաւոր կնոջ արտօնեց իր ոտջերուն մօտենալ, գայթակղեցաւ Սիմոն։

Դարձեալ միւս փարիսեցին որ Հրաւիրեց դինք և չմկրտունցաւ, կը տկարանար և որուն յանդիմանեց․ այսպէս պատաՀեցաւ նաև այստեղ։ Բարևկամաբար կը Հրաւիրեն, բայց կ′սպասհն Հակառակութնան պատճառ գտնելու։ ՈրովՀետև մարդը ջրզողեալ էր և գիտէին որ աղջատՆերու և ախտաժէտՆերու Հանդէպ բարեկամեցողուԹիւն ունի, անտես չըրաւ այդ Հիւանդին․ ուրեմն կ/սպասէին։ Օրինակ հրբոր գոսացհալ ձհռջով մարդը բերին բժչկուհլու Համար չաբաթ օր մը, որպէսզի չարախօսեն։ Այլ Նա որ կանխաւ գիտէր անոնց նենգ խորՀուրդՆերը, կը կարկէ անոնց լեզուները։ Ինչպէս այնտեղ, այս պարագային ալ անոնց անդթութեան Համար կ՛ըսէ. - ի՞նչ պէտք է ընել չաբաթ օրը, բարի՞ք դործել թէ չարիթ. Հոդի մը ապրեցնել Թէ կորուսանել: Երբոր անպատասխան Թողուց զանոնթ, ապա ախտացնալին առողջութերւն շնորգեց։ Նոյնն ալ այստեղ կ՛ընկ։ Չկրցան պատասխանել որովգետև երբ վերին իմաստութիւնը խօսի, մարդկային իմաստութիւնը կը խափանուի։ Ապա մարդը կ′աղատէ իր ախտէն։ Այս ընհլու Համար ոչ ժամանակի կարօտացաւ ոչ ալ դեղերու, այլ խօսքով միայն առողջութիւն տուաւ և արձակեց որ մեկնի։ Նախապէս ախտով ծանրացեալ կը դժուարանար մեկնելու։ Փարիսեցիները չկրցան խօսիլ որովՀետև նախապէս Հարցնելով լռեցուց զանոնը։ Թէև լռեցին, բայց Յիսուս, որպէսզի անոնը մտածմամբ ալ ըսելիք մր չունենան, անոնց գործելակերպէն օրինակ կը բերէ ըսելով․ - Ո՞վ փոսը ինկած իր եղը կամ էչը, մեծ ճիգերով չարաթ օրը փոսէն չՀանէր։ Իսկ Յիսուս առանց աչխատելու, միայն խօսջով ₽ժշկեց․ ասոր Համար է որ սաղմոսիՆ մէջ գրուած է ․ ֊ ″ըսաւ և եղաւ․ Հրամայեց և Հաստատուեցաւ՛՛։

7. - Տեսնելով թե ի՞նչպես կոչունջի ժամանակ առաջին տեղերը կը գրառեն, ըսաւ անոնց առակով. - երբոր Հարսանիջի կամ կոչունջի Հրառիրուիս, առաջին տեղը մի բազմիր, թերևս ջեզմե առելի կարևոր անձնառորութիւն մը Հրառիրուած է, ջեզ և զայն Հրառիրողը գալով կրնայ ըսել - տեղդ ասոր տո՛ւր: Այն ատեն դուն ամօթաՀար պիտի երթաս ու գրառես վերջին տեղը: Օգտակար խրատներ կուտայ, ինչպես օրինակ երբ ըսաւ - իրառախոՀ եղիր Հակառակորդիդ Հետ որպեսզի ղերծանիս անկե, մի գուցե դատարան չտանի ջեզ, դատառորն ալ դաՀիշին։

10․ - Երբ Հրաւիրուիս, դնա՛, նստէ վերջին տեղը, որպէսզի քեղ Հրաւիրողը երբ դայ, ըսէ <u> ք</u>եզի, բարեկամ աւելի վեր ա**նցիր։ Այն ատեն բոլոր Հրաւիր**նալներուն առջև պատուրուած պիտի ըլլաս։ ԽոնարՀուԹիւն կը սորվեցնէ ունայնամիտներուն ու փառասէրներուն։ Ամբարտաւանութենէ, ոխակալութենէ, փառասիրութենէ և նախանձէ մղուածները չար են, կը վարակեն Հոգիները։ Թէև ուրիչ յանցանջներ Հոգիներու ապականիչ են, սակայն ջիչ Թէ չատ զգայութիշնները կը Հեշտացնեն։ Իսկ յիշեալները Հոգիներն ալ մարմիններն ալ կը Հաչմեն և ամէնքին ատելի կը դարձնեն։ Նոյն պատձառաւ ալ Տէրը երանի կուտայ Հոգւով աղջատներուն ու Հեզերուն, սգաւորներուն, զի ասոնջ այնպիսի ախտերէն զերծ են և խաղաղ, չատերուն սիրելի և ամէնքէն բարեբանուած։ Իսկ փառասէրները և ամբարտաւանները ամէնքէն ատուած և Աստուծոյ առջև ալ անարդ ու յետին, կրակի ու խաւարի ժառանգաւոր։ Այս խօսքերը քննել պէտք է, որովՀետև սկիզրը ըսաւ թէ առակ է, իսկ այսպես պարզ և յստակ խօսջեր են։ Ուրեմն պետջ է Հասկնալ թե Յիսուս նոյն ինջն է կոչՆատէրը իբրև փնսայ, մազուր և անախտ Հարսանիզի ուրախուԹեան։ Հաւատզի միջոցաւ մեզ Հրաւիրեց ճանապարՀներէն և Հրապարակներէն, առաջեալներու բարձրաձայն ջարողու Թեամբ, խրատելով որ կարևորագոյն տեղը չգրաւենք պարսաւեալներուն նման, այլ մնալ և սպասել որ Հրաւիրողը ձանչնայ մեզ, այն որ անյայտը կը տեսնէ, որպէսզի կոչողին պատուասիրութիւնը փառջով ըլլայ։ Այսպէս խոնարՀները պատուով կը բարձրանան անկապուտ բարձրութեան։ Իսկ անոնը որ կը ջանան իրենց անձերը յարզել տալ, այն աՀեղ ատեանին առջև յետին պիտի ըլլան, կորանալով պիտի ամչնան զի սնոտին փնտռեցին և Աստուածայինները անտեսեցին։

12.- Յիսուս ըսաւ զինք Հրաւիրողին. - "Երբ ձաչ կամ ընթրիք տաս, մի Հրաւիրեր ոչ բարեկամներդ ոչ ալ Հարուստ Հարևաններդ, որպէսզի փոխարէն անոնք ալ քեզ չՀրաւիրեն և Հատուցում ըլլայ քեզի: Այնպէս ինչպէս մեղաւորները մեղաւորներուն փոխ կուտան։ Երբ խնջոյք սարքես, Հրաւիրէ աղքատները, Հաչմանդամները, որոնք չեն կրնար Հատուցանել, այն ատեն երանելի ես, զի Աստուած ունիս պարտապան որ պիտի Հատուցանէ քեղ բազմապատիկ:

15.- Այս խօսջերը լսելով, բազմակաՆներէՆ մէկը ըսաւ Յիսուսի. - "հրաՆի աՆոր որ ձաչ պիտի ուտէ Աստուծոյ արջայութեան մէջ "։ Այս մարդը արդարներուՆ ըլլալիջ Հատուցումը մարմՆակաՆ կը կարծէր։ Ինչպէս Սադուկեցիները երբ Հարցուցին ի յարութեան, անոնցմէ ո՞ր մէկուՆ կինը պիտի ըլլայ։ Նոյնպիսի ցանկութեամբ բռնուած այս մարդը, մարմինը Հեշտացնող կերակուր կարծելով, երանի ըսաւ անոր որ ձաչ պիտի ուտէ Աստուծոյ արջայութեան մէջ։ Յիսուս չի սաստեց,որովՀետև ադիտութեամբ և ոչ թէ չարութեամբ խօսեցաւ։ Առակի միջոցաւ, անոնց երանական կետնջէն դուրս մնալը կը բացատրէ։

ՈրովՀետև գանոնք մարգարէներու և առաջեալներու միջոցաւ Հրաւիրեց բազում խնամակալուԹեամբ. իսկ անոնք ծուլացեալ, աշխարՀի ցանկուԹեամբ կապուած, Հրաւիրողի կոչունքին չ<del>դացին, այլ իւրաքանչիւրը իր մեղքերուն</del> Համաձայն պատճառաբանութիւն մը գտաւ։ Մէկը **ադարակ, միւսը Հինգ հզնհ**րու լուծ մը գնեցի ըսաւ, այսինքն բոլոր Հինգ զգայարանքներով չ**աղախուած կը** մեղա**նչէր։ Ու**բիչ մը տակաւին կանանց սիրով տարուած, ամէն**քն** ալ <mark>չուզեցին անսալ Հրաւէրին։</mark> Տակաւին ուրիչներ չատ չարացան անՀաւատու**նեամբ․ անար**ղանը, վէրբեր, անՀնարին տանջանբներ նոյնիսկ մաՀ պատճառեցին անոնց որոնբ Աստուծոյ արքայութեան ու փառքին Հրաւիրեցին զիրենք։ Յետոյ ի՞նչ։ Անբարկանալի բԽութիւնը կը բարկանայ, կը մերժէ Հրեաները, կը Հրամայէ Հրաւիրել ՀեԹանոսները. արդարութեան ձանապարՀներուն կաղացեալները, Աստուծոյ գիտութեան լոյսէն կուրացեալները, Հայրենի փառաց Ս. Հոգւոյն չնորՀներէն աղջատացեալները, Հրապարակներէն, փողոցներէն, ամբարիչտներու ջաղաջներէն ժողվելով պանոնջ բոլորը։ Հ**հԹանոսները անսացին** Հրաշէրին։ Ինչոշ որ ՀեԹանոսները իրենց անձերը Աստուծոյ <mark>Նուիրեցին, խոտորեալ Յակոբի</mark> տան փոխարէն, Հե**Յանոսներր, աչխար**Հի չորս կողմերէն **գալով լեցուցին** Աստուծոյ արքայուԹիւնը։ Իր Հետ ընԹացող ժողովուրդին նայելով Յիսուս ըսաւ.-

26.- Եթե մէկը ուղէ իՆծի գալ, առանց ատելու իր ծնողջը, կիՆն ու զաւակները, եղբայրներն ու **ջոյրերը նաև իր անձը, չի կրնար իմ աչակերտս ըլլալ։ Ով որ չառներ իր խաչը և չի Հնտևիր իՆծի, չի կրնար իմ աչակերտս ըլլալ։ Չըլլայ որ այսպիսի աչակերտուԹեան Հետևիլ ուզողը ի զուր տեղը մօտենայ։ Ուստի պարզօրէն ըսուածը, նաև առակաւ կը բացատրէ. -**

28.- Ձեզմէ ո<sup>~</sup>վ, երբ ուղէ աչտարակ մը չինել, նաև չի Հաչուեր ծախսերը, տեսնելու Համար թե միջոց ունի<sup>°</sup> զայն գլուխ Հանելու։ Թերևս սկսի չինել և չկարենայ առարտել, տեսնողները պիտի ծաղրեն զինք և պիտի ըսեն. - այս մարդը սկսառ չինել և չկրցառ առարտել։ Այս չինութեան առակին իմաստը, վերջացնել կամ առարտին Հասցնել է, այսինքն աչակներտիլ, այլապես բնառ պետք չէ սկսիլ աչակերտութեան: Եթե մեկը իր անձը ունայնացնելով, խաչը առնելով պիտի չկարենայ կրել զայն, առելի լառ է սկիզրեն առաջին քայլը չառնէ արդարութեան ճանապարհին: Առաջեալներուն և մարդոց պատուերները տարբեր են. մարդիկ աչխարՀավար կեանջով կը կենցաղավարին։ Ով որ առաջինութեան աչտարակ չինել վուզէ, գոյչ պարտի ըլլալ, Հոգին անվնաս պահելու, Հալածանջներու և փորձութիւններու ժամանակ, որպեսզի թերակատար կամօջ և Հոգևոր կրթութեսններու և փորձութիւններու ծաղրին առարկայ չըլլայ։ Փորձութիւններու արկածներէն կ՛զդուչացնէ, ինչպես օրինակ, կը խրատե որ աքաջինութեան տունը Հաստատուն հիման վրայ դրուի որպեսլի անվնաս մնայ, ոչ թե անմտութեամբ խարխուլ և առանց հիմի, որպեսզի սատանայական փորձութեան հողմերուն դիմադրէ։

Այնտեղ, կործանումէ կը զարՀուրեցնէ, այստեղ ալ ծաղրի ու նախատինջի առարկայ ըլլալէ կ′զդուչացնէ։ Նոյն մտադրուԹեամբ, Թէև տարբեր բառերով առակ մը ևս կը պատմէ։

31.- Ո՞ր թհագաւորը երբ պատերազմի երԹայ ուրիչ Թագաւորի մը դէմ, տաս Հազար զինուորներով, նախ նստելով Հաչիւ չըներ Թէ կրնա՞յ ձակատիլ անոր որ իր վրայ կուգայ Հստն Հազարով։ Այս առակն ալ իր բացատրուԹիւնը ունի։ Աչակերտութեան աստիձանները կան, ամէնջը նոյն բարձր աստիձանին չեն կրնար Հասնիլ. ոմանջ կը նաՀատակուին կուսութեամբ, իսկ ուրիչներ անգաւական են։ Անոնջ որոնջ բարձրագոյն աչակերտութեան կը ձգտին, պարտ է որ խորՀին Թէ կարո՞ղ են իրենց մէջ ախտերը մեռցնել. վասնգի զգայարանները իրըև զինուորներ պարտին առձակատիլ սատանայական պատերազմներուն և փորձութիւններուն։

32.- Հակառակ պարադային, մինչ միւս բանակը տակաւին Հեռու է, պատդամաւորներ կը ղրկէ և Հաչտութիւն կը խնդրէ։ Ոչ թե մեր և սատանային միջև խաղաղութիւն կը կնջուի, այլ առակը ուրիչ իմաստ ուՆի։ Երբոր բարձրագոյՆ աչակերտութեաՆ չեՆք կրցած ՀասՆիլ, ընտրենք երկրորդ կարելին, այսինքն, Հաւատացեալներուն կարդին մնանք. ամուսնական կեաՆքիՆ Հաւատարիմ մնալ, անՀնարին պատերազմներէն Հեռու կենալ։ Եթէ չենք կրնար առճակատիլ և պսակներու արժանանալ, սակայն կրնանք կործանումէն փախչիլ և պարկեչտ կենցաղավարութիւն ունենալ որ օտարանալ չի սեպուիր Քրիստոսի աչակերտելէ։ Ապա թե ոչ ինչո՞ւ Պօղոս առաքհալ անոնց որոնց սուրբ կ′անուանէ կը Հրամայէ․- "սիրեցէք Ձեր կիները″ Եփես, 5.25։ Մեծ խորՀուրդ է այս որովՀետև կը պատկերացնէ Յիսուսն ու իր եկեղեցին,5.35։ Անոնը որոնը կարողութիւն չունին Աստուծոյ և մարդոց միջև միջնորդ ըլլալու, բնաւ թող չցանկան այդ պատուին և մեծութեան, անչուշտ վախնալով վտանգէն, այլ թող մնան կարող մէկու մը վերակացուԹեան ներքև։ Ինչպէս որ զօրավար ըլլալու անատակ մէկը, ուրիչներու խնամակալուԹեան ներքև կը մնայ։ Ով որ Հմուտ չէ նաւավար ըլլալու, պէտք է Թողու որ Հմուտ մէկը գործը ստանձնէ որպէսզի ամեՀի ալիքներու ծփանքներէն, նաւր կարենայ խաղաղութեան ափը առաջնորդել։ Այսպէս նաև " ոևէ մէկը որ չի Հրաժարիր իր ինչքերէն, չի կընար ինծի աշակերտիլ." կը ձշմարտուի այս տեսութիւնը Հետևեալ օրինակաւ։

34.- Լաւ է աղը, բայց եթե կորսնցնէ իր Համը, ինչո՞վ զայն նորէն կը Համեմեն։ Իր աշակերտներուն ըսաւ – "դուջ էջ աշխարՀին աղը, որովՀետև ատիկա ամէն տեսակ կերակուր կը Համեմէ՛՛։ Իսկ եթե ինջ անՀամի, ոչ մէկ բանի պիտանացու կրնայ ըլլալ։ Այսպէս ուրեմն այն որ առաջնորդութիւն ստացաւ և ծուլութեամբ անպիտան գտնուեցաւ, Աստուծոյ եկեղեցւոյն Համար պիտանացու չէ բնաւ, վասնզի մարդ ի պատուի էր և ոչ իմացաւ։

Եղեկիէլ մարգարէն այսպիսիները կը նմանցնէ որԹատունկի փայտին, և ատոր ոչ պիտանացու ըլլալը ցոյց կուտայ ըսելով - ի՞նչ է որԹատունկին փայտը որմէ ռևէ անօթ չի չինուիր, ոչ ալ տան պատին Համար ցից կամ անկէ բան մը կախելու Համար գերան. ուրեմն ատոր անպիտանութիւնը կրակով կ՛այրուի. Եզ. 15։ Իսկ մեր Տէրը անպիտաններուն Հատուցումը, ատոնց դուրս իյնալը, անարգուիլն ու ոտարի կոխան ըլլալը կր Հաստատէ։ Աշակերտութեան անարատութեամբ չի Հնտեւողներուն վարձար, գեմնին դատապարտուիլն է։

### Գլուտ ԺԵ

1.- Մաքսաւորներն ու մեղաւորները մօտեցան Յիսուսի զինք լսելու Համար։ Փարևսեցիներն ու դպիրները կը տրտնջէին և կ՛ըսէին. - այս մարդը մեղաւորները կ՛րնդունի և անոնց Հետ կը ճաշէ։

Մարդասիրութեան բազմապատիկ խնամբ ցոյց տուաւ, ուսերուն վրայ վերցուց մարդկային մեղջերը․ ուրիչ առակով դարձեալ կ՛ուսուցանէ։ Ինթղինջ Հովիւ կ՛անուանէ, զմեզ, կորուսեալ ոչխարները գտնելու Համար։ Սակայն ինջն ալ գառն Աստուծոյ էր, վասնգի աշխարՀի մեղջերը բառնալու Համար պիտի պատարագուի, այսինջն զոՀուի։ Դրամի առակր կը պատմէ։

8․- Ռ՞վ է այն կինը որ հթէ ունենայ տասը կտոր արծաթ դրամ և կորսնցնէ անոնցմէ մէկ Հատը, ճրադ չի՞ վառեր, տունը չաւլե՞ր և ուշադրութեամբ չի՞ փնտռեր մինչև որ գտնէ զայն։

Աստուածային սիրոյն ամենախնամ տեսչութիւնը, բազմադիմի առակնհրով կը յայտնէ մարդոց։ Մեղ ոչխար կ՛անուանէ. ամէնջին տէրը ըլլալով, ինջղինջ արարաձական բնութեան կը Հաւասարեցնէ, Հովիւ ըսելով։ Իր անձը կ՛ունայնացնէ, ձառայի կերպարանջ առնելով որպէսզի մեզմով մեզ գտնէ։ Մեզ կը նմանցնէ կորսուած տասը դրամներէն մէկուն, կորսուած պատկերին այցելելու եկաւ, անոր որ սկիզրէն, ամենաբարի արարչէն պայձառ և անապական ստեղծուած էր, արծաթեղէն և պատունալ, յարմար՝ իր պատկերին նմանութեան, զի պատկերին առակով կը զեկուցանէ այս մասին։ Սորված ենջ թե ինը Դոսակարգութիւններ ունին Հրեչտակները. մեր բնութնամբ, այդ տասէն մենջ պակսած ենչ։

ԶԱՒԼՆ ԱՐՔ․ ՉԻՆՉԻՆԵԱՆ

# <u> ጉ</u>ዚሆ የሆን የተለበከ በሆኑ

Գեղանկարչութեամբ և քանդակով, մարդկային միտքն ու գեղեցիկի ճմայքը ստիպած են ճանձարեղ արուեստագէտը` ճնարելու քարէ ու կաւէ, մետաղէ և գոյներէ արտայայտիչ դէմքեր, երեւոյթներ և անձնաւորութիւններ։ Սոյն բացառիկ և կախարդիչ խորաքանդակները կամ ճարթաքանդակները մէկ նպատակ ունին։ Արտայայտել և ճաղորդել անտեսանելին և անըմբռնելին պարզ մաճկանացու մարդկանց։

Մարդկային միտքը, որ ստեղծագործ խորհուրդներու ներաշխարհ մըն է, կամայ ակամայ կը ծննդագործէ գեղարուեստական և Ճարտարապետական կոԹողներ որոնք արտայայտուԹիւններն են խոր զգացումի, և հիացումի։ Յոյներ ու Եգիպտացիներ, Պարսիկներ ու Հնդիկներ յայտնաբերած են իրենց պաշտումը հիացումն ու սքանչացումը մարմարի, ոսկիի, պղինձի և մագաղաԹեայ մատենագրուԹեան արուեստով։

Այս բոլոր հզօր և կայսերապաշտ ազգերուն մէջ, գտնուեցաւ փոքրիկ ցեղ մը, որ ունենալով հանդերձ, Անժամանցելիին բարձրագոյն և նաեւ խորազննին հասկացողուԹիւնն ու ըմբռնումը, չդիմեց մարմարին, ոսկիին կամ պղինձին, բացայայտելու իր պաշտած գերագոյն Աստուածը։ Ան չի նմանցուց իր հաւատքը նիւԹականի որ օր մը պիտի փոշիանայ ու վերադառնայ հողի։ Ան հոգեկա՜ն տարածուԹեան մէջ քանդակեց իր հաւատքն ու պաշտամունքը։

Հրեայ ազգին քանանանե՜րն ու դպիրնե՜րն էին նիւԹապաշտ ազգային առաջնորդները, որոնք նալածեցին նոգիին աչքերով տեսանող մարգարէներն ու աստուածառաք ռանվիրաները։ Մարգարէները և տեսանողները այն նոգիներն էին որոնք մերժելով մարմնականը և անոր ժամանակաւոր մղումները, դարձան նոգեղէն ու ապրեցան աստուածային տարածութեան ներքեւ։

Մարգարէները` իրենց հոգւոյն մէջ այնքա՜ն մեծ և վեհ կը տեսնէին զԱստուած, որ չէին կրնար նմանցնել Ջայն մարմարի կամ մետաղի։ Միակ միջոցը կամ միջնորդութիւնը որ ունէին և կը հաւատային արտայայտելու Գերագոյն էակը, իրենց հաւատքին ու ապրումինարտայայտութիւնը` խօ՜սքն էր ու գիրը։ Անոնք կը հաւատային որ խօսքով ու գիրով պիտի կարենան դաստիարակել ու մարզել սերունդ մը որ մշտնջենապէս պիտի փոխանցէ իրենց հաւատքը և հեռանկարը յաջորդող սերունդներուն։

Հռչակաւոր Յոյն դիմակաւոր դերասաններ կը ներկայանային հանրուԹեան և դիմակներո՜ւ ներքեւ կ′արտայայտէին **ծջմարտուԹիւնը և** իրականուԹիւնը, ծիծաղն ու լացը։ Չարլի Չաբլին` իր ջարժանկարի <sup>եր</sup>եւումներուն մէջ իր դիմագիծերո՛վ կ՛արտայայտէր մարդկային ճովուեր-<sup>գու</sup>Թիւնը և ողբերգուԹիւնը։

Յունական ԹատերգուԹիւնը օգնեց մարդկուԹեան, սակայն մնաց միշտ <sup>դիմ</sup>ակի մը ետին։ ՃշմարտուԹիւնը և իրականուԹիւնը անմերձենալի դարձաւ <sup>Յո</sup>ւնական մեծատաղանդ իմաստասէրներուն, արուեստագէտներուն և <sup>բա</sup>նաստեղծներուն մինչեւ գալուստը Միածնի ՄարդեղուԹեան։

Հրէական ըմբռնումը եւս ունեցաւ իր ԹերուԹիւնը։ Հրեայ կրօնամոլներ, <sup>f</sup>2nւեցան գրական տառին ծայրայեղուԹեամբ։ Փոխանակ պաշտելու գիրին նշանակիչ Տէրը, սկսան պաշտել տառը։ Փոխանակ զԱստուած տեսնելու <sup>մ</sup>ագաղաԹեայ գրականուԹեան մէջ, տեսան իրենց ցեղն ու ազգային <sup>գե</sup>րակայուԹիւնը։ Փոխանակ տեսնելու իրենց Ճանապարհը, լապտերին լոյսով, <sup>դ</sup>իտեցին ու սքանչացան կանԹեղին շինուածքովն ու կանԹեղը շինող <sup>ա</sup>զգային մեծաւորներով։ Իրենց ամենավստահելի և ապահով կարծած տառն <sup>ու</sup> գիրը պատՃառ դարձաւ իրենց կուրուԹեան և ձախորդուԹեան, ի վերջոյ <sup>խա</sup>չեցին Ջայն՝ Որուն յայտնուԹեան և վկայուԹեան համար գրուած ու կ<sup>ան</sup>գնած էր իրենց կոԹողական մատենագրուԹիւնը։

Մարդկութեան այսպիսի խաւար աղջամուղջին մեջ փայլեցաւ աստուա-<sup>ծայ</sup>ին Լոյս Յիսուս Քրիստոս։ Բայց ափսոս, որ մարդիկ

"խաւարը Լոյսէն աւելի սիրեցին, որովհետեւ իրենց գործերը չար էին"։

Յիսուսի **համար, համայն աշխարհ Թատերաբեմ մըն էր։** Ան չի <sup>Գործ</sup>ածեց դիմակ կամ գիր։

Ինչո՞ւ։

Որովճետեւ դիմակն ու գիրը կատարած էին իրենց դերերը ու ձախողած։ <sup>Դիմ</sup>ակը այլասերած էր որպէս ճածոյամոլութիւն, իսկ թատերախաղը դարձած <sup>էր</sup> սուսերամարտութիւն։ Մագաղաթը իր գիրով՝ դարձած էր ծածկագրութիւն <sup>և</sup> ծածկաբանութիւն։ Ուստի,

# «Բանը մարմին եղաւ»։

9 βιακια մարդացաւ κι մարմնացաւ κր մեզ՝ մարդկութիւնը, աստուա-<sup>ծան</sup>ման դարձնէ։ 9 βιακια Իր աշակերտներուն դասագիրք և քերական չտուաւ։ <sup>Ջ</sup>իրենք անստուգութեան և խաւարի մէջ չի թողուց։ 9 βιακια՝ Իր <sup>ա</sup>շակերտներուն յայտնեց ու վկայեց կենդանի **կեանք** մը, **ապրում** մը և <sup>«</sup><sup>2</sup> թինակ մը։ 9 հսուս չի տուաւ հաւատամք մը կամ կանտնագրութիւն մը <sup>ան</sup>տնց, ինչպէս Մովսէս տուած էր Տասնաբանեայ Օրէնքը իր ժողովուրդին։ <sup>9 հսուս</sup>՝ Իր աշակերտներուն տուաւ սիրոյ շօշափելի յայտնութիւնը որ կանոնի <sup>ներք</sup>եւ չի պարունակուիր, անսպառ ներողամտութիւն, որ սահմանումէ գեր ի <sup>վեր</sup> է, և անծառելի ողորմութիւն որ ըմբռնողութեան համար յաւէտ <sup>ան</sup>իմանալի է։

Յիսուսի երկնաբաշխ պարգեւները ոչ Թէ կը զուար**Ճացնեն մարդը նման** <sup>Յղ</sup>յն բանաստեղծ դերասաններու և կը շփոթեն լսողները ինչպէս Հրեայ **մոլեռանդները, այլ` Յիսուսի պարգեւները և ռղորմութիւնները կը փոխակերպե՜ն մարդկութեան ապրելակերպը։ Ջօրութիւն և բժշկութիւն կը ռոսի Յիսուսի խօսքերէն որ կը բժշկէ հիւանդները և ախտաւորները, ու կը փոխակերպէ մեղաւորները սրբութեան ու մաքրակենցաղ ապրումի։** 

Մի΄ փնտռէք Յիսուսի դէմքը բառի մը կամ տառի մը մէջ։ Խօսքի ու գիրի ետին պաճուած *իմաստի*՜ն մէջ է Ան։ Եկեղեցիի մը զանգակին անբարբառ ղօղանջը աւելի կը խօսի երբեմն, քան Թէ կղերին ճրաւէրը իր ժողովուրդին։ Ջանգակի մը ղօղանջը աւելի ճիւրընկալ է, առանց խօսքի, քան Թէ քարոզիչին ճռետորուԹիւնը։ Սրինգի երաժշտական մեղեդին մարդարարածը աւելի կը ներշնչէ, կը մղէ ապաշխարանքի և կը մօտեցնէ զայն աստուածային ՆերկայուԹեան, քան Թէ շատ մը նախադասուԹիւններ որոնց իմաստը անճասկնալի կը մնայ։

Նոյնպէս է նաեւ Յիսուսի Դէմքը և Անոր աստուածայայտնիչ նայուածքը։ Փնտռե՜նք Յիսուսը և ուսումնասիրենք Անոր կենսանորոգ խօսքերը Աւետարաններու անմար լոյսին մէջ, սակայն, աւելի ջանանք գտնել և տեսնել Յիսուսի Դէմքն ու ողորմագին նայուածքը Անոր դիւրահաղորդ Անձնաւորութեան մէջ աղօթքով։ Որուն հպումին մէջ կայ ներում և բժշկութիւն։ Անխօս արցունք մը, սրտաշարժ հառաչանք մը և հմայագեղ ժպիտ մը շատ աւելի անկարելի գործեր իրագործած են, քան հազարաւոր հրամաններ և պատուէրներ։ Ձեմ ուզեր թողուլ այն տպաւորութիւնը, թէ խօսքը արժէք չ՛ունի, այլ՝ խօսքը կարժէքաւորուի վերոյիշեալ աստուածամեղեդի ապրո՛ւմ թռթոացումներու ընկերակցութեամբ։

Յիսուս՝ ոչ Թէ կը դպչի մարդոց Իր բուժիչ Աջովը միայն, այլ՝ նաեւ Իր ՃառագայԹող նայուածքովը, և յուզիչ լացովը Ղազարոսի գերեզմանին։

Կուզե<sup>•</sup>ս ստանալ զգալի հպումն Յիսուսի, վար առ քու դիմակդ, քու վէս ինքնուԹիւնդ։ Այն Ինչ որ կը ներկայացնես աշխարհի, որպէս Թէ *դուն ինքդ* ես, լաւ գիտես որ այդ քու երեւոյԹդ, միակ դիմակդ է, որուն ետին դուն ինքդ ուրիջ անձ մըն ես։ Ապաշխարէ՛ Յիսուսի ոտքերուն առջեւ նման Չա՞քէոսի կամ Մարիամ ՄագԹաղէնացիի։ Նայէ վե՛ր Յիսուսի աչքերուն։ Տե՛ս Անոր նայուածքին սիրավառ ջնորհը, կարեկցուԹիւնը և սէրը որպէս ԹողուԹիւն ու մեղքերու ներում որ դէպի քեզ կը հոսի։ Տե՛ս Յիսուսի բիբերուն սիրոյ կայծը, Թոյլ տուր որ քու հայեացքդ ալ դպչի Անոր նայուածքին որ կարենաս բաժնեկցիլ Անոր խաղաղուԹեա նը։

Υ΄Λιζιδ<sup>\*</sup>u ցոլացնել Յիυուսի դէմքը քու կեանքիդ և ապրումիդ ընթացքին։ Յիսուս քու կեանքի ապրումի՜դ մէջ դասաւորէ։ Յիսուսի դէմքը եթէ կը Ճանչնաս, եթէ տեսած ես, եթէ Իր նայուածքը քու բիբերուդ դպած է, Զինք դիւրաւ պիտի Ճանչնաս, քեզի կարօտ անձերուն մէջ։ Քեզմէ տկարին, քեզմէ աղքատին և քեզմէ աւելի նուաստ կարծուած, կեանքի արկածեալի՜ն մէջ։ Հոն է Յիսուս, Ան կը դիտէ՜ քեզ, կը սպասէ որ օգնե՜ս Իրեն, նման Բարի Սամարացիին և ամոքես կողոպտուածն ու լքուածը։ Կեանքի Ճանապարհին վրայ ոեւէ ինկած վիրաւոր մը վերադարձնես տուն։

Յիսուս, ամէն օր, կը տեսնէ Իր քովէն անօԹի ու ծարաւ անցորդները։ Ան կը տեսնէ նաեւ քեզ ու զիս, ու կը նայի սիրոյ քաղցր ճրաւէրով մը, ու <sup>եր</sup>կարելով կեանքի անճատնում բաժակը, կ'ըսէ քեզի.

*«ԵԹԷ գիտնայի՜ր Աստուծոյ պարգեւը»*--Յով. Դ.11։ <sup>Կ</sup>՛ուզե՞ս վստանիլ և ընկերանալ այս Գալիլեացիին որպէս աջակերտ։ Կուզե՞ս ստանալ կեանքդ առաջնորդող աստղ մը։ Կուզե՞ս որ կեանքդ ըլլայ Ճախրանք մը, տեսի՛լք մը և երաժշտուԹիւն։

Նայէ՜ Յիսուսի Դէմքին և ստացի՜ր **հպո՜ւմն** Անոր նայուածքին։ Թող <sup>ք</sup>ու կեանքդ ներշնչուի անհուն բերկրուԹեամբ Յիսուսի երկնա**ՃաՃանչ** Նայուածքէն։

ԱԼՊԷՌ ՆՈՐԱՏՈՒՆԿԵԱՆ

# ՑԱՒԻՆ ԻՄԱՍՏԸ

Յաճախ հիւանդութիւնները եւ վիշտերը կ'օգնեն, որ տառապողը աւելի մօտենայ Աստուծոյ եւ ապաւինի Անոր հայրախնամ գթութեան։

Մեծ իմացականութիւնները, որոնք սնած են հաւատքով՝ կը խոստովանին երախտագիտութեամբ այս ճշմարտութիւնը։

Միլթըն՝ իր կուրութեան պատճառաւ յստակօրէն տեսաւ հաւատքի խորութիւններուն մէջ Աստուածային այս շնորհը ու երգեց Դրախտ Կորուսեալին մէջ իր հոգեկան մեծ յուզումները։

Մեծն փասքալ՝ մտաւ քրիստոնէութեան մէջ իր հիւանդութեան պատճառով եւ իր հնարած գիւտերով դարձաւ մարդկութեան մեծ բարերարներէն մէկը։

Պեթովէն լսողութիւնը բոլորովին կորսնցնելէ ետք, իր երաժշտութիւնը ընդգրկեց աստուածային տարածութիւնները։

Յոբը՝ ծանրակչիռ կորուստներէ եւ չարչարալից կեանքէ մը ետք, արժանացաւ առաքինութեան երկնապարգեւ դափնեպսակին:

ՎԱՐԴԱՆ Ա. ՔՀՆՅ. ՏԻԻԼԿԷՐԵԱՆ

«Մանրավէպեր» էջ 117

### ՍԱՐՏԱՐԱՊԱՏԵԱՆ ՈԳԻՈՎ

Դարձեալ յարգանքով կը խոնարհինք անթառամ յիշատակին առջեւ մեր ժամանակակից պատմութեան քաջ Վարդաններուն՝ Սարտարապատի գոյամարտի հերոսներուն; ներշնչուելու համար անոնց նուիրումին վսեմութենէն եւ կրկին անգամ վերբերելու իմաստն ու արժէքը պատմական բախտորոշ դէպքի մը, ու տեղի ունեցաւ ութսուն եւ մէկ տարիներ առաջ։

Երբ մեր աչքին առջեւ բերենք Ապրիլեան Եղեռնին եւ անոր յաջորդող երեք տարիներու ընթացքին թուրքին՝ մեր ժողովուրդի մնացորդացը բնաջնջելու եւ Արեւելեան Հայաստանը գրաւելու նիգերը, Եւրոպայի այդպես կոչուած մեր մեծ ապաբարոյ շահադիտութիւնը եւ Դաշնակիցներու րնդուանրապէս Ռայավնաս քաղաքականութիւնը,նորակազմ Սովետական Իշխանութեան բարեկամեցողութեան ընկերացող անգօր միջամտութիւնը՝ ի նպաստ Հայ Դատին, Կովկասի մեր հարեւաններուն անհաւատարմութիւնը եւ նենգամտութիւնը, եւ այդ բոլորին դիմաց մեր ղեկավարութեան դիւրահաւան բարեմտութիւնը եւ քաղաքական ծանրակշիդ իրադարձութեանց առընչութեամբ նիշու กกกวกเปก ທພາກເ անփորձառութիւնը, կ՝ունենանք այդ շրջանի մեր ազգային քաղաքական կեանքին տրտում պատկերը։

Այդ բոլորին ընդմէջէն, որպէս ոգեղինացնող սրտապնդիչ իրականութիւն՝ կ՝անջատուի եչ. մեր հիացումին, յարգանքին եւ հպարտանքին դէմ կը ցցուի փառքը Սարտարապատի Դիլցազնամարտին, որ վերահաստատեց մեր ազգային ինքնայարգանքը, բոցավառեց մեր հայրենասիրութիւնը, եւ անգամ մը եւս փաստեց, որ մենք սպանդանոց տարուող ոչխարներու հօտ մը չենք եւ մեզմէ ամէն մէկը, առանձին եւ միասին՝ գիտէ կռուիլ, ապրիլ եւ ի հարկին մեռնիլ մեր հայրենիքին եւ, ազգային նուիրականութիւններու պաշտպանութեան ի խնդիր:

1917ին, Հոկտեմբերեան Համայնավար Յեղափոխութեան հետեւանքով, Ռուս զօրքը լքեց իր դիրքերը եւ աճապարանքով հեռացաւ Կովկասէն եւ Արեւելեան Հայաստանէն՝ իր ետին քաղաքական եւ ռազմական պարապ մը ձգելով։ Ուծաքամ հայութիւնը անգօր էր այդ լայն տարածութեան տիրանալու։ Օգտուելով այս կացութենէն, թիւրքերը, 1918 Յունուարի կիսուն. խզեցին զինադադարը եւ սկսան դէպի արեւելք յառաջանալ։ Իրենց ծրագիրն էր, կարելի փութով գրաւել Կովկասը եւ իրենց դաշնակից գերմաններէն առաջ հասնիլ Պաքուի նաւթահորերը։ Զօր. Անդրանիկի ուժերը անբաւարար էին կասեցնելու թրքական յառաջխաղացքը, եւ Երգնկան. Էրգրումը, Սարըդամիշը, Պաթումը, Կարսը, իրարու ետեւէ Ալեքսանդրապօլը, անցան ձեռքը թիւրք բանակին որ Մայիսի կիսուն Արարատեան դաշտը հասաւ։

Թրքական զինուորական ուժին վերին հրամանատար՝ Էնվէր փաշան կ'որոշէ նոր եւ ընդհանուր յարձակողականի մը անցնիլ։ Ըստ այս ծրագրին, իր բանակին ձախ թեւը պիտի գրաւէր Թիֆլիսը, կեդրոնի ուժերը պիտի առնէին Արարատեան դաշտը եւ Սեւանի աւազանը, այդ կերպով, վերջնականապէս խեղդելու համար Հայ ժողովուրդը։ Իսկ աջ թեւը՝ պիտի ճեղքէր հայկական գաւառները ու պիտի գրաւէր Պաքուն։ Ալեքսանդրապօլէն դէպի Երեւան շարժող Շեւքի փաշայի ինը հազարնոց բանակը 21 Մայիս 1918ին Արարատեան դաշտ կը մտնէ եւ առանց ընդհարումի կը գրաւէ Սարտարապատ գիլղը եւ կայարանը ու կը պատրաստուի Երեւանի վրայ քալելու եւ կը սկսի հայութեան մահու կենաց պայքարը:

Յիշողութեանս մէջ, անջնջելիօրէն դրոշմուած է Երուսաղէմի Ս. Թարգմանչագ Վարժարանի մէջ Սարտարապատի Հեռոսամարտին մասին պատմութեան դասս։ Ուսուցիչս, վանեցի թունդ հայրենասէր եկեղեցական մը, որ ականատես եղած էր կոուին, բոցաշունչ բառերով մեզի պատմեց առասպելանման պատմութիւնը նակատամարտին։ Կռուի նախօրէին, երբ թրքական հսկայ բանակը դիրք կը բռնէ փոքրիկ հայկական բանակին դէմ, Հայ սպարապետը, կռահելով սպառնացող յուրջ վտանգը. սպայի մը միջոցաւ լուր կը ղրկէ Հայոց Հայրապետին եւ կր խնդրէ որ հեռանայ Էջմիածինէն։ Վշտահար Հայրապետը, ցասումով կը գոչէ. "Ս. Էջմիածինէն մէկ թիզ իսկ չեմ հեռանար։ Եթէ սպամուիմ, կը նախընտրեմ այս սոբատեղիին մէջ նահատակուիլ": Եւ հրահանգ կուտայ որ հնչեցնեն Էջմիածնի զանգակները։ Երեք օր. գիշեր եւ ցերեկ շարունակ, կը հնչեն Հայաստանի բոլոր եկեղեցիներուն զանգակներո։ Կաթողիկոսին անզիջող կեցուածքեն եւ խօսքերեն ազդուած. Ազգային Խորհուրդի նախագահը՝ Երեւանի մէջ խուռն բազմութեան կը բացատրէ ծանրակշիռ կացութիւնը եւ կոչ կ՝ուղղէ բոլորին՝ զէնք առնել ու ճակատ երթալ եւ միանալ բանակին։ Հայ մայր կտրինները կը յանձնէ նախագահին եւ կ՝ըսէ "երեք զաւակ ունիմ, երեքն մը իր երեք ալ կը յանձնեմ քեզի մեր հայրենիքին պաշտպանութեան համար։ Եթէ տասը գաւաև ունեցած ըլլայի, տասն ալ հայրենիքիս պիտի նուիրէի՝՝։

պահուն Հայ danadarah գուատեւման եւ Uin ճակատագրական ինքնապաշտպանութեան բնազդը կը հասնի իր գագաթնակէտին։ Հայրենասիրանան հզօր զգացումէ մը մղուած հայեր, այր եւ կին, ծերունի, չափահաս, երիտասարդ եւ պատանի, եկեղեցական եւ աշխարհական, մտաւորական, շինական եւ բանուող, կուսակցական եւ անկուսակցական, eninpp, ດກາກົກກ. գաղթական, կամաւոր, Հայաստանի զանազան կողմերէն դէպի ռազմանակատ կը վազեն. կը միանան չորս հազարնոց հայկական բանակին եւ կը խտացնեն շարքերը, եւ օգնութեամբո մեո նախնեաց ոգիներուն ու յարալէզներուն. կրանիթեայ ապառաժի մը նման կը կանգնին թշնամիին դէմ ու թոյլ չեն տար որ ան մէկ թիզ իսկ յառաջանալ։ Եւ ապա բոլորը, մէկ սիրտ եւ մէկ մարմին՝ կը յարձակին թշնամիին վրայ որ լեղապատառ կր փախչի ռազմառաշտէն։

Դատմական իրողութիւն է որ Սարտարապատի Ճակատամարտը սկսաւ 22 Մայիսիմ, հրամանատարութեամբ զօո. Դանիէլ Բէկ Փիրումեանին եւ շարունակուեցաւ մինչեւ 26 Մայիս ու աւարտեցաւ Հայ զօրքին եւ ամբողջ հայութեան յաղթանակով։ Շեւքի փաշային բանակը չարաչար պարտուեցաւ եւ ետ դէպի Ալեքսանդրապօլ նահանջեց, ռազմադաշտին վրայ 3500 մեռեալ ձգելով։ 22 Մայիսին կատաղի կռիւներ մղուեցան նաեւ Պաշ Ապարանի մէջ եւ վերջացան թրքական բանակին այդ թեւին ջախջախումով։ 24 – 28 Մայիսին Ղարաքիլիսայի ճակատին վրայ Հայ բանակը երեք օր խափանեց թիւրք բանակին յառաջխաղացքը եւ մեծ կորուստներ պատճառեց անոր՝ նախքան մինչեւ Շուլաւեր (Շահումեան) հասնիլը։ Ահազանգի զանգերը ամենուրեք վերածուեցան յաղթանակի ղօղանջներու։ Սարտարապատի հերոսամարտը դարձաւ հայրենիքի պաշտպանութեան եւ փրկութեան ու ազգային միասնութեան, զոհաբերութեան եւ հայրենասիրութեան խորհրդանիշը։ Մեր արիւնոտ, այլ սակայն հերոսական պատմութեան ամէնէն վսեմ եւ բախտորոշ աքթերէն մին, ուր ինքը, ամբողջ Հայ ժողովուրդը հերոսացաւ։ Եւ վեց դարերու անտերնչութեան շրջանին. Հայ ժողովուրդի մշտարթուն պահապանը՝ Հայաստանեայց Եկեղեցին, իր քաջակորով Գէորգ Ե. Երանաշնորհ Հայրապետով, այս ճգնաժամին ալ օգնութեան հասաւ, ամրապնդեց մեր կամքը, լուսաւորեց մեր ուղին եւ մեզ դէպի յաղթանակ առաջնորդեց:

Ապրող ամէն արարածի կեանքին մէջ.<u>ամէնէն</u> ֆիմնական բնազդը, գոյատեւելու բնազդն է։ Խորունկ համոզումս է որ Հայ ժողովուրդը իր այդ բնազդին առընթեր՝ օժտուած է նաեւ ազգօրէն, հայօրէն ապրելու շատ բացառիկ կամքով մը, որ ամէնէն յուսահատական պայմաններուն մէջ իսկ իրեն ապահոված է իր ապրելու իրաւունքը։ Այլապէս, ինչպես բացատրել հազարամեակներով մեր գոյատեւումը, երբ մեզմէ շատ աւելի բազմաթիւ, հզօր եւ հարուստ ազգեր ընդմիշտ անհետացեր են. մինչդեռ մենք, տակաւին կանք ու կը մնանք։

Սարտարապատի Հերոսամարտը, շրջեց մեր պատմութեան ընթացքը այն պահուն՝ երբ մեր պապենական հողին վերջին մնացորդին կորուստով պիտի դատապարտուէինք անհայրենիք մարդոց հաւաքականութեան վերածուելու։ Եթէ տարած չըլլայինք Սարտարապատի յաղթանակը, եչ մեր հողը խոյս տուած ըլլար մեր ոտքերուն տակէն, ինչպե՞ս պիտի կարենայինք 28 Մայիսին հռչակել՝ վեց դարերու ընդհատումէն ետք Հայ Պետականութեան վերահաստատումը եւ Հայաստանի առաջին Հանրապետութեան հիմնադրումը։ Անոնք որ կը պնդեն թէ Մայիս 28ը թիւրքին նուէրն է մեզի, կ՝անարգեն թափուած սուրբ արիւնը մեր նահատակներուն։ Սարտարապատ եւ Մայիս 28ը, իրարմով ամբողջութիւն մը կը կազմեն եւ կ՝իմաստաւորուին։

Շնորհիւ Սարտարապատի յաղթանակին. վեց դարերու ստրկութենէն ետք, երկու տարիներու ասուպային նշուլումին յաջորդող եօթանասուն տարիներու պատանդութենէն յետոյ, ութը տարիներէ իվեր ունինք մեր ազատ եւ անկախ Հայաստանի երրորդ Հանրապետութիւնը. որ պաշտօնապէս մաս կը կազմէ Միացեալ Ազգերու Կազմակերպութեան՝ համադաս անդամի իրաւունքներով։ Մենք, տէրն ենք մեր հողին եւ մեր նակատագրին եւ աշխարհով մէկ ցրուած հայերս, կը գիտակցինք եւ կը զգանք որ հայրենիք ունինք, անտուն պանդուխտներ չենք այլես։ Եւ այդ հայրենիքը բոլորիս, ամբողջ հայութեան հայրենիքն է մեր հայրենի իշխանութիւնը ընդունի կամ ոչ։

Սարտարապատի ահազանգը, դժբաղ փաբար, այսօր ալ կը հնչէ մեր հայրենիքին ներկայ քաղաքական, տնտեսական, ընկերա-բարոյական գետնի վրայ՝ տարապայման բերումներու հետեւանքով: Հանրապետութեան հիմնադրումի օրերու մեր խանդավառութիւննելուն եւ ակնկալութիւններուն կերտած վարդագոյն պատկերը, այսօր, տժգունած է եւ օտարամուտ բացասական ազդեցութիւններկը թուին աղարտած ըլլալ մեր ցեղային նկարագիրը: Ներկայ ժամանակներու սանձարձակութեան մէջ՝ տարանքատուած խորհրդային իրաւակարգէն՝ ժառանգուած թերութիւններն ու մեղքերը աւելի կատաղիօրէն կը կտցահարեն մեր ազգային բարոյականը եւ աշխատանքի բարոյագիտութիւնը (work ethics): Արդի դարուն առաջին եւ վերջին քառորդին երկու անգամ առիթը ունեցանք տիրանալու մեր անկախութեան։ Արտաքին քաղաքականութեան մէջ ոչ մէկ անհեռատես քայլ եւ մեր ազգային կեանքին մէջ՝ ոչ մէկ պառակտում եւ սայթաքում պէտք է վտանգեն մեր հայրենիքին անկախութիւնը, որուն համար այնքան սուրբ արիւն թափուած է։

Երբ. մեր հայրենաբնակ հարազատները, ահաւոր զրկանքներու տոկալով կը պահեն եւ կը պահպանեն մեր Մայր Հայրենիքը, երբ. Արցախի մէջ հայ կտրիններ իրենց արիւնով կը գրեն մեր պատմութեան նորագոյն դիւցազնութեան էջերը, ամէն հայու նուիրական պարտականութիւնն է զօրակցիլ անոնց եւ հաւատքով ու նուիրումով գործնապէս մասնակցիլ հայրենիքի վերակերտումի աշխատանքին։ Անաչառօրէն քննադատենք վերէն վար բոլոր անոնք, որոնք իրենց անպարկեշտութեամբ, անձնասիրութեամբ եւ ծուլութեամբ կը դաւաճանեն իրենց կոչումին մեր հայրենիքին մէջ, բայց երբեք չզլանանք մեր բարոյական եր նիւթական աջակցութիւնը։ Հայրենի ղեկավարութեան պիտի չպակսի խոնահամտութիւնը եւ բարոյական քաջութիւնը ունկնդրելու մեր հայրենիքին բարօրութիւնը ցանկացող Սփիւոքահայութեան անկեղծ ձայնին։

Ներշնչուած Սարտարապատի հերոսներուն օրինակէն, թող մեր Մայր Հայրենիքը մեզի համար ամէն բանէ վեր՝ գերագոյն նուիրականութիւնը ըլլայ։ Հեռու մեզմէ անձնական կամ հատուածական ամէն զազիր նկատում, վհատութիւն եւ վերապահութիւն մեր հայրենիքին հանդէպ, եւ, անտարբերութիւն, ընկրկում, ուրացում մեր ազգային կեանքին մէջ։

Մեր կեանքին ամէնէն ազնիւ եւ վսեմ հաւաքական աշխատանքը կատարած պիտի ըլլանք եթէ Սփիւռքի մէջ ամենուրեք՝ լծուինք հայապահպանումի եւ հայրենապահպանումի կենսական, գործին: Հետեւինք Գէորգ Ե. Հայրապետի օրինակին, մենք ալ ամէն տեղ եւ ամէն առիթով յայտարարենք. ՝՝մէկ թիզ չենք զիջիր մեր հայկականութենէն՝՝։

Փառք եւ պատիւ Սարտարապատի յաղթանակը կերտած մեր հերոսներուն։

Թող մեր ազգին կեանքին մէջ, բոլոր ահազանգները միշտ վերածուին Սարտարապատեան յաղթական ղօղանջներու։

ԿԱՐՊԻՍ ԵՍԱՅԵԱՆ

# ՍՓԻՒՌՔԻ ՎԱՐԺԱՐԱՆՆԵՐՈՒ ԱՉԳԱՅԻՆ ԿՐԹՈՒԹԻՒՆԸ Եւ ԱՉԳԱՅԻՆ ԱՆԿԱԽ ՊԵՏԱԿԱՆՈՒԹԵԱՆ ԻՐԱԿԱՆՈՒԹԻՒՆԸ\*

### Համառօտ ընդհանուր ակնարկ

ԱմերիկաՀայ վարժարանը գոյուԹիւն ունի 1964էն ի վեր, երբ Քալիֆորնիոյ մէջ, Հովիտի «ՖերաՀեան» Ազգային Վարժարանը սկսաւ ընդունիլ առաջին աչակերտները։ Յաջորդ տարիներուն դպրոցներու Թիւը բազմացաւ՝ զգալիօրէն աձող Հայ աչակերտներուն ազգային կարիքները Հոգալու Համար։

Եթե ազգային մտաՀոգութիւնները սկզբնական տարիներուն կը Հանդիսանային Հիմնական խթանը վարժարաններու Հիմնադրութեան, կարելի չէ նաեւ անտեսել իրողութիւնը Հայ դպրոցին ընձեռած ընկերային առումով ապաՀով միջավայրին, որ իր կարեւոր ազդեցութիւնը ունեցաւ ծնողներու իրենց զաւակները Հայկական վարժարան ուղարկելու որոչումին վրայ։ Այդ երկրորդական ազդակը, որքան ալ ունենար իր դրական ազդեցութիւնը, բարեբախտաբար չէր Հանդիսանար էական տարբերութիւնը Հայկական եւ Հանրային դպրոցներու միջեւ։

Հայ դպրոցին գոյութեան պատճառը առաջին իսկ օրէն՝ գայն Հիմնողներու մտքին ու ծրագրային աչխատանքներուն մէջ, միայն մէկն էր՝ Միացեալ ՆաՀանգներու մէջ աձող սերունդներուն ջամբել ազգային կրթութիւն՝ Հայոց Լեզուի, Գրականութեան ու Պատմութեան ձամբով ապաՀովելու Համար ազգային դիմագիծը նոր սերունդներուն։

Այդ ուղղութեամբ նիւթական միջոցները ոչ միայն չիննայուեցան, այլեւ գրեթե ոչինչէն ստեղծուեցան, անգամ մը եւս Հաստատելու զոՀողութեան ոգին նախաձեռնող ղեկավար մարմիններուն եւ ժողովուրդին ընդՀանրապէս։

՝ ԵրեսուՆըՀինգ տարիներու Հեռաւորութենէն դիտած, երբ փորձ կ՚ըլլայ արժեւորելու սկզբնական տարիներու ակնկալութխւնները, ՀեռաՀայեաց նպատակները եւ գործնական իրագործումները, արդիւնքը խառն է։

Հայ վարժարանները բաւականաչափ յաջողած են Հայ աչակերտի Համալսարան ընդունուելու կրթական ծրագիրներուն իրագործման մէջ։ Ցաջողութեան նոյն տարողութիւնը սակայն չենք տեսներ Հայոց Լեզուի ու Պատմութեան ընկալումին մէջ, թէեւ կարելի չէ կասկածի տակ առնել 35 տարուան չրջանաւարտներու ազգային ոգին։ Ամբողջութեամբ վարժարաններու թերացումին կարելի չէ վերագրել այս արդիւնքը, որուն գոյառման Համար աչակերտութեան ծնողները պէտք է ստանձնեն պատասխանատուութեան նչանակալից մէկ բաժին։

Իրական պատկերը այս ըլլալով մէկտեղ, յառաջիկայ տարիները կը ներկայացնեն առինը քննարկնլու գոյութիւն ունեցող նուաձումները եւ ըստ այնմ սրբագրութիւններ կատարելոչ, որպէսզի կարելի ըլլայ ճչգրտումներ մտցնել Հայ վարժարաններու առաջելութեան իրականացնան գործընթացին վրայ՝ Հիմնական մօտեցումը կամ որոչումը ըլլալով այն պնդումը, Թէ առանց Հայոց լեզուին տիրապետելու կարելի չէ ապաՀովել Հայ սերունդներու ազգային դիմագծուԹիւնը։ Այս առաջելուԹիւնը նկատի կ՚առնուի եւ անոր գործընԹացին ձչդումները կը կատարուին անկախ Հայ պետականուԹեան իրականուԹեան ընդՀանուր Հեռապատկերին մէջ։ Այսպիսով՝ Հայոց անկախ պետականուԹեան պատասխանատուուԹեան կ՚անցնի Հայոց լեզուի, գրականուԹեան ու պատմուԹեան վ≾ռորոչ դերին բիւրեղացումը՝ սաՀմանելով անոր առանցջային ազդեցուԹիւնը Հայրենիջ-Սփիւռջ փոխ-յարաբերուԹեանց ամրակայման վրայ։

### Ներածական

կ՝ուղեմ անդրադառնալ երեւոյթի մը, որ աւելի չեչտուած է Միացեալ ՆաՀանգներու արեւելեան ափերուն, ուր մեր գաղութները աւելի Հին են եւ Համարկումը տեղական ընկերութեան Հետ աւելի յառաջացած։ Հոն եւս եկեղեցին տիրապետող եւ Ժողովուրդին մէջ ամէնէն տարածուն ազգային Հաստատութիւնն է։ Իրը այդպիսին քաջատեղեակ է ժողովրդի մէջ տեղի ունեցող խմորումներէն, կեցուածքներու փոփոխութիւններէն։ Այլ խօսքով՝ եկեղեցին աւելի մօտէն կը Հետեւի մեր ժողովուրդի ազգային բազկերակի կչռոյթին։

Այս երեւոյթին փաստը չօչափելի դարձած է, երբ խօսակցութիւններու ընթացքին յաձախ կը լսենք, թե եկեղեցական արարողութեան լեզուն ոչ միայն պէտք է վերածել այխարՀաբարի, այլեւ՝ ուղղակի Թարդմանել, որովՀետեւ Հաւատացեալը, որ եկեղեցի կ'երթայ ու Հայերէնին Հատ ու անդին տեղեակ չէ, անոր կտուը նախադասութիւններէ Համար աչխարՀաբարն ու դրաբարը նոյն կչիռը ունին՝ երկուքն ալ անՀասկնալի կը մնան։ Հարցը չի վերջանար աշխարհաբարի օգտագործումով, այ այդ երեւոյթը կը Հանդիսանայ առաջին քայլը յաջորդ nι պաՀանջուող փոփոխութեան՝ թէ եկեղեցական լեզուն, յատկապէս Պատարագի խորՀրդակատարութիւնը, պէտք է վերածել անգլերէնի։ Կղերականներէն կը մերժեն ընդունիլ այս երեւոյթը, ոմանը ետյն տյե մերժումը իրականութեւնը չի փոխեր։ Մերժումը պարզապէս կը միտի խօսակիցին յայտնած կասկածներն ու վերապաՀումները փարատելու՝ յաձախ նոյնիսկ ձչմարտութիւնը ծածկելու գնով։ Քարոզներու չ'երթար ակնարկութիւնը, այլ՝ ուղղակիօրէն Պատարազին։ Ունկնդրած եմ արարողութիւններ, որոնգ ընթացքին պատարագիչը ինքն իրեն արտօնած է անգլերէնի թարգմանել Պատարադամատոյցէն Հատուածներ եւ այդպէս գործածել։ Այնպէս կը թուի, թե բրբենին, ններ հայենի որութին, որութին, կը տեսնէ փոփոխութիւնը եւ սկսած է Հարկ եղած միջոցներու դիմել, չկորսնցնելու Համար ժողովուրդը։ Այլ խօսքով՝ եկեղեցին տեղատուութեան մէջ է։ Մեր եկեղեցին վերաՀաս վտանդին տակն է իր էութիւնը - իբրեւ անջակտելի պատուար ազգային ինքնուԹեան – կորսնցնելու եւ վերածուելու որեւէ կրօնական ՀաստատուԹեան։

Հասած ենջ ժամանակաՀատուածի մը, երբ դերերը փոխուած կը Թուին ըլլալ՝ դպրոցը պիտի փրկէ մեր եկեղեցւոյ ազգային դիմագիծը, փոխանակ չարունակելու պատմական աւանդուԹիւնը Հակառակին՝ Թէ եկեղեցին Հովանին է ու պաՀապանը Հայ դպրոցի ազգային դիմագծութեան։ Առաքելութեան մը կարելի շրջափոխումը

Եկեղեցւոյ մէջ սկսած երեւոյթը մղած կ՚երեւի ըլլալ կարդ մը անՀատներու մտածելու Հայ դպրոցի առաջելութեան վերանայման մասին, Հայերէնի Հանդէպ Համատարած անտարբերութենչն տարուած։ Տրամաբանութիւնը այն է, որ եթէ եկեղեցին սկսած է տեղի տալ իր այժմէականութիւնն ու անՀրաժեչտութիւնը պաՀելու Համար, ինչո՞ւ ոչ դպրոցը։ Եւ, ուրեմն, առաջին թիրախը կը Հանդիսանայ Հայերէնը, այս պարադային արեւմտաՀայերէնը։ Այս վերջին Հաստատումը կարեւոր է, որովՀետեւ արեւնլաՀայերէնը տակաւին որդեգիրի դերին մէջ իսկ չէ այդ Պետութեսն է նաստա

Հետեւաբար, կը տրամաբանեն Հայերէնի փոխարինման ջատագովները, եթեէ ժողովուրդը չի Հետաքրքուիր իր լեզուով, որքա∽ն ձիչդ է այդ լեզուին ուսուցման Համար Հսկայական գումարներ ծախսել, երբ զանգուածներու մօտ կարելի է ազգային ոգին աւելի նուազ պիւտձէներով վառ պաՀել, որովՀետեւ օտար լեզուներով արդէն բաւականաչափ թարգմանուած կամ բնագիր Հայկական գրականութիւն գոյութիւն ունի։ Կարելի է անչուչտ ընդունիլ այս մօտեցումը եւ ազգային ընկրկումը արդարացնելու բազմաթիւ պատրուակներ գտնել եւ... իրը արդիւնք նաեւ կորսնցնել մեր ժողովուրդը։

Արդ, անցնելէ առաջ Հայուեկչռի քննարկումին, անՀրաժեչտ է նախ կատարել՝ գնաՀատումը մեր որոչումներուն՝ մեր դպրոցներու Հիմնական առաքելուԹիւնը վերասաՀմանելու ու վերաՀաստատելու առումով։ Ոչ մէկ F լեզուին Հետ խաղայու։ Հակառակ փորձ պէտք րլլայ բոլոր ղժգոՀութիւններուն ու դժուարութիւններուն, Հայերէն լեզուն պէտք է Համապարփակ կերպով ուսուցուի ի Հեճուկս գանգատներուն, որովՀետեւ առանց Հայերէն լեզուի՝ Հայ ժողովուրդ չենք ունենար, այլ կ՚ունենանք լաւագոյն պարագային Հայասէր... օտարներ, գործածած ըլլալու Համար ողբացեալ երաժիչտ Ռուբիկ Գրիզորեանի մէկ պատկերը։ Ուրեմն, մերժելի է, ազգային պատասխանատուուԹենէ չի Թելադրուիր եւ ձախողուԹեան պետը է մատնել որեւէ փորձ, որ Հայ դպրոցի Հայերէնի ուսուցման օձախի առաջելութիւնը կը փորձէ վերատեսութեան ենթարկել՝ արդիականութեան Հետեւելու պատրուակներով։

### Հայոց լեղուի ուսուցման 35ամեայ հաշուեկշիռ

#### Հաստատում մը

Մեր չրջանաւարտ դասարանի աչակերտները այս տարի իրենց տարեկան պտոյտը անցուցին Հայաստանի մէջ ու վերադարձին չտեսայ մէկը, որ արտառոց կերպով քննադատէր կամ դժդոՀէր։ ԸնդՀակառակը, երբ իրենցմէ մէկ քանին կը Հարցաքննուէին *«Լոս Անճելըս Թայմզ»*ի Թղթակցին կողմէ, կարելի չէր աւելի լաւ պատասխան սպասել եւ... Հայաստանի քնութեան մասին աւելի լաւ թեուրիստական ծանուցում կատարել։ Ճիչդ է, բոլորը փափաք չեն յայտնած Հոն փոխադրուելու, բայց

իրենց սէրը նուազ չէ ու իրենց ՀաստատամտուԹիւնը նուազ զօրաւոր չէ անոնցմէ, որոնք կը խօսին Հոն երԹալու եւ աչխատելու երկարատեւ չրջանի Համար՝ Հայրենիքին, իրենց բառերով «մեր երկրին» օգտակար ըլլալու առաջադրանքով։

Այս Հաստատումը կարեւոր է, որպէսզի ոեւէ մէկու մտքին մէջ մեր դպրոցներու աչակերտները իրենց կասկած չប័រយ្យ, βŧ Հատուածի ՀայրենասիրուԹիւնը խումբի կամ զիջելու որեւէ պարտադրանքին տակ չեն։ «ՖերաՀեան»ի մէջ յաջողած ենք, աւելի ձիչդ, մեր պատմութեան ուսուցիչները յաջողած են Հայրենասիրական կրակը արծարծել Հայ աչակերտներուն մէջ։

### Հայերէնի տիրապետումին ակնկալուած չափանիշը

35ամեայ Հաչուեկչիռի արժեւորման ատեն Թերեւս անՀրաժեչտ է որոչել, Թէ ի՞նչ կ՚ակնկալենջ Հայ աչակերտէն, ի՞նչ են պաՀանջները ՀայերէնապիտուԹեան սաՀմաններուն։ Տարրական խօսակցական լեզո՞ւն, Թէ ատկէ բաւական անդին՝ ձչպրիտ պործածուԹիւնը լեզուին, բառամԹերջի ՀարստուԹիւն, պրականուԹեան ու պատմուԹեան որոչ գիտուԹիւն, կարողուԹիւնը՝ գնաՀատելու կարդացուած կտորի մը լեզուական, ոՃային ու գրական ստորոգելիները։ ԱնՀատներ՝ որոնջ կարենան տիրապետել լեզուին ու զայն վարպետօրէն ու ինջնավստաՀ կերպով գործածել։ Այս բոլորն ալ անՀրաժեչտ են, որպէսզի կարելի ըլլայ ապաՀովել Հայերէնի գոյատեւումը, անոր կենսունակուԹիւնն ու ձկունուԹիւնը եւ գիմագրաւելու նոր Հայերէն Համազօր բառեր գտնելու պաՀանջը՝ օրէ-օր բազմացող գիտական նորուԹիւնները բացատրելու կամ Համապատասխան գիտական նոր բառերը գարգացնելու Համար։

### Դիտարկումներ

1.- Հայ վարժարաններէ չրջանաւարտ եղած կամ տակաւին ուսանող Հայ աչակերտներէն ստացուած առաջին, անմիջական տպաւորութիւնը այն է, որ անոնք՝ երբ կը խօսին իրենց անծանօթ կամ իրենցմէ տարեց անՀատներու՝ Հետ, ընդՀանրապես կ'անդիտանան, թե պետք է յոդնակիով դիմեն իրենց խօսակիցին։ Իրենցը անպայման անքաղաքավարութիւն՝ չէ, թեր միտակցանաև այմակիսիրբև կար բւ արսըն դառին չէ ավրաևիս հիւյև, կ'անգիտանայ պարտադիր գանգուածը այդ պարզապէս ստուար նրբութիւնը։ Հետաքրքրականը Հոն է, որ որքան ենթեական Հին չըջանաւարտ է Հայ վարժարանէն, այնքան նուազ է կամ ոչ-յաձախադէպ այդ երեւոյթը։ Թերեւս կարեւոր չնկատուի ըսուածը, բայց կարեւոր է այնքանով, որ կը տանի Հիմնական ախտանչումի մը։ Ցոգնակիի-եզակիի այդ անտեղեակութիւնը աւելի կը չեչտուի, երբ խօսակցութիւնը չարունակուի եւ անՀրաժեչտ դառնան բառերու Հոլովումն ու բայերու խոնարՀումը, որոնդ ընԹացքին՝ երեւան կու զայ կարեւոր չափով քերականական անդիտուԹիւն։ Կրկին նոյնն է երեւոյթը՝ որքան տարիքոտ է խօսող անՀատը, նոյնքան Հազուագիւտ է այդ լեզուական ԹերուԹիւնը անՀատին մօտ։ Այլ խօսքով՝ տարիներու ընթացքին տեղի է ունեցած լեզուական տեղատուութիւն մը, որ կը Հանդիսանայ Հիմնական Հարցը Հայերէնի դասաւանդութեան մեր

վարժարաններէն ներս։ Այս երեւոյթին երբ ակնարկուի, կը պատասխանուի, թե երբ մանուկ մը լեզու ելլէ՝ քերականութենէ չատ բան չի Հասկնար, բայց կը խօսի։ Դիտողութիւնը սրամիտ ըլլալով մէկտեղ, ճիչդ չէ, այլապէս ոչ մէկ լեզուի դասաւանդութիւն պէտք պիտի ըլլար վարժարաններու մէջ։ Միակ «մանուկը», որուն Հանդիպած եմ եւ որ անսայթաք Հայերէն է բարբառած Միսաք Մեծարենցի մէկ քերթուածին մէջ պատկերուած երեխան է, որ կը նկարադրէ թաղման թափօրը կամ արարողութիւնը։ Բայց քանի՞ Հատ Մեծարենց ենք ունեցած։

Պարզուող երեւոյթը կը մատնէ Հիմնական թերացում կամ մակերեսայնութիւն՝ քերականութեան ուսուցման մէջ։ Կարելի չէ յաւակնիլ, թէ Հայերէն կը դասաւանդենք ու մեր աչակերտներէն ձչգրիտ Հայերէնի գործածութիւն պաՀանջել, երբ չենք Հայթայթած կամ լաւ չէ Հայթայթուած անՀրաժեչտ գործիջը, որպէսզի անոնք կարենան լաւ գործածել լեզուն, որուն Համար տուեալ վարժարանները կը յաձախեն։

2.- Յաձախ Հայերէնի պաՀերուն, անխուսափելիօրէն կը ստեղծուին առիԹներ, երբ աչակերտը կը փորձէ բան մը բացատրել, բայց ամէն անգամ որ նեղի մատնուի՝ անմիջապէս կը դիմէ անդլերէնին։ Այս կացութիւնը կը ստեղծուի նաեւ երբեմն չարադրութիւններու ընթերցման ատեն, երբ աչակերտը լանկարծ անդլերէն բառն է, որ կը գործածէ։ Այլ խօսքով՝ աչակերտը արդէն իսկ, իր անդիտակիցին մէջ, կը Թուի կատարած ըլլալ անցումը դէպի անգլերէնը։ Ուսուցիչը կամ ուսուցիչները երբեմն կը որբագրեն, երբեմն իրենք կը դիմեն նոյն միջոցին Հասկցուելու Համար, բայց վերջին Հայուով Հայերէնն է զոՀը։ Ցատկանչականօրէն այս երեւոյթը կր նչմարուի առաջին իսկ դասարանէն ու կը չեչտուի յաջորդող մէկ քանի դասարաններուն մէջ, եւ երբ աչակերտները Հասնին աւելի բարձր դասարաններ, սովորութիւնը արմատացած է արդէն եւ Հայերէնի դասերը վերածուին անգլերէնի կոճղին փաստօրէն կը վրայ Հայերէնի պատուաստումի փորձերուն։ Եւ որովՀետեւ ամէն պատուաստ չէ, որ յաջողութեամբ կընայ ինքն իրմով ծլարձակուիլ, նոյնը կը պատաՀի նաեւ Հայերէնին։ Կենսաբանական օրէնքները անխախտ կը – ជ័រិយប់ ΠĘ' կենսաբանական փորձարկումներու եւ Թէ՛ լեզուական փորձարկումներու Համար։

Չարմանալի իրականութիւն մը երեւան եկաւ, երբ մեր մանկապարտէզի եւ նախակրթարանի Ա.-Դ. կարգերու աչակերտները ելոյթ ունեցան Մայիս 28ի տօնակատարութեան ընթացքին։ Արտասանեցին, երգեցին, Հայերէնով թատերական չարք մը պատկերներ ներկայացուցին եւ ամբողջ տեւողութեան, բացառելով մատի վրայ Համրուող քանի մը երեխաներ, գործածեցին Հրաչալի Հայերէն մը՝ զերծ ամէն կարգի անգլիաբանական չեշտադրումներէ։ Դասարաններու մէջ, դասապաՀերուն, այդ Հարապատութիւնը այդքան գօրաւոր կերպով նչմարելի չէ։

3.- Նկատելի է նաեւ տարբեր սովորուԹիւն մը։ Աչակերտներուն կը տրամադրուի մօտ 20-25 վայրկեան՝ դասարանի մէջ չարադրուԹիւն գրելու Համար։ Երբ դիտել կը տրուի, Թէ ինչպէ∽ս կարելի է աչակերտէն լաւ բան սպասել, երբ անՀրաժեչտ ժամանակը չունի տան մէջ ամփոփուելու եւ պատրաստելու չարադրուԹիւնը։ Արդարացուցիչ պատասխանն է «տան մէջ

digitised by

ծնողները ընդՀանրապէս կը գրեն չարադրութիւնները»։ Անկախ այն իրականութենչն, թե ծնողները գոյութիւն ունին իրենց զաւակներուն օգնելու Համար, նման առիթներով ծնողները պիտի բացատրեն, թե ի՞նչ կը գրեն եւ աչակերտը ուզէ թե չուզէ բան մը պիտի սորվի, նուազագոյնը Հայերէն գրելու մեջենականութիւնը։ Եթե նոյնիսկ ծնող մը օգնէ, ատիկա արգելջ պէտջ չէ ըլլայ Համապատասխան նիչը տալու աչակերտին, որպէսզի ծնողը տեսնէ, թե ի՞նչ կ՚արժէ իր Հայերէնը եւ թերեւս ինջ եւս որոչէ ... ուչադիր ըլլալ ու վերաջաղի ենթարկէ ինջզի՞նջ ու աւելի լաւ սորվի մեր լեզուն։ կարելի չէ ակնկալել, որ աչակերտները գրել սորվին, եթե իրենցմէ չի պաՀանջուիդ անՀրաժեչտ ժամանակը այգ լեզուն սորվելու։

ԵԹէ պիտի ընդունինք տրուող արդարացումը, Թէ տան մէջ գրուած չարադրութիւնը ամպայման չի ցոլացներ աչակերտին ունակութիւնը, Հանգիտօրէն պէտք է նաեւ Հետեւցնել, Թէ աչակերտի մը առած նիչը՝ Հայերէնին մէջ, չի ցոլացներ անոր ՀայերէնագիտուԹիւնը։ Ինչպէ~ս կարելի է բացատրել դերազանցիկ նիչ մր՝ 90էն վեր 100ի վրալ, երբ աչակերտին տիրապետումը՝ Հայերէնին՝ բաւականին՝ սաՀմանափակ է՝ լաւազոյն պարագային։ Կ'ըսուի, թե, տուեալ աչակերտը այդ նիչը կը ստանայ, որովՀետեւ իր ընկերներէն աւելի լաւ կը կատարէ իր պարտականութիւնը։ Անգիտութեան վրայ յենած նուազազոյն Հասարակ յայտարարին տրուած նոր սաՀմանումն է այդ բացատրութիւնը, որովՀետեւ նիչ մը կր տրուի Համաձայն աչակերտի տիրապետումին՝ լեզուին Համապարփակ ստորոգելիներով եւ ոչ թե լեզուին՝ Հայերէնին, տիրապետումը, դիտութեան ստորոգելիները կ'իջեցուին աչակերտներու մակարդակին։ Հոս տրուած նիչերը լաւագոյն պարագային կը Թելադրեն նիչերու սղաձին ուղղակի Համեմատումը աչակերտներու անտեղեակութեան կամ անդիտութեան Հետ։ Տարբեր ձեւով դրուած՝ գոյութիւն ունեցող նիչերն ու Հայերէնի տիրապետումը իրարու Հետ խոտոր կը Համեմատին։

4.– Մինչեւ Հիմա ակնարկուԹիւնները կ՚երԹային վարժարաններէն ներս գոյուԹիւն ունեցող ազդակներուն, ուղղակիօրէն դպրոցի ՎարչուԹեան եւ ուսուցիչներուն։ կայ նաեւ էական գործօն մը, որ Հաւանաբար ամէնէն կարեւոր ազդեցուԹիւնը ունի աչակերտին վրայ։ Իր տունն է այդ ազդեցուԹեան գօտին։

` Ծնողներ՝ կան, որոնց Համար Հայերէնը տաղտուկ մըն է, որ աչակերտը պարտի ամբողջացնել չրջանաւարտ ըլլալու Համար եւ յայտնի չէ, թէ իրենց դրդապատճառը ի՞նչ է, երբ Հայ վարժարան կը դրկեն իրենց զաւակները։ Հայ վարժարաները յստակօրէն ըսած են, թէ Հայ լեզուն ու ազգային պատմութեան գիտակցութերնը անՀրաժեչտաբար կը ջամբուին աչակերտութեան։ Հակառակ այդ յստակ յայտարարութեան, ոմանց Հոգը չէ, որ Հայերէն կը սորվի՞ն թէ ոչ, եւ այդ անլուրջ մօտեցումը յայտնօրէն կ՝արտայայտուի նաեւ տան մէջ աչակերտին ներկայութեան։ կրնանջ երկարօրէն չաղակրատել Հայ լեզուի անՀրաժեչտութեան, անոր ուսուցման ձեւերուն եւայլնի մասին, սակայն Հայ ծնողջն է ու Հայ տունը, ուր Հայերէն պիտի ապրի ու մանաւանգ պիտի պարտադրուի։ Կարելի չէ ակնկալել երեխայէ մը, որ մեր լեզուն գործածէ երբ իր աչջերուն առջեւ իր Հայն ու մայրը կա՛մ չեն խօսիր եւ կամ կ՚արՀամարեն մեր լեզուն։ Ուրեմն՝ այն մարդիկը, որոնջ ատենը մէկ կարիջը կը զգան Հայերէնի դասաւանդութեան մասին պատգամներ տալու կամ ԹելադրուԹիւններ ընելու, Հարկ է որ այդ պատգամները ղրկեն տարբեր Հասցէներով, Հայ վարժարաններուն խնայելու Համար իրենց բանսարկուի խուժանավարական լեզուագարուԹիւնը։

Դիպուկ պատկեր մը ծնողներու ունեցած դերին մասին Թանձրացեալ ձեւով կը լստակացնէ ըսել ուզուածը։ Զբօսանքի մը կը քայէի աչակերտներու մէջէն, երբ ականջիս Հասաւ տաք խօսակցութեան մր արձադանդը։ Աչակերտ մը, մօտ 13–14 տարեկան, լարումէն կարմրած ամբողջութեամբ կիզակէտուած խօսակցութեան դէմքով եւ վրայ, չրջապատէն բոլորովին կտրուած, գրենէ տառացիօրէն եւ առանգ րնդմիջուելու, առանց անգլերէն բառ մ'իսկ գործածելու, չատ մաքուր, սաՀուն, յստակ ... Թրքերէնով կը վիճէր Հաւանաբար իր մօր կամ իրեն մօտիկ անձի մը Հետ։ ՊոլսաՀայ ընտանիքէ կու դար։ Փաստօրէն, այդ Թրքերէնը սորված էր տան մէջ։ Արդ, Հայերէնի ուսուցումը զգալիօրէն կր փոխուի դէպի լաւը, եթե մեր ծնողները զայն գործածելու բծախնդրութիւնը ունենան։ Մեր ջանքերը ի դերեւ կ'ելլեն, եթեէ չունենանք ծնողներու անվերապաՀ ու բոլորանուէր զօրակցուԹիւնն ու աջակցուԹիւնը։

Պատասխանատուութիւն՝ մըն է, որ դպրոց եւ տուն միասնաբար պէտք է վերցնեն, եթե կ՚ուզենք յաջողիլ եւ, նաեւ, եթե մեր Հրապարակային յայտարարութիւններուն ու պաՀանջներուն մէջ անկեղծ ենք։

5.- Յաձախ կը լսենք, թէ դասադիրքերը դրաւիչ կամ Հրապուրիչ չեն աչակերտին Համար։ Այս դիտողութիւնը կարելի է վերապաՀութեամբ արդարացուցիչ պատճառ գոյութիւն ընդունիլ, րայց 15 ունեցող անբաւարարութեան Համար։ Էջադրումները, Էջերու գեղարուեստական ներկայացումը կրնան ակնկալուած գեղեցկուԹիւնը չունենալ, բայց այդ չէ խնդրոյ առարկան։ Ատոնք կարելի է սրբագրել եւ կամ տարբեր դասագրքեր դործածել։ Օրինակ մը։ Ութսունական թուականներուն էր, երբ ձեռջս անցաւ Հ.Բ.Ը.Մ.ի պաչտօնաԹերԹի՝ «Յուչարար»ին մէկ Թիւը, որ Բարեգործականի Հովանաւորութեան տեղեկագրէր ներքեւ գտնուող վարժարաններու վիճակը։ Ուչադրութիւնս դրաւողը «ԴարուՀի Ցակոբեան» վարժարանի մասին գրուած մէկ պարբերուԹիւնն էր, ուր կ'ըսուէր, Թէ այդ վարժարանի չարք մը դասարաններու աչակերտուՀիները չէին Հասկնար կամ դժուարութիւն կ՚ունենային Հասկնալու իրենց Հայոց պատմութեան դասագրջին լեզուն։ Դասազիրջը պատրաստուած էր ողբացեալ Սիմոն Սիմոնեանի ու Օննիկ Սարգիսեանի կողմէ։ Մենք եւս նոյն գիրքը կը գործածէինք 1954-1955 տարեչրջանին եւ մեր ուսուցիչը այդ տարի Օննիկ Սարգիսեանն էր։ Հայագէտներ չէինք այդ օրերուն կամ ատկէ ետք, բայց չեմ յիչեր, թե մեզմէ ռեւէ մէկը կը գանգատէր լեզուն չՀասկնալէն։ Այդ դասագիրքը ո՛չ գունաւոր էր եւ ոչ ալ գեղատիպ սուղ Թուղթի վրայ տպուած, ինչպիսին են ներկայ դասագրջերը, բայց Հայոց պատմութիւն սորվեցանք դրքէն, ինչպէս Նաեւ Հայերէն ընթերցանութեան այդ վարժութիւնը սազմնաւորուեցաւ այդ օրերուն։ Փաստօրէն Հայերէնի դաՀավէժ էջըը ամերիկաՀայ վարժարաններու մենաչնորՀը չէ։

Հայերէնը եւ Հայոց Պատմութիւնը Անկախ Պետականութեան եւ Սփիւռքի Կենսունակ Գոյակցութեան Առանցք

Այնքան ատեն, որ Հայաստանը անկախ ու ազատ չէր, արտերկրի Հայ վարժարանները կը Հանդիսանային ազգային ինքնութիւն ջամբող գլխաւոր կեղըոնները։ Հայ վարժարանն էր Հայ նոր մչակոյթը պահողն ու կենսաւտրողը։ Այդ էական դերը տակաւին կը մնայ եւ յուսանք աւելի եւս կ՚արմատաւորուի, բայց անկախ պետականութեան մը գոյառումը արտերկրի Հայ վարժարանները կը դնէ բոլորովին չնախատեսուած ու նոր կարելիուԹեան առջեւ, նայած ԹԷ Հայրենի պետուԹիւնը որքանով պիտի ստանձնել նախաձեռնութիւնը լեզուական, փորձէ, ջանայ ազգային մչակոյթի ու պատմութեան Համարկումին ինքնուԹեան, Սփիւռջի տարածքին։ Հարցը կը վերաբերի ազգային կրթութեան Համարկուած ծրագրի մը յառաջացման, Հիմնուած մեսրոպեան ուղղագրութեան վրայ։ Արդիւնքը՝ նման մօտեցումի մը, ժամանակի ընթացքին, Հաւանաբար ըլլայ միակտուր ու միացեալ Հայերէն մը, որ գործածական ըլլայ բոլորին Համար։

Ուղղագրութեան մասին եղած ակնարկը ուշադրութիւն գրաւելու կամ տարակարծութիւն ստեղծելու Համար չէ։ Տեղեակ եմ այն դժկամակութենէն, որ կը տիրէ երկրին մէջ նման փոփոխութեան մը դէմ։ Լսած եմ նաեւ կրթական նախկին նախարարին վերագրուած դիպուկ սրամտութիւնը, թէ «... ուղղագրութիւնը փոխելու պարագայում միանգամից կ՚ունենանք անգրագէտ նախագաՀ եւ ժողովուրդ»։

Կայ անչուչտ տնտեսական գործօնը, Թէ աՀագին ծախսի կը կարօտի փոփոխումը։ «Անդրադէտ» ըլլալու առարկուԹեան պատասխանը այն է, Թէ Մանուկ Արեղեանը, Մանանդեանը, Աձառեանը, Մալիասեանցը եւ ուրիչներ մէկ օրէն միւսը «անդրադէտ»ներու չվերածուեցան քսանական Թուականներուն եւ վստաՀ ենք, նաեւ, Թէ այժմու մեր նախարարներն ու անգրագէտներու։ նախագաՀը չեն վերածուիր Տնտեսական դժուարութիւններու պարադային Հոն իրապէս նկատի առնուելիք Հարց կայ, մանաւանդ ներկայ պայմաններուն մէջ։ Այդ ալ կարելի է յաղթաՀարել՝ ուղղագրութեան՝ վերաՀաստատումը կարելի է`սկսիլ`մանկապարտէզէն, երկրի բոլոր վարժարաններու մէջ եւ տարուէ տարի անցնիլ յաջորդ ղասարաններուն եւ տասը-տասնըերկու տարուան ժամանակաչրջանը բաւականաչափ երկար է, որպէսզի փոխանցումը եւ անոր Հետ կապուած ծախսերը ըլլան անզգալի։ Ատկէ անկախ, կարելի է ակնկալել աւանդական մեր կուսակցութիւններեն՝ Հ.Ց.Դ.Էն, Հ.Ռ.Ա.Կ.Էն եւ Ս.Դ.Հ.Կ.Էն, որ իրենդ պաչտօնաԹերԹերու մէջ գործածեն մեսրոպեան ուղղագրուԹիւնը, որովՀետեւ ոչ ոք պիտի արդիլէ անոնց նման քայլ մը եւ պէտք ալ չունին մտաՀոգուելու ընթերցողներու թիւի նուազումէն, եթէ թերթերը դարձնեն Հետաքրքրական, ներկայանալի եւ տեղեկատուուականօրէն՝ Ճոխ այլազան։ Թէեւ ամէն մարդ մէկ օրէն միւսը պիտի չկարենայ տիրել նոր ուղղագրութեան, այդ Հրատարակութիւնները սակայն կ'ունենան բարերար ազդեցութեւն մր զանդուածներո, ինչպէս նաեւ …ՆախագաՀին՝ ու Նախարարին վրալ եւ ոչ ոք զիրենք պիտի ամբաստանէ ... անփառունակ անգիտութեամբ։

ՈւղղագրուԹեան փոփոխումի այս առաջարկը ինքնանպատակ չէ եւ նախադրեալն է լաջորդ առաջարկին։ Հետեւեալն է մտաՀոգութիւնը։ Հայերէնի, Հայոց գրականութեան եւ պատմութեան ուսուցումը ձգուած է վարժարաններու խնամակալ անՀատներու Ъι կամ մարմիններու Դասաւանդուած նիւթերը կը կրեն կողմնակցական Հայեցողութեան։ չեչտաւորում եւ արդիւնքը կ'րլլայ պատմական նոյն դէպքը կամ երբեմն նոյն ներկայացնել տարբեր երանգաւորումներով՝ գրողը նայած գաղափարական Հակումներուն։ Այսօրուան դասաւանդողներու ժամանակաՀատուածը առիթը կ'ընծայէ այս անյետաձգելի սրբագրումը ԳիտուԹիւններու կատարելու։ Ունինք Ակադեմիան՝ Ազգային իր գրականուԹեան, Համապատասխան բաժանմունքներով, լեզուի եւ պատմութեան, որոնք կրնան ծրագրել գործակցութեամբ կամ ներդրումովը արտերկրի Համապատասխան մասնագէտներուն, եւ մչակել ու պատրաստել մանրակրկիտ կրթական ազգային ծրագիրը թէ՛ լեզուի, թէ՛ գրականութեան եւ βĘ պատմութեան՝ առաջին կարդէն մինչեւ աւարտական դասարաններու Համար։ Լեզուի պարագային արտերկրի Համար նկատի ունինք արեւմտաՀայերէնը, իսկ գրականութեան պարագային նկատի պէտք է ունենալ մեր դասականներէն՝ Մեսրոպ Մաչտոցէն սկսեալ մինչեւ արդի ժամանակները եւ այնպէս մը ընել, որ արեւմտահայ ու արեւելահայ գրողները՝ Հաւասար Թիւով եւ Հաւասար կերպով ներկայացուին։ Գալով պատմութեան, Հիմնականին մէջ երկուութիւնները կը սկսին 1890ական Թուականներէն ասդին պատաՀած դէպքերու չուրջ, եւ որովՀետեւ ներկայիս պատմական արխիւները մատչելի են, կարելի է բաւականին առարկայական պատմութիւն մը գրել եւ տալ գալիք սերունդներուն։ Այսպիսի գործընթաց մը բաւականաչափ կը նպաստէ պատրաստուԹեանը սերունդերու, որոնք տեղեակ ըլլան անաղարտ պատմուԹեան, ինչպէս նաեւ Հաւասարակչռուած ու Համապարփակ Հայ գրականութեան։

Թելադրութիւնը աննպատակ ժամավաճառութիւն չէ, անկախ անկէ, որ այս ծրագիրը կը պատրաստէ ժողովուրդ մը, որուն Համար լեզուն, գրականութիւնը եւ պատմութիւնը տարբերակներ չեն նոյն Նիւթերուն, կր պատրաստէ սերունդներ, որոնք երկփեղկուած չեն ըլլար մեր մչակոյթի Հիմնական արդիւնքը ուսուցման պատճառով։ Հաւանարար րլլայ Հետեւեալը, որեւէ ժամանակէ աւելի մեր օրերուն – եւ աւելիով յառաջիկայ տարիներուն – ՀաղորդակցուԹիւնները Հսկայական արադուԹեամբ տեղի կ՚ունենան, արտերկիր-Հայաստան երթեւեկը վերածուած է քանի វ័ព ժամերու Հարցի եւ յաճախակի, չփումները Սփիւռքի անՀատներու եւ Հայրենաբնակներու միջեւ որեւէ ժամանակէ աւելի սերտ են, մօտիկ ու բազմաթիւ եւ անկարելի չէ, որ ի վերջոյ Հայերէնը ինք բարեփոխուի եւ ունենանք մէկ ու միակ Հայերէն մը։ Հարցը Հրամանագիրներով լեզու չէ։ ԱրեւմտաՀայերէնն ստեղծելու մասին TIL. արեւելաՀայերէնը Հայրապետական կոնդակներով առաջ չեկան, իսկ Հիմա անկարելի է որ մեր լեզուները այլափոխման կամ բարեփոխման չենթարկուին։ Հոս է, որ դասական ուղղագրութեան վերաՀաստատումը անՀրաժեչտ կը դառնայ՝ վերջնականօրէն չաղկապելու Համար մեր ժողովուրդին տարասփիւռ ու Հայրենաբնակ Հատուածները։

Արդաջը է այսպիսի ակնկալութիւններ ունենալ պետութենէ մը, որ տնտեսապէս Հազիւ ինքզինք կրնալ Հոդալ։ Արդար ըլլալը արդար է եւ ուչ

digitised by

ալ է։ Այս ակնկալութիւնը գործնականօրէն իրագործելի գործընթաց մրն է՝ իր գործնական եւ դրական արդիւնքներով։ Արդար եւ իրագործելի՝ եթէ պետութիւնը մտաՀոդուած է Սփիւռջի Հայութիւնը պաՀելով ու Սփիւռջի ղեկավարութիւնը պատրաստ է ինքզինք դիմազրաւելու եւ ճչդելու արտերկրի ՀիմնաՀարցերը՝ իրենց կարեւորութեան չարքով։ Պետութեան պարագային, երկքաղաքացիուԹեան Հարց Համար, այս չկալ. կայ ժողովուրդի պաՀպանման ՀիմնաՀարցը, առանց որուն անորոչ է, թե Պետութիւնը որո°ւ պիտի սպասարկէ։

### Եղրափակող համադրում

Վերի դիտարկումները ամբողջացնելու Համար անՀրաժեչտ £ անդրադառնալ Հայերէնը ուսուցանողներուն։ Ուսուցիչներուն։

Անցեալի մեր ուսուցիչները մտաւորական մեծութիւններ էին եւ, ջիչեր բացառելով, իրենց նպաստը ունին սփիւռքաՀայ մչակոյթի կամ արեւմտաՀայ գրականութեան զարգացման մէջ՝ իրենց ստեղծագործական երկերով։ Իւրաքանչիւրը անոնցմէ կը բերէր ոչ միայն Համայնագիտական գիտելիքներ Հայոց լեզուի ու մշակոյթի կամ գեղագիտութեան վերաբերեալ, այլեւ՝ իւրայատուկ ոճ ուսուցանելու եւ նիւթը Հաղորդական ընելու եւ իբրեւ վկայ խօսելու, կենդանացնելու առարկաները։ Մչակոյթի ու գրականութեան վարպետ արՀեստաւորներն էին ու իրենց վարպետութիւնը վարակող Հաղորդականութեամբ մը կը խօսեցնէին մեռած անմաՀները։ Այդ մթնոլորտն էր ու այդ անՀատականութիւնները, որոնք Սփիւռքին տուին մտաւորական սերունդներ։

ԱմերիկաՀայ վարժարանները եթե Հատ ու կենտ գործիչներ տուին, մեր գրականութեան իրենց նպաստը տակաւին արդիւնաւէտ չէ։ Հոս է, որ ներկայ մեր անկախ Պետութիւնը նաեւ կարեւոր դեր ունի կատարելիք եւ Հոս է, որ անՀրաժելտ կը դառնայ մեսրոպեան ուղղագրութիւնը։ Հայաստանէն պիտի դան, պէ՛տք է գան, Հայոց լեզուի ու զրականութեան ուսուցիչները, լեցնելու տակաւ զգացուող պակասը Սփիւռքի մէջ։ Այնքան ատեն, որ ուղղագրութեան Հարցը չէ լուծուած, Հայրենի ուսուցիչներ Հագիւ թե նկատի առնուին Հայերէն դասաւանդելու Համար։ Իսկ Հայրենիքէն եկող ուսուցիչներուն ներկայութիւնը էական է, մանաւանդ եթէ կ'ուղենք զգալիօրէն փոխել Հայերէնի մակարդակը ... չուկայական մրցակցութեան ճամբով, որպէսզի պոյութիւն ունեցող ուսուցիչները իրենք զիրենը չչփոխեն... անփոխարինելի անՀպելիներու Հետ։ Բաղդատականին արդար կամ անարդար բլլալու Հարց չկայ եւ ոչ ալ ոեւէ մէկը վիրաւորելու փորձ. այլ փրականութեան մը Հաստատումը միայն։ Փոխելով ՇաՀնուրի Սուրէնին յայտնի բանաձեւումը, թե «ունեցանք սքանչելի յեղափոխականներ, բայց ոչ յեղափոխութիւն»ը, կը ստացուի Հետեւեալը, թե Հոս՝ Ամերիկայի մէջ ունեցանք սքանչելի ուսուցիչներ, բայց ո՛չ Հայերէն լեզու եւ այդ նախաղասութիւնը կ՚ամփոփէ ըսել ուզուածը։

Եզրափակելու Համար՝ Հայ դպրոցը յաջողեցա<sup>∞</sup>ւ իր առաքելութեան մէջ անցեալ 35ամեակին։

Պատասխանը՝ եթե պիտի Հիմնուի Հայերէն լեզուի տիրապետումին

վրայ, ապա՝ անորոչ է։ Գործածական լեզու մը կայ, բայց Հայերէնին

Վարժարանի

<sup>\*</sup>Ներկայ 27-29h յօդուածր վերամչակուած տարբերակն £. Մայիս ԱմերիկաՀայ Ամենօրեայ Վարժարաններու Համագումարին ներկայացուած ելոլԹին։ Համագումարը կազմակերպած էր Արեւմտեան Ամերիկայի Առաջնորդարանի Ազգային Վարժարաններու Խնամակալ Մարմինը։

Մարզպետ Մարկոսեան Տնօրէն Ազգային «ՖերաՀեան»

Առաջին էական Հարցումն էր, որ կը տրուէր ինծի այդ պաՀուն։ Անակնկալ էր, բայց պատասխանը անակնկալ մը չէր եւ աՀա Հոս իբրեւ վերջաբան. - ՎստաՀաբար պիտի գոլատեւէ, որովՀետեւ չատ գործ կալ ընելիք եւ մանաւանդ չեմ տեսած տակաւին անՀատ մը, որ յուսաՀատած ըլլայ իր

ազգային լինելուԹեան կռիւր մղելէն։ Մինչեւ տասը տարի վստաՀաբար Հայ պիտի մնանք եւ նոյնքան վստաՀաբար մեր վաժարանը պիտի մնալ ազգային ինջնութեան պատնէչին վրայ՝ միչտ Հայերէնով Հաստատելով իր դոյութեան

- Պարոն Տնօրէն, կրնա՞ք ինծի գաղափար մը տալ, Թէ տասը տարի ետք վարժարանը ի՞նչ վիճակի մէջ պիտի ըլլայ։ Մինչեւ այդ ժամկէտը պիտի տոկա^լ տակաւին իբրեւ ազգային վարժարան։

բայց վստաՀօրէն այդ թիւր կ'աճի։ Քանի մը ամիս առաջ կը զրուցէի մեր վարժարանի Հին չրջանաւարտներէն մէկուն Հետ։ Եղած առաջակի մը՝ Հարցումով պատասխանեց.

ամերիկաՀայ բարբառային տարբերակն է լաւագոյն պարագային։ ԵԹէ պիտի ուզենք ազգային ոգիի առկայութիւն մը փնտռել, ապա՝ այդ նպատակին մէջ Հայ վարժարանները յաջողած են եւ տակաւին չատ աւեյին կարելի է իրագործել այդ ուղղութեամբ։ Եթէ պիտի փնտռենք Հայ վարժարաններէ ելած ազգային գործիչներ, անոնք կան, թէեւ թուով քիչ,

իմաստը։

### THE ARMENIAN CHURCH LITURGY AND A PROPOSED PEW BOOK

Dear Fr. Daniel:

Thank you for your memo of last October. After we came back from New Zealand, there was hardly any time for the proper arrangements for a trip to New York. This means that the cost of my presence at the Pew Book project meeting (requiring two nights at the hotel) will be prohibitive — over a thousand dollars. I am sure any contribution I might make to the deliberations will not be worth that amount, in view particularly of the fact that the members of the committee are much better qualified for the task at hand. I decided therefore not to come to this meeting. I do nevertheless have certain comments:

1. The proposed English text is not exactly a translation. It is an adaptation of some sort, although just what it is that our krapar text is being adapted to, is not clear to me. The idea seems to be to make the Badarak "user friendly," which is OK, but such endeavors have limits. It is thus a mistake to think that the English of the translation of the Badarak must, or even can, be *ordinary* English, the English that people speak in the street or around a dinner table, and that therefore polysyllabic words must be avoided. According to this mistaken view, even if a given Armenian word means transgression, for example, we must translate it as "sin," because "sin" is a familiar word while "transgression" is not. A corollary of this misconception is that we must reduce the language of the Badarak to the linguistic competence of ordinary folk, say, high school graduates, rather than get the people to understand the more or less unordinary language of the Badarak.

Now it may be that in the initial stages of the Eucharist everyday language was used. But the terms of that once ordinary language have, in the course of time, acquired meanings (or nuances of meanings) that cannot be disregarded just for the sake of simplicity. We now therefore stand under the necessity of using a somewhat more elaborate, more precise, less ordinary terminology. And the fact is that in an increasingly science-driven world *all* religious language is headed toward unfamiliarity. When was the last time you heard the word "sin" in the course of an ordinary conversation?

It is at any rate a mistake to believe that simplicity of <u>language</u> is the same as simplicity of <u>meaning</u>, and that <u>familiarity with</u> a word implies the <u>understanding</u> of that word. Thus everyone is familiar with the word "sin," but what percentage of the population knows precisely what "sin" truly means? Nor is language enough by itself to make the Eucharist more "attractive." Education is always necessary, as indicated by the "glossary" that you have appended to the material you sent. If some of the words the church has to work with are foreign, unfamiliar or polysyllabic, the job is to see to it that people come to understand them.

The "translation" in question, based on the false premises mentioned above, has innumerable imperfections, including some serious departures from the meaning of the krapar text. A very simple example is the translation of *khaghaghouthyoun amenetsoun* as "peace be with you." The difference in meaning between the two phrases is important, and there are serious reasons why the Greek we follow should not be replaced by the Latin way of thinking. This is not

digitised by

the place to go into these reasons. The bare fact is that had the early celebrants of the Badarak *meant* "peace be with you" they would have *said* "peace be with you." There must be a reason why they said "peace unto all," and our responsibility is not to change the text, but to find and teach that reason. Besides, "peace unto all" is no more difficult, no more complex than "peace be with you." There is even here the moral obligation not to deceive. If the text is presented as a translation, any one congregant has the right to hear in English what the priest or deacon or the congregation is saying in Armenian.

Another simple example of falsification is the translation of *i dzadzoug*, which evidently does not mean "inaudibly." It means what it means, namely "in secret," or perhaps "privately." I suspect the translation of "*i dzadzoug*" as "inaudibly" hides a certain uneasiness or reservation about the celebrant priest praying in secret. But if that is the case, it is up to the College of Bishops to get together and do something about it. The translation of the Badarak is not and should not be an occasion of structural reform or textual modification. [Speaking of textual modification, I inwardly chuckle whenever I see and hear the celebrant priest turn to a congregation composed 51% of women, and say, "... yev arachi tzer hark yev yeghpark ...," when a correction of sorts would simply be to cut out the words hark yev yeghpark.]

The point is that the submitted draft of the translation does not quite respect the sacredness of the krapar text and takes unwarranted liberties. This is why I applaud the Primate's decision to use the Abp. Nersoyan translation, with only stylistic modifications. Nearly all that need be done, as said before, is change the thees and the thous, the hasts and the <u>wasts</u>. Once in a while more substantial changes may be advisable, as when Abp Tiran translates the *hanabazort* of the Lord's Prayer as "perpetual." This is no doubt accurate, but is jarring enough to have to give way to the generally accepted "daily."

The translation of the Badarak is not a matter of mere scholarly competence. It is also a thing of episcopal authority and authorization. Abp. Tiran's translation of it in his capacity both as a scholar and as a bishop is an additional reason, I should think, why it should serve as a standard, and I am glad Abp. Khajag is likewise determined to keep close to our text and thus prevent any tempering with its theological undertones.

2.1 am personally of the opinion that explanatory notes should not appear <u>alongside</u> the text of the Badarak. My reason for thinking this is as follows:

There is a difference between <u>participating</u> in the Divine Liturgy, and being informed <u>about</u> it. As a participant, a congregant is "in" the Liturgy; as one who is being informed about it, he or she is "outside," <u>observing</u> it. These two states of mind may clash. Information about the liturgy may **or may not** reinforce the congregant's religious commitment. It is at any rate distracting. A piece of information to the effect, for example, that a certain vestment is borrowed from, or is at any rate traceable to, ancient Jewish ceremonial attire may distract from its inherent symbolic significance. An information to the effect that a certain segment of the Liturgy is a later addition may throw doubt on its "authenticity." And so on. It is therefore advisable that all information <u>about</u> the Liturgy be given in a longer introduction, or even in a separate pamphlet to be made largely and freely available.

3. Your Introduction is of course a fine essay. It may need a little editing as all writing does. I do have some suggestions, but they are not indispensable, and I will be glad to present them to you if you wish. There is for example the use of the adverb "somehow" in the 'explanation' of how it is that the bread and wine of the Eucharist turn into the Body and Blood of Christ. This seems

unadvisable, inasmuch as 'somehow' has a pejorative connotation in some contexts, as in "he somehow got through." It is probably better to state clearly and boldly the belief of the church <u>without</u> (hurried) attempts at explanations that are not real explanations. The answer to the question, But how is that possible? requires complex metaphysical premises, while remarks like "it is a mystery," or "it is beyond our comprehension" have the effect in our times of "shut up and believe!".which is counterproductive. [Incidentally, if you or Professor Terian know of any scholarly, reasoned essay on the Armenian (monophysite) position on transubstantiation or real presence, please let me know.]

4. The word "please" in the instructions on posture (sit, stand, kneel) is probably out of place. I am also under the impression that being seated during any one segment of the Liturgy is never quite as imperative as standing up during other segments. One may, in other words, choose to stand up during the entire Liturgy, and kneel on occasion. Many people do this in churches where there are no pews (which are a Western, modern, in some ways unwelcome innovation.) One way of avoiding regimentation in the matter of sitting down or standing up would be to explain in the Introduction the reasons why we are supposed to sit down when we sit down, to stand up when we stand up, and kneel down when we do; specify the situations when one or the other of these postures is obligatory (except when one is physically incapacitated;) assign a small symbol to each position; and show those symbols in the margins of the pew book. [As I speak of regimentation I remember the old Armenian church of Worcester. I used to go there every Sunday from New Haven in order to preach the sermon in English. There were two switches on the altar, by the chalice. When the celebrant priest switched on the red light (clearly visible on the front wall to the right of the arch.) everyone stood up; he switched on the green light, everyone sat down. Once I jokingly suggested an amber light for standing up and a red light for kneeling, and to my horror some members of the parish council thought it was a good idea!]

5. I hope the illustrations, as shown, are very, *very* preliminary drafts. In their finished form the illustrations could be simple line drawings, enabling the congregant to make connections between the picture and what is going on around him or her. These drawings should exhibit seriousness and reverence. The drafts of the pictures as they now stand, seem, to me, to have been made for some sort of a comic book.

6. A final question that occurs to me now is this: Will the projected book, as we now have it, serve the purpose we have in mind? May it be too elaborate? What will the congregant be doing at any one time? Read the transliteration? The translation? The private prayers of the celebrant? The instructions of the deacon? What the choir is singing? How easily will a typical, unsophisticated congregant be able to follow what is being said and done, even if an indicator on the wall tells him what page the congregation is at? Is the projected book too loaded for the average American Armenian to be of practical use, to be a "pew book?"

Having read the above, maybe you are glad I am not coming to the meeting, after all!

CC: H.E. Archbishop Khajag Fr Krikor Maksoudian Fr Vahan Hovhanessian Ms Elise Antreassian-Bayizian (I do not have G Kassis' address. You may want to send him a copy.)

digitised by

A.R.A.R.@

149 South Pelham Dr Kettering. OH 45429 Nersoyan@checkov.hm.udayton.edu March 6, 1999

Dear Father Daniel,

This letter has to do with the pew book, but because it is rather theoretical in nature, I will address it to you personally rather than to the committee, with copies only to Archbishop Khajag (I assume the book will be published by his order,) and to Fr. Krikor. My problem (if that's what it is) is with the publication in the pew book of the portions of the Divine Liturgy that are said or done "in secret." You translate *i dzadzoug* as "inaudibly." It seems to me that that is an interpretation, rather than a translation.

In my view the interpretation of *i dzadzoug* as "inaudibly" indicates a significant deviation from the canon (*orenk*) of the ministration of the church. I am myself not entirely certain that I am unhappy with that deviation, but there it is. It seems to me that the unmistakable implication of some prayers having to be said *i dzadzoug* is this: The framers of the Divine Liturgy of the Church of Armenia do not intend that the congregation pray with the celebrant priest, during the celebration, the prayers that he says "in secret." The inclusion of these prayers in the pew book fails to abide by that stipulation. This is the theoretical side of the problem, which also has a practical side: What is the worshiper to do with such prayers while participating in the Liturgy? Is he (or she) to pray *them* and ignore the choir?. Does he, for example, sing the Our Father—or does he turn his attention to the *celebrant's* (concurrent) prayer? And what about the obligation of being attentive to the deacon's biddings? As I had mentioned in my previous letter, it looks like the pew book is creating for the worshiper a two-ring mental circus, and the distraction is surely not less severe when we paint one ring blue, the other black. Is it advisable to turn a pew book into a *textbook* on the Divine Liturgy?

Let me repeat before I go on, that the deviation I mention above may not necessarily be in the wrong direction. But it is good to be fully aware of what it is that we are doing. More often than not, as in this case, tradition is changed unwittingly and it changes in invisibly small increments. This is an obscure thing to say and it needs fleshing out, but let me first make two important remarks:

1. Abp Tiran's book is not a pew book. I do not know whether he would authorize its use as such. It is a visually helpful book for the study of the Divine Liturgy. Let me add that Tiran Srpazan was fully aware, as anyone who knew him might expect, that *i dzadzoug can* sometimes be rendered as "inaudibly." He so translates it when the occasion demands—which means that when he translated it as "in secret" in the case of the prayers in question, he considered "inaudibly" and deliberately rejected it.

2. The classic Armenian "pew book" may be said to be the *Khorhourt Sourp Badaraki* printed in our *Zhamagirk* as its last item. Perhaps it is not altogether an accident that there is no reference there to anything said or done "in secret."

Back to the problem of "inaudibly," and to some of its deeper implications. Needless to say, "in secret" and "inaudibly" cannot be used interchangeably. Of the two, "in secret" is the more comprehensive concept. Thus it makes sense to say, "she is saying it in secret, which is why she is saying it inaudibly," but it makes no sense to say, "she is saying it inaudibly, which is why she is saying it in secret." "In secret" includes "inaudibly," but not vice versa. So why do we incline nevertheless to translate *i dzadzoug* as "inaudibly" when it means "in secret?" Because, I think, we tend to assume that a thing *done* in secret is *itself* necessarily a secret. The thinking then is this: There is nothing really secret about the portions of the Liturgy that the celebrant is instructed to say or do in secret. So why not print and describe them in a pew book for the information and edification of the congregant? But it is a mistake to think that all things done in secret are themselves secrets. Since I want to make this letter as

brief as possible, let me, rather than engage in theoretical elaborations, give a simple example. Consider a married couple. There is nothing secret about what they do in the privacy of their bedroom, but they are required to do it in secret all the same, and there are good reasons to support that requirement. Now this may not be a suitable example under the circumstances, but it forcefully serves our purpose. The point is that, by parity of logic, although there is nothing secret about the prayers of the celebrant, they must be said in secret nevertheless. It follows that a pew book must not advertise them to the congregation *during* the service. They are prayed not just inaudibly, but in secret, which is required 1 think by the logic of the rite.

That is what the informed, saintly framers of our Divine Liturgy are telling us to do. Not to do as they say may well be described as an act of disobedience. Maybe the best that could legitimately be done is print, in blue, a brief (a sentence or two) paraphrase or description of each in-secret portion, at the place of the Divine Liturgy where it occurs.

The question that must now be answered is this: <u>Why are these pravers said in secret</u>? Without an answer to *this* question, the comments made earlier remain hanging in midair.

There are no doubt historical circumstances that "explain" the phenomenon of prayers in secret. When did they begin? Were they said overtly in apostolic times, and *then* in secret? Are there extra religious influences at work here? Does the practice have anything to do, albeit remotely, with the Hebrew Holy of Holies or the Greek iconostasis? I personally do not know the answers to these questions, and have no way of finding out. But at least two comments can safely I think be made, whatever the historical circumstances.

1. We do not have to know the reasons why some instructions are issued by the church in order to be under obligation to follow them, although informed awareness is helpful and good. It also allows healthy criticism and progress.

2. The Armenian (like the Greek or Roman) celebrant priest is obviously not just another participant in the Banquet that is the Eucharist, which is why he is not there in his street clothes or academic gown. He represents Jesus the Christ in a very special way. Some of the confidences the celebrant priest does or ought to share, as it were, with God, cannot even be spoken by an ordinary congregant (e g "...enable me, who have been endued with the grace of this priesthood.") Perhaps a more felicitous translation of *i dzadzoug* is "mystically," which would, if I am not mistaken, be a reversion back to the original source of the phrase, leading to the conclusion that in his "mystical" prayers the celebrant priest is continuously seeking to bring himself ever closer to the very heart of his holy vocation.

Perhaps secrecy, meaning "in-secretness," is of the essence of prayer. Consider Gethsemane. "And he took with him Peter and the two sons of Zebedee and began to be sorrowful and sore troubled. Then saith he unto them, My soul is exceeding sorrowful, even unto death: abide ye here, and watch with me. And he went forward a little, and fell on his face, and prayed."

Jesus' going forward a little is a telling detail. I am under the impression that the celebrant priest's saying his prayers in secret is the equivalent of those one or two steps that our Lord took before he began to pray. He took those steps by way of being away even from Peter and the sons of Zebedee. He prayed in secret. It is interesting to note from our perspective that although *he* prayed *in secret*, we *know* what he prayed.

A general conclusion suggests itself. If we print in the pew book the "in secret" portions of the Badarak in toto, we may be disregarding a theologico/liturgical requirement. Such a disregard could arguably be described as the unintended beginning of a new trend. It could be signaling an unexpressed desire, the desire to open the Badarak up to the worshiping congregation, and make of it a "Supper," true to the Original, *around*, not *behind* "the Table." It is as if we were beginning to require the celebrant priest that he tell and show the congregation what he is doing and saying, turning to the congregation not his back, but his face. We seem to wish that he be not the star performer in a spectacle, but the presiding

co-participant at a love feast. And what is wrong with that? Perhaps nothing. This trend may even be positively good. Yet I must point out one more thing, namely the sheer dramatic effect of some of the segments of the Badarak as we have it. For example, the celebrant's reading (remembering) on his own the story of the Last Supper, and only *then* inviting the faithful, in a loud voice, to "Take, eat..." What is happening here? What is happening is that the congregant is not hearing the saving invitation as part of a story, as in a Western Mass. Taken out of its "story" context, the "Take, eat...," intoned all by itself. is heard as if being said by Jesus himself, coming out of the silent depths of reality, personally present, extending to the world the Invitation that will save it.

I have probably said more than enough about this matter.

The illustration of the cover of the book could be something more imaginative than just a cross—maybe a cross enwrapped in husks of wheat, i e bread (sustenance in the dimension of time) and bunches of grapes, i e wine (joy in the dimension of eternity.) An innovative cover illustration should suggest that the Cross is the means to the end of the Resurrection.

I hope the instructions to stand and/or sit will be given through symbols in the margins. Maybe kneeling during the Prayer of Inclination should be emphasized, inasmuch as the priest in his prayer actually refers to the "body language" of the people: "the form signified by their bodily posture..."

As to the more or less jingoistic custom of standing up during the diptychs when the celebrant priest mentions the name of the reigning catholicos, it began I think no earlier than Vazken I. He used to stand up when his own name was about to be mentioned, and sit down immediately thereafter. Innocent (sheepish?) congregations eventually followed the leader. In the diaspora the procedure came to be used to show fervent allegiance to Etchmiadzin against Antelias, and vice versa. I hope the new pew book will not make a point of inviting the congregation to stand at that juncture.

Finally, I hope something is done to put an end to the subhumanization of the women in the congregation when the priest turns to it and confesses the sins he has committed before only his "fathers and brethren."

Dear Father Daniel, I am sending this letter on to you after our telephone conversation, only as a continuation of our exchange of ideas. If the pew book is published with the in-secret and inaudible prayers in it, the earth will not crack open, nobody will be aware of the doctrinal underpinnings, and I myself will not lose my sleep. Regular churchgoers may be baffled by the complexity of the book the first few times, but they will eventually realize what's what and learn to use it without confusion. But the question persists: What about the good Fathers of our glorious Church? Would they be happy? I wish there were foolproof ways of knowing.

Very cordially yours,

Hagop Nersoyan

cc (for information): Archbishop Khajag Fr Krikor Maksoudian

149 South Pelham Drive Kettering. OH 45429 Nersoyan@checkov.hm.udayton.edu April 28, 1999

Dear Fr Daniel,

Thank you for the last draft that you were kind enough to send to me for my information. I had written to you in my last letter about certain problems connected with the inclusion in the pew book of the in-secret (but not secret) prayers of the celebrant. Your disregard of that letter does not indicate, I hope, that my remarks were below the level of your more urgent or more serious concerns.

Be that as it may, the problem remains: your (or the committee's) inclusion in the pew book of the in-secret prayers of the celebrant seems to me to run counter to the traditional requirement that they be said in secret. This invites the question, What else should the framers of our *badarak* do to get through the thickness of our skulls, to get us to get the point that they do not intend that the congregation pray with the celebrant in certain instances? We, the spiritual dwarfs of this generation, must make an effort to understand their reasons for instructing us as they do, before "correcting" them by way of edifying our congregations as *we* see fit.

The committee's reasoning seems to be that there is nothing secret about any of the celebrant's prayers, so why not open them to the congregation, during the *badarak*, for the congregation's enlightenment? But as I said in my last letter, a prayer does not have to be a secret, in order to be said in secret. I do not have to tell you that there are serious reasons for the "in-secretness," as distinct from the secrecy, of a prayer. Hence the formal placement by an Armenian church on its church pews of a pew book, with the in-secret prayers printed in it in extenso, is anticanonical.

The issue is not one of scholarship. It is a matter of mental muddle: You cannot hand Armenouhi a text, ask her to read it now, and tell her simultaneously that Armen is also reading the same text now—in secret! If Armenouhi is reading the text "with" Armen, and they both know that they are reading it at the same time, then obviously Armen is not reading it in secret. That is why the publication in a pew book of the in-secret prayers of the celebrant amounts to a disregard of the intent of the framers of our badarak. It is a wilful disobedience and an infraction of the law. The fact that no one, or nearly no one of the people who attend the badarak will be aware of what is happening is no reason to hoodwink them into paths that our Forefathers did not want to tread. There surely are important reasons, as I say, why our Fathers instruct us as they do.

The translation of *i dzadzoug* as "inaudibly" (or as "mystically" but without obeying the instruction that the prayers in question be *said* mystically!) is not a matter of language. It is a matter of theology, including the theory of priesthood. I pointed out enough reasons in my last letter why we should be cautious about the inclusion of the in-secret prayers in the pew book. There is also the <u>esthetics</u> of the cooccurrence in our *badarak* of the in-secret prayers of the celebrant and the loud proclamations and songs of the congregation. The covert and overt parts of our Liturgy are indeed beautifully wedded, and anything that threatens to interfere with that exquisite correlation is equivalent to letting a bull gallivant in a china shop. More importantly perhaps, the publication of the in-secret prayers in the pew book *yanks, or threatens to yank, our badarak off its neoplatonistic moorings and places it on an Aristotelian track*, which is a pity. Those of us who know what I am talking about should realize that such a move is a major turn away from the spirit that defines the Oriental churches, including our own. Even the physical shape of our *badarak* within a properly designed Armenian church building shows our ancient metaphysical preferences. This point may need elaboration, but I will not turn this letter into an essay. We know what happens to letters when they are too long. A pew book is not an *instruction* book. It is, or must be, designed to help the congregant *worship*, with body, mind and soul, in the course of the Divine Liturgy. Instruction *prepares for* worship. It *is* not worship. There is a time for instruction and a time for worship. If done simultaneously, these activities will interfere with each other to the detriment of both. We may, for example, ask ourselves, Just what is the usefulness of telling a worshiping man or woman, *during the worship*, just before the Creed, that "this confession of faith was agreed upon by all the churches at the first ecumenical council...," a piece of information which is, incidentally, slightly misleading and not altogether accurate. Come to think of it, I am not aware of any committee asking itself and answering the questions, Do we have a precise profile of the person the pew book is for? Just what is a pew book supposed to achieve? What is the best way of achieving it? Has anyone bothered to ask the people who *use* pew books whether they are satisfied with what they use, and why? This is the age of electronics. Why not use earphones and simultaneous translations, for example? Is *this* a crazy notion? Why?

I am under the impression that the pew book you have been working on has now taken on a life of its own. We are producing it because we have the scholars that can produce it. We are determined to make it the pew book to end all pew books, and we are producing in the process something that is cumbersome, confusing to the typical worshiper, and hence counterproductive. The Canadian diocese recently put out a pew book which, with a few modest adjustments would serve just fine.

There are a number of errors in the text you sent me, most, though perhaps not all, of which are easily detectable by a good proofreader (E.g. Hayr spelled with a hee, instead of a ho; 'was' instead of 'were' in the trisagion.) One error is rather sad: the compromise (if that is what it is) of placing in parentheses the words "fathers and brothers" in the celebrant's confession. What the parentheses are supposed to suggest is perhaps that the phrase "fathers and brothers" is in the original text, but let's not get hung up on it. But parentheses are usually for elucidation. When you say "you," then place "fathers and brothers" in parentheses immediately after it ["and before you (fathers and brothers)..."] you are adding insult to injury by seeming to insist that when the celebrant says "you" he means fathers and brothers and hort mothers and sisters.

One may, I suppose, conjecture that "hark yev yeghpark" comes from times and places where the celebrant addressed among the congregation bishops or abbots, or priests or monks, and had *them* in mind as he was confessing. But that of course is no longer the case, if it ever was, and a proper adjustment is necessary. [We are all creatures of habit. I myself did not wake up to this problem of "fathers and brothers" until a year or two ago, and then I was saddened that no one, no man and no woman, had been bothered by it before.] Whatever its history, the practice strikes one as sexist and it should not be tolerated at the threshold of the 21<sup>st</sup> century. We must either simply delete "hark yev yeghpark," or expand it to "hark yev mark, yeghpark yev kork," which would be the nicer alternative. I don't have to tell you in this connection that for many parish priests the problem does not even arise. They often dispense with the confession altogether, as if that were something peripheral to the rite, a liturgical relic of no present-day value.

Let me repeat, if I may, what I said last time. Not all legal violation is bad. There would be no cultural and moral progress without the breach from time to time of well-established laws, or departure from tradition. The publication of the in-secret portions of the *badarak* in the pew book will not strike many people as a thing of revolutionary dimensions. In fact, it will hardly be noticed, if at all (which is why it may look like I am myself making a mountain out of a molehill.) But if we are proposing to violate a clearly imparted instruction of the framers of our *badarak*, if we are taking a tentative first step toward the westernization of our Divine Liturgy for a westernized Armenian-American community, then we must do it boldly, as the result of mature deliberation. Assuming Archbishop Khajag, in his capacity as the Bishop of the Diocese, has the right to order such a deviation from the norm, and is prepared to exercise that right, he must have pondered the issue, must have been properly advised and ready to face all possible objections. I assume you are an advisor to His Eminence, which is one reason why I am

writing to you.

Nor does any of the above mean that our Liturgy, as now celebrated (even in Armenia,) needs no improvement. There is no doubt that it has got away from the people, and the need to have the congregants involved is urgent. But a complex pew book is probably not a good starting point. We should see to it at any rate that any measures taken do no damage to the specific character and authenticity of our Divine Liturgy.

Withal, the pew book as now almost completed (as I assume it is) is far from useless. We do need a book that updates Tiran Srpazan's translation, explanations and commentaries. But such a book would be for purposes of study, not worship. Khajag Srpazan may want to make it mandatory that all parishes organize groups for the in-depth study of the Badarak, and use for that purpose the book the committee has prepared. As mere pew books, we may have abridged editions, i.e. two separate volumes, one in spoken Armenian, the other in English with transliteration. The worshiper in church will use the one he or she is more comfortable with. The pew book may refer to the in-secret portions of the Badarak, without complete reproduction.

Finally, an answer to this letter need not be the most important item on your agenda. I suppose the committee has completed its work, and as a former member thereof I have nothing more to say or do about this matter. I may even have talked too much and out of turn, but I am under the (possibly naive or uninformed) impression that the things I have said are relevant. Deliberate disobedience to our Fathers, or departure from tradition is sometimes good, but to those who have the required awareness it is always a serious matter.

Be of good cheer.

Christ died. He is-riseq. He will come again!

Hagop herryan

Cc: Archbishop Khajag Rev Dr K. Maksoudian



# ST. NERSESS ARMENIAN SEMINARY UP. ՆԵՐՍԷՍ ԸՆԾԱՅԱՐԱՆ

150 STRATTON ROAD NEW ROCHELLE, NY 10804 (914)) 636-2003 FAX 636-3564

May 7, 1999

Dr. Hagop Nersoyan 149 South Pelham Drive Kettering, OH 45429

Dear Dr. Nersoyan,

Just a moment ago I received your letter dated April 28, 1999. Only yesterday I finally got around to responding to your earlier letter of March 6, 1999. Most of what follows answers that earlier letter. Of course, now I am obliged (and delighted) to respond to the additional concerns you raise in the April letter.

But first and foremost I must apologize most sincerely for the delay in responding to the original letter. My dreadful delay in responding is no reflection on the importance of your letter. I am simply overburdened with responsibilities. Personal correspondence, tragically, tends to fall to the wayside. The fault is my own. As a new priest with brand new responsibilities, I have not yet learned how to pace myself. But that is not your problem. I only hope you will not be offended by my transgression, or worse, assume that I am disregarding or ignoring you. On the contrary, I sincerely relish our every meeting and exchange. Do forgive me for my negligence.

Before I present the reasons for my conviction that the new pew book include the "secret" prayers offered by the priest, let me tackle some of the issues you raise in your letter of April 28.

It may be helpful, first of all, to share with you briefly the circumstances surrounding my involvement in this project. I heard, about four years ago while studying in Rome, that the DRE had found a benefactor to produce a new pew book. I wrote a letter to Elise Antreassian literally begging her to let me get involved. As a result of my liturgical studies, I had a number of concrete suggestions to make regarding a new pew book. For various reasons, some of them frankly appalling, the project passed from department to department within the Diocese, and from editorial committee to editorial committee. When I returned to New York in 1997, having spent dozens of hours preparing an introduction, explanatory notes, a glossary of terms, and a new translation of the Eucharistic Prayer, I resigned myself to the fact that this project had crashed and burned.

In November, 1998, during a meeting with the Primate on an entirely different matter, I asked him, quite in passing, if there were any hope for the pew book. He informed me that for now Tiran Srpazan's book simply was going to be republished with a slightly retouched English translation, until such time that a more thorough revision could be produced, in line with the benefactor's wishes, and the needs of our faithful as gauged by the DRE (which no longer had any role in the project). I strenuously objected that to republish Tiran Srpazan's book now, and then, say, five years later to issue an entirely new book, was imprudent financially and pedagogically. Following a passionate discussion with the Primate and Diocesan administrators, I was essentially dared to assemble a competent committee to produce a more satisfactory book by March 1, 1999.

Because I feel so strongly that the pew books presently in use are totally unsatisfactory, I took up the challenge. The Primate instructed the committee not to engage in any kind of liturgical "reform," necessary as this may be. This explains why we have not changed the petitions for "pious Christian kings," or any number of other aspects of the Badarak which could/should be reconsidered. This is also why we did not take up the issue of the "fathers and brothers" in the priest's confession, except to add parentheses around the phrase (I believe the Primate established

The 17th Centenary of the Christianization of Armenia by St. Gregory the Illuminator «βηρημικών μωύμι ζημέμη δύλητωση μιμακητάτη ζωμασιών μεγομηζα» "With overflowing words and spiritual birth you enlightened the land of Armenia" such a principle in order not to open a Pandora's box of liturgical demons in need of examination and possibly reform).

I see your point that the parentheses around "fathers and brothers" could conceivably give the impression that this phrase elucidates the antecedent "you." Personally, I agree fully that the phrase can safely be dropped or amended to "fathers and brothers, mothers and sisters," though I think the former solution is a bit lighter on the tongue. This entire section of the *Badarak* was taken over by the Armenians *tout d'un coup* from the French Dominican Missal, without amending its manifestly monastic orientation. Nevertheless, in keeping with the Primate's instruction. I proposed the parentheses. I am by no means willing to fight for this attempt at a compromise solution. When the proofs come back from the graphic artist, the Primate will make a final decision on how to handle this. Rest assured that your suggestions will be taken into full consideration. You have some pull with me and others!

You also insist that a *pew book* must not be confused with an *instruction book*. Frankly, both one and the other (if indeed they are distinct entities) are novelies in the Armenian Church. Until modern times (and we may argue whether or not the Armenian Church as a whole has arrived in "modern times") no one except a cleric would have dreamed of following the written text of the *Badarak* during worship or outside of worship. Most others couldn't read anyway. So I am not certain that it is necessarily helpful to insist on a clear distinction between praying and reading, or praying and learning. Whether we like it or not (and personally I rather like it), in our literate society, if you place a text in front of the people in church they are going to read it, and they are going to think about it, and they are going to learn something. There are limits of course. I would not be happy if one of my parishioners were busy reading Thomas Aquinas, or even the Bible during the celebration of the *Badarak*.

We must also be realistic about our effectiveness today in this Diocese in educating our adults in the faith. Since my priestly ordination 21 months ago, I have been invited to address dozens of parish groups on the Divine Liturgy. I have a standard all-day workshop where I try to help our people better to understand the Divine Liturgy, its Biblical foundation, structure, history, and relevance in our lives. The workshop has been very well received, and I will continue to do whatever I can to help our sheep meet their Shepherd in the Eucharist. The reality is that under the best circumstances, I reach only the tiniest fraction of only the most devoted members of a given community when I lecture. God willing, our educational programs will blossom in time and reach ever more faithful. For now, however, I am convinced that one of the most effective ways to bring our people to a fuller appreciation of the Great Mystery is to put the full text at their disposal, along with an introduction and a few explanatory notes to serve as guideposts to the experience. Yes, someone out there may become lost cogitating over the note about the date of the Council of Nicea and the Armenian Church's participation in it, thus missing the essence of the worship experience. But I personally, inasmuch as I have been asked to contribute to this project, am willing to take that risk because I am sure that some other soul will suddenly realize, as she never has before, that when the deacon has finished reading the holy Gospel, he elevates it over his head, turns to God and confesses the basics of our faith. You know better than I do that our sheep our not only lost, they are bleeding. I hope that many people will purchase a copy of this book for themselves, and read the texts (and yes, the priest's prayers!) at home, and then on Sunday morning bring it to Church. I am a pragmatist. The only religious book many, many of our people will ever open guiog upuh! — will be our pew book. We have an obligation to use this tool to its fullest potential to reach our people.

We may bicker over how much information should be included in these explanatory notes, or "annotations," as I call them. They have already been substantially reduced from what I had prepared long ago. Once again, I will not lose sleep if they are further reduced, or if some are eliminated altogether. But I believe the principle of including them is sound.

Now, then, let me move on to the issue of the "secret" prayers. The decision to include the celebrant's "secret" prayers was the Primate's with my enthusiastic endorsement. I read with the greatest care all of your thoughts about this. I do believe that much of what you write is belied by

fairly recent historical studies of the early liturgy. We know, for example, that the "framers" of the Divine Liturgy intended the Eucharistic Prayer to be recited (or chanted) aloud, in the plain hearing of the assembly. There can be no doubt that the Eucharist/Prayer was considered, from the very beginning, the prayer of the Church, i.e., the prayer of the assembled faithful. offered by the bishop (and later the presbyter) according to his proper ministry. If the celebrant offered the prayer aloud, the people obviously knew it. The reduction of the Eucharistic Prayer to a silent reflection of the celebrant is an innovation (albeit an ancient one) that arose as a result of purely non-theological, non-ecclesiastical factors. With the passing of time a theology emerged to justify a circumstance that originally had no theological significance. Liturgies east and west, including our own, are littered with developments that came about as a result of factors that had (and have) nothing to do with theology. Part of the task of comparative-historical liturgiology is to trace these developments in order to better understand the liturgy as it was originally intended, and how that meaning has changed (for better or worse) over the centuries.

There can be little doubt that originally the Eucharistic Prayer was offered in the full hearing of the people:

- 1. In antiquity reading meant speaking. The Ethiopian eunuch in the Acts of the Apostles, for example, was riding in his chariot reading the Prophet Isaiah when Philip "heard him reading Isaiah the prophet, and asked, 'Do you understand what you are reading?'" [Acts 8:38]. In this earliest period, the notion that the priest should read the prayers of the Eucharist silently would have been considered innovative indeed. Yet we find no word in the historical record to suggest any such novelty.
- 2. There are many ancient legends, including hagiographies, where saintly young boys begin to recite the Eucharistic Prayer, only to be zapped by the Holy Spirit at the height of their ecstasy. As with all literature of this genre, the historical significance is not in the narrative itself, but in its implications. How else would a young boy be able to recite the Eucharistic Prayer if not by having heard it on a regular basis during the celebration of the Eucharist?
- 3. In antiquity the celebrant was expected to offer the prayer of the Eucharist spontaneously. According to Justin the Martyr (†c.165), the bishop "sends up prayers and thanksgivings to the best of his ability, and the people assent, saying the Amen; and the [elements over which] thanks have been given are distributed and everyone partakes..." [First Apology 67.1]. The author of the Apostolic Tradition (Hippolytus of Rome?) likewise states that the celebrant bishop may use his own words or a fixed form. Why did these authors bother to point out such a detail if what the celebrant was praying was not audible to the people? Moreover, how can the people give their "assent" if they have not heard what the bishop was praying?
- 4. In the sixth century, *Novella 137* (Chapter 6) of Emperor Justinian orders that the Eucharistic Prayer must be recited aloud. This demonstrates, of course, that by this time some priests had begun to pray inaudibly what was originally intended to be heard by all. Justinian points out that hearing the words of the prayers is spiritually edifying and necessary for the faithful.
- 5. As for us Armenians, we have the precious fragment of the Eucharistic Prayer of St. Basil (which is traditionally attributed to St. Gregory the Illuminator) preserved in the *Buzandaran Patmut'iwnk'* V.28. Agathangelos also quotes liberally from this prayer. If the words of the Eucharistic Prayer were considered within the privileged domain of the clergy, then why would the clergy divulge them in these historical/theological writings? Unless we are convinced that the authors of these works intended them to be read/heard only by other clergy, we must conclude that the words of the Eucharistic Prayer were not secret, but were well-known to the people.

Justinian's *novella*, mentioned above, is just one sign that the reduction of the Eucharistic Prayer to an inaudible reflection of the celebrant began at a very early date. The reasons for this decline from the original, evidently universal practice of the Church had very little to do with theology and faith. The decline was due to several inter-related factors:

digitised by

1. Laziness and ignorance of the clergy. There is a universally recognized tendency toward reduction in liturgical evolution. What is essential in the liturgy tends to be marginalized and what is marginal tends to be magnified. This principle is evident throughout history in all realms of liturgy, throughout the liturgical families. In the Daily Office, to give just one example, what was formerly the heart of daily prayer, the psalms, was gradually replaced by hymnography. The psalms were originally chanted alone. Gradually extra-biblical refrains were composed which elaborated the themes of the individual psalms. As these compositions developed and multiplied, they eventually supplanted the very psalms they were meant to interpret and accompany. An obvious manifestation of this reduction in the Armenian Church Night Office is that today we sing the  $O_{IP}$  ( $hear U = V_{IP}$ ), which is but a compilation of refrains composed to accompany Moses' Song of Victory in Exodus 15. But where is the scriptural song? It has been supplanted by the refrains.

In the case of the Divine Liturgy, the Eucharistic Prayer, which is in every way *the* prayer of the Eucharist, has been reduced to a personal inaudible reflection of the celebrant. The prayer which encapsulates the meaning of the Eucharist, indeed, the faith of the Church, is no longer heard by the faithful. Instead, the very late hymns  $\mathcal{L}_{ulf}$  bpluming,  $\Pi_{pqh}$  $\mathcal{L}_{umnidnj}$ , and  $\mathcal{L}_{nqh}$   $\mathcal{L}_{umnidnj}$ , whose thematic connection to the Eucharistic Prayer is superficial, have become primary.

- 2. The Christianization of the Empire after Constantine necessitated the building of new, massive churches. Liturgy was no longer the occupation of a small, profoundly devout, intimate fraternity. Massive basilicas were now increasingly filled with crowds of new converts. Simply maintaining order became a significant task during liturgical assemblies, as the not infrequent exasperated asides in St. John Chyrsostom's homilies, as well as the frequent calls for attention in the liturgy [Broskhoomeh] testify. In such an environment, it is easy to see how priests eventually gave up trying to make themselves heard, and gradually began to recite their prayers *sotto voce*.
- 3. The massive influx of proselytes during this time led to a new "mystical" spirituality. This in turn led to clericalism as the clergy struggled to protect the sanctity and exclusiveness of the Christian faith and Church life. For the first time the Body and Blood become something to approach with awe, with fear and trembling. While the number of Eucharistic celebrations increases, the number of communicants plunges as the faithful become increasingly sensitive as to their "unworthiness" to receive the holy mystery. (Once again, St. John Chrysostom frequently chastises his listeners for not coming forward to receive the Sacrament). This spiritual climate fosters a new theology justifying the muting of the Eucharistic Prayer: the lay are no longer considered "worthy" to hear its words, which become the "secret" domain of the clergy. The Eucharistic Prayer became part of the *disciplina arcana*.

These are the historical reasons usually proffered to explain why the Eucharistic Prayer, in all liturgical traditions, was reduced to inaudibility. I cannot, therefore agree with you when you suggest that "the 'in-secretness' is of the essence of prayer." For sure, our Lord commanded us to "Go into your room and shut the door and pray to your Father who is in secret; and your Father who sees in secret will reward you." But this is not the prayer of the Church, it is the outpouring of my soul to my Lord. As you point out, lesus, too, "went forward a little," apart from Peter, James and John, and prayed by himself. In the Upper Room, however, he drew near to his disciples and joined himself to them mystically in holy communion.

I believe there are manifold reasons not only to make the text of this prayer readily available to the faithful, but also perhaps to consider retrieving the ancient custom of the universal church, that the celebrant offer the Eucharistic Prayer in the full hearing of the people.

- 1. Prayer is not said for God. Our Father knows our thoughts "more than we ask or comprehend" (Mt 6:8). Prayer is addressed to God for the sake of the people. Liturgical prayer is a confession of faith in the God we are addressing. The literary structure of Armenian liturgical prayer (as well as the liturgical prayer of all ancient churches) confirms this. The first part of our conventional bi-partite prayers is always a rehearsal of the Scriptural foundation and grounds upon which we dare to make a request of God in the second part of the prayer. The Lord does not need us to remind him of what he has said and promised. He knows that very well. But WE need to proclaim this solemnly, publicly, officially, in prayer as a confession of our faith, both personal and corporate: How much more important this is in the case of the Eucharistic Prayer, which articulates the *historia*, and the justification in Scripture of the Church's most important Christian obligation and privilege, mandated by Christ himself, by which the Church ever becomes the Body of Christ. It is this magisterial prayer that the faithful must seal with their conscious, convinced "Amen," as Justin emphasizes (see above).
- 2. We are today, for better or worse, products of the Enlightenment. Our faithful in America, especially the youth, no doubt under Protestant influence, increasingly approach the Armenian Church with a desire for "understanding." Of course our search for the knowledge of God in his Son Jesus Christ cannot be a purely intellectual endeavor, as 1 have recently argued (in the last issue of *The Armenian Church*). One of the great challenges facing our Church and other traditional churches in America, is the prevailing absolutization and idolization of science and the scientific method.

And yet this is no reason for us to perpetuate ignorance. The liturgy of the Church must be returned to those to whom it belongs, the "members" of the Church, to use St. Paul's terminology. If our goal is to bring our people back to the Church, this necessarily means drawing them back into the worshipping life of the Church, whose crystallization is the Divine Liturgy. It is there, in the Eucharistic Prayer of St. Athanasius that we find crystallized, subtle though it may be, the uniquely Armenian witness to the Gospel of Jesus Christ. I am convinced that we must not stifle this witness, but expose it and teach it to our people. It can only be enlightening and magnetic.

So much for the Eucharistic Prayer. I realize that there are three other silent prayers of the celebrant that, as you point out, concern the celebrant himself. Even here I have no problem making these prayers available to our people in the pew book. Let us assume that Mr. Pilafian reads this prayer while the choir is singing the megheti. Yes, I would prefer that Mr. Pilafian offer his own prayer to God at this moment. But if he feels disposed to do that he will do it no matter what is written in the pew book. Let him "read along" with the celebrant and see that the priest is no magician, after all. He is as sinful as anyone else, and what he presumes to do during the Divine Liturgy is by the Lord's authority and will and power and no one else's. Let Mr. Pilafian contemplate his pastor, whom he presumes to know so well. Let him appreciate more clearly this "other side" of his pastor, a side otherwise obscured by bickering over the treasurer's report, or over what color to paint the newly-remodeled kitchen. Let Mr. Pilafian reflect on the rubric which instructs the celebrant, before he receives the holy Sacrament, to pray for all those who hate him. Let Mr. Pilafian see a facet of the Divine Liturgy he has never seen before, and did not even know existed. Next Sunday, when the curtain closes, Mr. Pilafian's attention may again be drawn to the text of this prayer of the celebrant. But a few Sundays hence, Mr. Pilafian will have read that prayer a number of times, and will have no reason to be distracted by a prayer which does not concern him directly. Maybe then he will offer a few humble words to God in prayer, perhaps prayer for the celebrant's worthiness and his own.

Allow me to address some other concerns you raise in your letter.

 The practical question of what the worshiper should do with the Eucharistic Prayer while participating in the Liturgy. You express concern that by adding the full text of the Eucharistic Prayer we will be creating for the worshiper a "two-ring mental circus." I would argue that the Divine Liturgy is already by its nature a many-ringed circus, with many simultaneous levels of — for lack of a better word — activity. In the Divine Liturgy the worshiper is drawn into an experience of gestures, rituals, movements by the priest, deacons and altar servers, chanting, hymnody, processions, sacred art, etc. In such a situation, I believe that the worshiper's attention should be focused on the heart of the Eucharist, which is the Eucharistic Prayer. They should follow it attentively, even prayerfully. This is, I repeat, the quintessential prayer of the Church.

- 2. I do believe that it behooves us to "open the Badarak up to the worshipping congregation." the Church, to whom it belongs, for whom it was instituted as communion with Christ, her Head. I do not believe that this will or should inaugurate more questionable innovations such as making the priest face the congregation. I agree totally with your every criticism of this novelty of the Second Vatican Council. It has no part in our Church. I do not believe that exposing the faithful to the inaudible prayers of the Badarak will reduce, malign, or in anyway threaten the priest's ministry. On the contrary, our people will better understand his key role in the liturgy, and in the Church.
- 3. While it may be dramatically effective, the words of institution, "Take, eat..." must not be taken out of the context of the narrative in which they are found. The fact is that the narrative is a story, just like the first part of every liturgical prayer of our Church. As I mentioned above, the words of institution present the Scriptural foundation justifying the claim of the Church that the bread and wine we offer are much more than that. Furthermore, as I tried to show above, the prayer was composed to be read aloud and understood by the people. Hearing the isolated words of our Lord may be stirring to some, but this was not the effect intended by those who composed and first offered the prayer.

Well now I have really done it. I have composed a veritable tome. Worse, by my ranting and preaching I may well have offended an esteemed friend, from whom I have much to learn. Forgive me if I have overstepped my bounds. I offer all of the above as a way to continue this conversation, with the sincere hope that our pew book will be better as a result. I look forward to hearing from you again. Let all we do be for the glory of Christ our God.

As always, please give my warmest regards to Mrs. Nersoyan. As I write this I have fond memories of my visit with you a few years ago. I look forward to seeing you again sometime soon.

For all of us great news: Christ is risen from the dead!

Yours in Christ,

In. Daniel

Fr. Daniel Findikyan

cc: His Eminence, Archbishop Khajag Barsamian Rev. Dr. Krikor Maksoudian

149 S Pelham Dr Kettering, OH 45429 Nersoyan@checkov.hm.udayton.edu May 22, 1999

Dear Fr Daniel.

Thank you for your letter of May 7. Needless to say, it displays thoughtful scholarship, and is obviously rooted in serious concern. It therefore made me forget my previous intention of not saying or doing anything more about the pew book. I have in fact jotted down a number of comments in the margins of your letter, which is something I do when I read worthwhile articles in journals. Some of these comments are addressed to myself and say. "I should have thought of this!" Others are critical. I will share them with you in a moment. But before I do so let me say that all disagreement is based on some agreement. No disagreement is even possible without a common ground on which the parties stand together. The common ground on which we stand is. I believe, our common desire to remain critically loyal to the faith that is both a gift of God and an inheritance from our Fathers of blessed memory.

If I understand you correctly, you are arguing that the publication in the pew book of the *in-secret* (as distinct from *secret*) portions of the Liturgy may indeed be contrary to the canon or norm now in effect. Such publication is nevertheless justified, you say, because:

(a) the Eucharistic prayer was originally said aloud. The in-secretness at issue is a departure from that practice. This departure is ill-advised and unfortunate. It is in fact a degeneration due to non-theological reasons, including human weakness. There is nothing unadvisable about a possible return to the robust intonation by the celebrant of the Eucharistic prayer. Its publication in the pew book is tantamount to that openness or audibility, and recommendable for that reason.

(b) it is to the spiritual advantage of the faithful to know the Eucharistic prayer. Seeing it printed in the pew book in its entirety, the faithful will eventually familiarize themselves with it and that will enhance their understanding of the Liturgy.

That then is your thesis. Now there is no doubt that it is beneficial for any Christian, including therefore an Armenian Christian, to know the Eucharistic prayer. But that is not the issue. The issue is whether the faithful should pray the Eucharistic prayer with the celebrant priest during the Liturgy. The averment that they did so at one time, so there is no reason why they should not do it now, is not satisfactory. The fact is that the Eucharistic prayer has not been said aloud for centuries, and the abandonment of the original practice is not due to some sort of an attrition or negligence. On the contrary, it is clear from the unmistakable instructions we have to that effect, that that practice was abandoned *knowingly*.

The questions that may need ampler treatment then are. Were there theological reasons behind the abandonment of the celebrant's saying the Eucharistic and other prayers aloud? If there were, are they still valid? And who has the authority to override them, should that be the wiser thing to do?

Keeping in mind the prudence of being critically faithful to our Fathers, and with as much caution as I can muster. I shall now amplify on some of the notations I made in the margins of your letter.

You say in defense of your thesis that in antiquity "reading meant speaking." Actually reading always meant reading and speaking always meant speaking. What is the case is that perhaps as late as Gutenberg people read privately as if for someone else, the obvious reason being that books were very rare, and readers *did* read with and for others more often than not. There is the celebrated case of St Augustine, if I remember correctly, who reports that he once saw St Jerome read the Scripture noiselessly, without even moving his lips! Augustine reports this as something altogether unusual. It follows that the case you point out of the Ethiopian who read Isaiah. pronouncing the words to himself, does not entail the conclusion, for any given period, that the celebrant priest always prayed aloud. The possibility remains open that he murmured the words to himself, without being heard by the people.

You also present the case of the boy of the legend who was zapped by the Holy Spirit as he recited the Eucharistic prayer. "How else would a young boy be able to recite the Eucharistic prayer." you ask, "if not by having heard it on a regular basis during the celebration of the Eucharist?" The answer is. In a dozen different ways Perhaps the boy was an altar boy and thus strategically placed to hear things that the celebrant was saying in a low voice. Perhaps his mother's first cousin was a priest and taught the prayer to him, for we must remember that there was nothing secret about the prayer itself.

In-secret prayers could of course be turned by some priests into "secrets" and then turned into abracadabra in order to exploit the credulous piety of the people. "Watch me, I say the words, and - poof<sup>1</sup> - ordinary wine turns into the blood of Jesus Christ<sup>11</sup> But that only shows that men who have gone through the ceremonial motions of ordination can be as depraved as anyone else. [Incidentally, the change of one substance into another, a theory we do not countenance, *is* magic. Armenian theologians who have a clear grasp of their monophysitism should not fall into that lamentable quagmire.]

As one reason for the Eucharistic prayer turning into "an inaudible reflection" of the celebrant you mention the "laziness and ignorance of the clergy." But the long tradition of the in-secret prayers cannot be accounted for in that summary fashion. Remarkably alert, knowledgeable and powerful leaders dot the length of that tradition, and such men would surely have seen to it that an attutude adopted by lazy and ignorant priests does not prevail. As to the case of the *orhnouthyan sharakan*, it is regrettable depending only on the metaphor that one has in mind. Why should one think of a song in Exodus as a diamond, and of a fine hymn as debris? Why couldn't the *sharakan* be in this case an improvement over the original source of its inspiration?

You go on to say that the first large cathedrals and their unruly crowds were another cause of the disappearance of the practice of saying the Eucharistic hymn aloud. "In such an environment ...priests eventually gave up trying to make themselves heard, and gradually began to recite their prayers sotto voce." That is an intriguing conjecture. If the priests gave up trying, why didn't the deacons? If the deacons could raise their voices above the din, so surely could the priests! The conjecture is also quite malleable in that it works both ways. If, instead of "in secret," the celebrant were bidden to *raise* his voice in certain instances, we would be arguing no doubt that the practice began at a time when, in vast edifices, the priest had to make himself heard by the people standing just inside the distant door!

We may further observe in this connection that Justinian was one emperor who built one of those huge cathedrals (the Santa Sophia.) I had some awareness of his *Novellae*, but I did not know that he had ordered that the Eucharistic prayer be said aloud. But why was an *imperial* edict necessary to solve the simple problem of having priests speak louder? Couldn't some sacristan tell them to raise their voices? An imperial order suggests rather a theological opposition to the Emperor's pleasure. As I recall. Justinian dabbled in theology, but he was not exactly a great theologian.

I have probably not covered all of the points you make in your letter, but I am not trying to avoid any My intent is not to write another essay. Generally speaking, to go after the original purity of an ageold practice is like chasing the pot of gold at the end of a rambow. The purity is elusive and the search does not come to an end. Luther tried it and he ended up establishing another church within the cultural parameters of his own time. As to the explanation in secular terms of a religious practice, it is like saying that the original purpose of incense was to kill bad odors, therefore we should now quit using it. More to the point, the argument "it was not so originally," if applied widely enough, would put an end to, for example, the institution of celibacy in the church.

In the absence of incontrovertible documentary evidence as to why and how the practice came about of having the Eucharistic and other prayers said in secret, the wiser course may be to look at that practice within the traits of the culture where it developed. Nothing comes to be what it is in complete isolation. We should also avoid what is sometimes referred to as the genetic fallacy, which is the mistake of thinking that the specific history ("genesis") of a thing explains that thing.

Come to think of it, we do not need *any* evidence, circumstantial or documentary, in order to realize that there were no prayers said in secret during the earlier "remembrances" of the Last Supper. One cannot even imagine an apostle saying prayers in secret at the first Eucharist after the Ascension. And oh, what wouldn't I give, including whatever is left of my life, for a transcript (better still, a video transcript) of what went on at that first service! Was Mary the Mother of God there? Was it Peter or James who began: "You remember, my friends and co-missionaries, our meal with Him before He ......" But let's get back to what we can say with a measure of certainty.

To me, one of the more significant details of our *badarak* is the psalm the celebrant recites responsively with the deacon as he walks up to the altar. I have in mind particularly the verse *Arakya Der zlouys ko...* In that verse the psalmist comes close to the neoplatonism of Eastern Fathers. There is in some ways a continental divide between Plato and Aristotle. We are on Plato's side. Plotinus, a man inspired by Plato, and the master of neoplatonists, was trained in Alexandria. Our own theological predilection for that city's orientation is a matter of common knowledge. There are traces of Origen and Clement in our *badarak*, and it is no accident that many of the major translators of Greek philosophy to Arabic were Jacobites, who were therefore instrumental in the emergence of such gifted neoplatonists as al-Farabi.

What is neoplatonism? Simply put (i.e. within the narrow limits of my capacity to understand these things) neoplatonism is the view that all of reality derives from the One, down to the vast plurality of things material. Human beings who belong partly in the material world, do nevertheless have the vision of, and yearn for the One. Salvation is thus the process of ascending from plurality back to the One. As I say, this is a very simple, even simplistic, way of putting it, but it's all I can do. But it is enough to show the affinities between neoplatonism and the orthodox faith, namely God's coming down from heaven and becoming man, so that man may become God, as Athanasius and others, including Gregory of Narek, teach.

A connection between Christian neoplatonism and the psalm I just spoke of now comes into view. The celebrant's ascent to the holy mountain and to God's dwelling enacts or typifies the souls's ascent to the One. In our theology, while God is God, the Object and "Receiver" of worship, and man is man, the worshiper, there is no ontological vacuum between God and man (cf. 'O you who sit with the Father and are sacrificed here;" "He Whom heaven and earth cannot contain was wrapped in swaddling clothes," etc.) God who is eternal is nevertheless in history, which is the point of bi-partite prayers, as you suggest from a somewhat different perspective. We know God through His acts of mercy, and we ask Him Whom we thus know, to have mercy upon us. From within history we reach out to His eternity

The Armenian Orthodox celebrant priest does not turn his back on the congregation. The congregation is behind the celebrant priest because he is the one leading the congregation. A good leader turns his back to those whom he leads, even as he is keenly, lovingly and responsibly aware of their presence. He knows the timerary and silently decides to follow it landmark by landmark, while his followers actually decide joyfully with him, for they trust him and his leadership. In somewhat the same way, as the celebrant priest walks up to the altar of Sacrifice, an attentive audience does so with and through him. The shape of our *badarak* does not entirely duplicate the "circle" of Jesus and His Disciples because whereas Christ was "leading" His disciples to Himself by distributing Himself to them, the celebrant priest the congregation to the Christ.

The in-secret prayer of the celebrant priest thus constitutes the silent "moment" or phase in the experience of the congregation in the course of its ascent to the One. During our Liturgy our congregation is not composed of a plurality of people each addressing God on his or her own, and synchronizing, so to speak, through the simultaneity of their states of mind. The people at our Liturgy are not like clocks that happen to be showing the same time. This is, I believe, our basic difference from the Latins, particularly the post-Vatican II Latins, and even more importantly from the Lutherans and Calvinists. The people worshiping at an Armenian (generally Eastern or Oriental) Liturgy is a single

corporate entity, a body in the Body of Christ. Westerners tend to worship, so to speak, *side by side*. We worship *together*. [I am painfully aware, as I write these lines that I am looking at the situation from an "ideal" standpoint. Things *are* not as I describe them. They ought, or we expect them, to be so. But then I am not describing here a secular situation in the manner of a psychologist or sociologist.]

The celebrant prays silently, he articulates what is on the worshipful mind of the single corporate entity that is the congregation. When he prays the congregation prays. At the same time, the congregation responds to its own prayer. An exquisite example of this is the in-secret prayer by the celebrant priest of the trisagion, as the choir (i.e. the congregation) sings it. The congregation is a person writ large. The congregation, that is, this collective person, feels and thinks for herself through the priest, and the self-same collective person sings through the choir, much as a person feels exuberant (in the mind and spirit) and bursts into audible song—responding perhaps to the "presence" of someone absent ("invisible.") And the deacon is there to direct and coordinate the actions of the "incorporated" faithful.

I do not know when and where the celebrant's prayers began to be said in secret. As I recall, the earliest structured Divine Liturgies have prayers in secret. What I am saying is that the in-secretness of these prayers fit the rest of the life of our church, which is why they have been adopted and *kept*.

And now, what about the education of Mr Pilafian? [Part (b) of your argument as stated above.] There is, as you say, a sense in which study and worship blend. All of life is after all a worship, or should be for a Christian. Still, within that larger context study is one thing, worship another. Synaxis is one thing, Divine Liturgy another. Going to school is not going to church, and there seems to be something slightly sneaky about subjecting a captive audience to instruction, when it is there for ... well, worship. Will Mr Pilafian turn into a believer, or even a better believer, by busying himself during the Liturgy and trying to satisfy his curiosity as to what the priest is saying at any given moment — without therefore participating in the jubilation of the choir, without paying heed to what the deacon is telling him to do? Maybe not. Let us assume however that Mr Pilafian will come to church Sunday after Sunday, that he will eventually know to his satisfaction what the priest is saying, and will then start paying a better informed attention to his own part in the Liturgy as a real participant therein. But if Mr Pilafian is such a man, he would willingly come to a course of instruction. And a knowledgeable and pious instructor would make of him an even better participant in the mystery of the Divine Liturgy.

Dear Father Daniel, my whole point is this: The inclusion of the in-secret portions of the Divine Liturgy in the pew book is important *if not in itself* (perhaps nobody will notice the difference,) *then in its implications*. That is why it must be done after a serious debate, so we know what we are doing. With these three letters to you I said what I have to say and I am out of the debate for good. I hope Khajag Srpazan followed our discussion as a part of the debate, and will make his decision accordingly. In the end he alone will be responsible as the bishop of the diocese.

Yours with deep affection. henry

Cc: Archbishop Khajag Fr Krikor Maksoudian

PS. Something unexpected happened as I was writing to you. I received a call from H.B. Archbishop Torkom in Jerusalem about an unrelated matter. As I told him what I was doing, he expressed a keen interest in seeing a copy of our correspondence. I see no reason why I should not send it to him. Do you have an objection?



## ST. NERSESS ARMENIAN SEMINARY Ս. ՆԵՐՍԷՍ ԸՆԾԱՅԱՐԱՆ

150 STRATTON ROAD NEW ROCHELLE NY 10804 (914) 636-2003 FAX (914) 636-3564

June 3, 1999

Dr. Hagop Nersoyan 149 South Pelham Drive Kettering, OH 45429

Dear Dr. Nersoyan,

Many thanks for your letter, the most recent installment of our wonderfully edifying literary discussion about the Eucharistic Prayer. You write that with your last letter your are "out of the debate for good." I hope we will have a chance to continue our discussion face-to-face. For now, allow me to respond briefly to just a couple of the points you make in this most recent letter.

You are right when you state that our difference rests on a substantial common ground. I agree whole-heartedly with almost everything you write, at least on a conceptual level. I believe we differ on the level of interpretation and application. At least part of the disagreement, it seems to me, is that I am approaching this issue as an historian (that, along with theology, is my training), and you, as a philosopher (and theologian, though I suspect you will reject that title). By that oversimplification I do not in any way intend to imply that your arguments ignore or misuse historical arguments. But I think the distinction is instructive. My approach is to examine the historical record in an effort to understand (yes, "genetically") what has been handed down to us and why. You may be right to caution that one or another of my historical arguments could be interpreted in other ways: Yes, that the Ethiopian eunuch in Acts read aloud from the Prophet Isaiah does not prove that the early Armenian priest read the prayers of the Badarak aloud. Yes, the little boy zapped by the Holy Spirit may have had an uncle who was a priest. Yes, it is conceivable that priests murmured the prayers in a low voice. Yes, Justinian's Novella may have been in response to some discrete theological argument for offering the Eucharistic Prayer in-secret. The fact of the matter is—and here I am unabashedly arguing as an historian—there is absolutely no evidence to support these conjectures. I feel very secure resting on the weight of the cumulative historical evidence I presented in favor of the theory that the drafters of the Eucharist (in all traditions) intended its prayers to be heard and comprehended by the people, and affirmed by their corporate "Amen." (This is the "Amen" following the last words of the Eucharistic Prayer: «b. եղիցի ողորմուԹիւն մեծիս Աստուծոլ եւ փրկչիս մերոլ Ցիսուսի Քրիստոսի ընդ ձեց,  $p_{\mu \mu}$  with the set of the way, this is not my theory. It is universally accepted by liturgical theologians and historians.

This leads to another point you make, with which I entirely agree: that the search for "original purity of an age-old practice" is ill-advised, if at all possible. Among other reasons, there is no such thing as "original purity." Who is going to decide which century and which venue provides this alleged "original purity" for us. Here we are in total agreement. My interest in the early liturgical practice of the churches is not in order to return there (which is impossible), nor to imitate it (which is silly), but in order to understand what we have today. Critical comparative-historical study of the liturgy provides a yardstick—the *only* yardstick I maintain—for interpreting our liturgy today. My argument, in other words, is not "It behooves us to publish the Eucharistic Prayer in its entirety in our new Pew Book because that is how it was *originally.*" Rather, my argument is: "The early Christians placed great emphasis on the Eucharistic Prayer. It was known and heard by all because it was universally considered to be *the consummate* prayer of the Church. Early on the Eucharistic Prayer came to be offered inaudibly by the priest, for reasons that have

The 17th Centenary of the Christianization of Armenia by St. Gregory the Illuminator «Յոլողառատ դանի. Հողեւոր ծննդեամբ լուսաւորեցեր զՀայաստան աշխարհս» "With overflowing words and spiritual birth you enlightened the land of Armenia" digitised by A.R.A.R.@ nothing to do with theology. Since this prayer is so important for the Church's self-understanding and for her worship of God, and since there is no identifiable theological reason not to do so, I concur with the bishop's decision to provide the full texts of these prayers in the Pew Book. It is, after all, the bishop who must decide how best to care for his flock.

Now, is it theoretically possible that there was indeed some theological justification which led the churches to abandon the audible offering of the Eucharistic Prayer? I suppose so. Almost anything is conceivable, if not possible. The problem is that there is no trace of this justification in any liturgical/historical/theological sources, and in the judgment of many of our sister churches that have studied this issue and who now offer the Eucharistic Prayer aloud. This scenario would be curious indeed: a theology of the Eucharist which is so momentous that it justified opposing the original practice of the Early Church, which itself "framed" the Eucharist, and presumably knew what it was doing; a theology of which, however, no trace remains. If this is indeed the case, then the Church of Christ is in serious trouble.

Perhaps instead of using the phrase, "laziness and ignorance of the clergy" as one of the reasons for the reduction of the Eucharistic Prayer, I should have referred to the universally recognized principle of liturgical evolution, whereby essentials are seen to fall into desuetude, while secondary elements of the liturgy tend to become magnified. I offered the example of the sharagans, which supplanted the original psalmody and Biblical odes which they were intended to accompany and illuminate. I could have given countless other examples of the phenomenon. Your conjecture that "remarkably alert, knowledgeable and powerful leaders...would surely have seen to it that an attitude adopted by lazy and ignorant priests does not prevail." Unfortunately, history belies this hypothesis, not only in our own tradition, but universally. I could offer dozens of examples. Let me point out two patent textual errors in our own Divine Liturgy, which, knowingly or unknowingly, have prevailed despite the presence of enlightened leaders in the Church. The last line of the Cherubic Hymn, which Archbishop Tiran saw fit to include in his Divine Liturgy Book even though it has, to my knowledge, fallen out of use, is non-sensical as it stands. Scholars have shown it to be a mistranslation of the original Greek. Yet it continues to be copied (if not chanted) in modern editions of the Divine Liturgy, and translators like Archbishop Tiran struggle to render it into modern languages. The "Prayer of Elevation" [«¿шувшу Stp Stp Bhuntu Pphumnu, structure furgent fibbs gent of f....»] is a slavish Armenian translation of a defective Greek original. The phrase: « Արժանի արա տալ մեզ լանարատ Մարմնոլ...» is problematic, and Abp. Tiran had no choice but to use a degree of latitude to arrive at his translation, "Do thou deign to give unto us of thine undefiled Body...". I am sure he was not the first to struggle with this phrase. Yet it has been faithfully reproduced and recited for centuries. The point is that hard, textual and comparative-liturgical analysis has proven time and again that in liturgical evolution the tendency to preserve what has been handed down, even if it is incomprehensible or patently wrong, generally triumphs over efforts to reform. So the fact that the allegedly spurious custom of reciting the Eucharistic Prayer inaudibly continued for centuries does not at all imply that there was a sound theological reason for it.

I cannot resist giving one more example, this time from Baptism. I wonder how many Armenian priests during the last 1200 years or so have offered the beautiful prayer over the oil, «OpSubau bu Stp Uumnumb withuuluu, np pumptate gtq unp tonqdnipq...», especially the lines, «...bi with with with queta queta, Stp pumptpump, wnwythu qitangu withumnipt inquing for high highly of highly add how how pumptul fingting humuning tum...». The problem is: what oil? The pre-baptismal anointing with consecrated oil dropped out of Armenian initiation rites no later than 1200 years ago. But the consecratory prayer for this oil remains to this day. I shutter to think how many well-intentioned Armenian priests believe they are (re-)blessing the sacred myron at this point. Now, I ask: Is there a theological reason why we preserve the prayer but not the oil or the anointing?

These examples should be sufficient to demonstrate that the liturgy, by its very nature, must be subject to continuous critical review (actually "reform", but that word is easily misunderstood in Armenian circles). This must be done in order that, through changing times, the liturgy continue

always to reflect authentically "the faith that is both a gift of God and an inheritance from our Fathers of blessed memory," as you so eloquently put it in your letter. In my opinion, the historical study of the liturgy (which is actually a theological undertaking in the true sense of "theology") provides the only reliable criterion on which to evaluate that tradition. (St. John of Otsoun, to name just one Armenian liturgical reformer, was keenly aware of the history of the rites he sought to reform at the Council of Duin in 719 AD). Of course when this principle is carried to extremes, the liturgy can become our little arts and crafts project; altering it here, adjusting it there, it becomes nothing but a reflection of our own vanity, a golden calf. However, I believe there is a trend in our Church which is dangerously close to the other extreme: our Badarak is no longer the sublime "experience of the congregation in the course of its ascent to the One." It has become a sacred relic from antiquity, a beautiful artifact which the clergy dust off each Sunday, exhibit for two hours to the few connoisseurs who appreciate such things, and then carefully put away again until next week's exhibit. There are many reasons for this decay in the *effective* role of the Divine Liturgy in the life of the Armenian Church. I believe that one way to respond is by providing the faithful with the full text of the Divine Liturgy, so that they can follow it and appreciate it once again for what it is and always has been: the pre-eminent prayer of Christ's Body. Yes, this is a departure from what has been done for several hundred years. But as I have shown, it is not an innovation. It more closely corresponds to the spirit of the "framers" of the Divine Liturgy.

You write that the priest "articulates what is on the worshipful mind of the single corporate entity that is the congregation." Ideally, of course, this is true. In reality, I hesitate to think what is on the worshipful mind of my humble mission parish in Charlotte, North Carolina as I go about my priestly functions during the *Badarak*. Who can blame these poor souls? All they have in their present pew books is a succession of disjointed fragments such as, "With whom visit us also, O beneficent God, we beseech thee." What in the world does this mean? I count the days until they have a pew book which will assist them in truly "Lift[ing] up [their] minds in all wisdom..." As for the elusive, alleged theological justification for praying in-secret, I (inasmuch as the Primate has consulted me on this matter) am willing to sacrifice this phantom for the greater good of truly uniting the faithful in meaningful prayer and worship of our Lord.

Yet again, we are in full agreement regarding corporate prayer and worship. Unlike some denominations, Armenians do not merely pray simultaneously, we pray with one word  $[d \ \mu \mu \mu \mu b]$  and one voice  $[d \ \mu \mu \delta u_{j}b]$ . By putting the words of our prayer at the disposal of the people, we will only enhance our common, corporate, meaningful worship. I am in no way advocating a diminution in the role of the celebrant priest!

There are other issues to discuss, of course, and I do hope we will have the chance to continue when we next meet. Your letters have challenged me to organize, to sharpen, and in some ways to adjust my thoughts on this issue. For this I am grateful. May our Lord have mercy on us and lead us to the Truth.

As always, my warmest regards to Mrs. Nersoyan. We will be in touch again concerning the "Day of Remembrance" on the tenth anniversary of the death of Archbishop Tiran.

Yours in Christ our God,

Zup Juzh52

Fr. Daniel Findikyan

cc: Archbishop Khajag Barsamian, Primate Fr. Krikor Maksoudian

PS: I have no objection to your forwarding copies of our correspondence to Patriarch Torkom or anyone else who may be interested.

426

digitised by

149 S Pelham Dr Kettering, OH 45429 Nersoyan@checkov.hm.udayton.edu

June 14, 1999

Dear Fr. Daniel,

I really wanted to conclude this matter of the pew book, but your last letter gave a new, noteworthy turn to the discussion. Your argument now is as follows:

a. We have reasons to believe that the practice of in-secret prayers by the celebrant during the Divine Liturgy is due to historical vicissitudes, none of which constitutes a canonically binding precedent;

b. Furthermore, there is nothing in the relevant literature to show that there is a theological reason that supports that practice;

c. The abandonment of that practice will, moreover, recover or enhance the spiritual life of our community;

d. We must therefore abandon the time-honored practice under consideration. [Note: I am assuming, by logical necessity, that once the in-secret prayers of the Divine Liturgy are printed in extenso in the pew book, it will be rather odd for the celebrant priest himself *not* to say them aloud, except of course that the priest praying out loud, the choir singing, the deacon making his biddings all at the same time would be counterproductive, to say the least. But then aim-specific (*nbadagaharmar*) arrangements could be made to avoid raucous overlaps. Actually, if we see no objection to having the in-secret prayers printed in extenso in the piew book, then common sense requires that such arrangements be made. And if the bishop of the diocese orders the printing of the pew book as presently planned, he would have to allow the priests of his diocese to say aloud, during their celebrations of the Divine Liturgy, the prayers or narratives that they are now under obligation to say in secret.]

Let me comment on a, b, c, and d in that order.

a'. We may reconsider very briefly one of the historical developments we already talked about. The building of large cathedrals and the noisiness of large, unruly congregations caused the celebrant priest to give up trying to be heard by everyone as he spoke his prayers. That is presumed to be the origin of the canonical requirement that the celebrant say his prayers in secret. One problem with this surmise is that it does not address the central issue: If the celebrant priest despaired of being heard, why did he continue to say some of his utterances aloud? Why is it that only some, and not all of what the priest says are now required to be in secret? Was there a consideration that prescribed the distinction between what must be said aloud, and what not? The chances are that there was. Which is probably why you and I are in agreement that, as you put it, "Yes, Justinian's Novella may have been in response to some discrete theological argument for offering the Eucharistic prayer in secret."

But, you will say, there is the "cumulative" strength of the historical argument. If you add up the large cathedrals, the Ethiopian eunuch, and so on, you will come to see that the practice of the insecret prayers actually stands on loose sand. The trouble with this view is that when you add lukewarm water to your lukewarm water your water does not get hot. Or, to change the metaphor, a chain is as weak as its weakest link. Conjectures, all of which are not reliable, do not yield a reliable conclusion. A listing of vague probabilities must not be confused with the premises of inductive logic.

But then all that is academic. No one in his right mind can claim, as I said in my last letter, that there were in-secret prayers in the celebration of the Divine Liturgy from the very beginning.

digitised by

[I'll come in a moment to the inconsonance of shouting Amen to something that we do not, and are not supposed, to hear.] I myself do not know when the in-secret prayers began. All I know is that the practice is old enough to deserve respectful attention.

b'. My knowledge of our classical literature being tangential at best, I shall assume with you that not only do we not know of any classical text that explains or justifies the in-secret prayers, but that such a text does not exist.

We must admit that it would have been nice to have such a text, but does its absence prevent us from placing the practice of in-secret prayers on theological terra firma? I had observed in my last letter that the liturgical requirement of in-secret prayers is in keeping with our known neoplatonistic orientation and with the rest of our theology. I had also mentioned some circumstances that hold that remark up. There is no need to repeat them here. It seems to me that these facts or correspondences are enough of a theological basis on which to justify the practice of in-secret prayers. You seem to disagree for reasons that do not address this phase of the matter directly. The practice under discussion still is in your view an old habit that has lost its relevance. You compare the practice of in-secret prayers to, for example, the use of a prayer in the sacrament of baptism where the priest prays over an oil ... that isn't there. But I am not sure this is a sound comparison, in the sense that we seem to be mixing apples and oranges.

Let me give you yet another example of something the Armenian Church keeps on doing, which is more than a relic. It is incongruous enough to be almost hilariously funny. Imagine Archbishop Vatche in Los Angeles presiding over an *antasdan*. At one point in the service he and his *shourchared* entourage solemnly turn west to pray for the Christian kingdoms on that side of the world, when all they are facing is the Pacific Ocean, and Japan at the other end of it. And this in a world where there is no real Christian kingdom left!

Now there is no question that such fossils belong in a liturgical museum, or else they must be modified and brought up to date. We do desperately need a new John of Otzoun. The question is, Is the *practice* of in-secret prayers in the Liturgy the same sort of thing as fossilized *items* in the liturgical corpus of the Armenian Church? It is true of course that practices too, as objects or tools, become obsolete, but it is also the sometimes objects get obsolete while their use does not. Typewriters are now obsolete, but we type on the keyboard of a computer exactly as we did on that of a typewriter. Different sorts of proofs may be needed to show the obsolescence of practices and of objects. In the case of the oil of the sacrament of baptism, as in the case of the *antasdan*, there is discrepancy between what is being said and what is the case; in the case of the Amen you mention there is the oddity of a detail that may need adjustment. These observations fail to apply to the practice of in-secret prayers during the Liturgy, — a practice that pervades the entire celebration.

c'. Yet your (and my) concern remains. I cannot but wholeheartedly agree with you that the badarak "has become a sacred relic from antiquity," and one may remark, most sadly, that to many it is not even sacred. It is, as you put it so well, "a beautiful artifact which the clergy dust off each Sunday [for those] who appreciate such things, and then carefully put away until next week's exhibit." I have known clergymen who have told me that they themselves no longer believe any of it, and that, "frankly," they do it for the money and for those whom they do not want to disabuse. The problem is vast enough to exceed the limits of the Armenian Church. A vast percentage of Americans will tell you that they believe in God and in Jesus Christ, but their religion is not written in the text of life. It is something for its margins. Were it not for Mt iii:9, "For I say unto you that God is able of these stones to raise up children unto Abraham," one would have to concede that the postchristian era is upon us.

Will the printing of the celebrants's in-secret prayers in the pew book improve the spiritual lethargy of the nation? There is nothing, absolutely nothing I would hope more. Yet I have my doubts. We agree that, as you say, "Yes, this is a departure from what has been done for several hundred years," th.t is, from tradition. The question is, Are we departing from tradition for reasons that are weighty enough? Perhaps there is a way of meeting our concern *without* departing from tradition. It should be possible, as already suggested, to throw light on a song, response or proclamation by the choir with a short paragraph about what the priest is saying in secret. This would be printed in smaller type, in a different color, where appropriate in the text. A general notation would tell the congregant where to find the full text of the prayers for purposes of study.

d'. If a', b', and c' have any validity to them, then d above must be reconsidered.

Have I changed your mind? Of course not. (How people make up their minds about things and how they change their convictions is a matter of the deepest mystery.) Yet one thing has, I believe, become abundantly clear. The matter of printing the in-secret prayers of the celebrant in toto in the pew book is a deliberate departure from tradition. Its logical implication is that an Armenian celebrant will be at liberty to say openly, aloud, during the celebration, what he had to say in secret up to now, for all these centuries. Will that be a good thing? If there is a way of answering this question, I do not know it. In the meantime I so deeply sympathize with your concern, that I will personally accept a decision either way. The burden of the decision is not on your shoulders and it is not, mercifully, on mine. Archbishop Khajag will have to make the decision, assuming of course that a diocesan bishop has that authority.

Yours in Jesus Christ our Lord,

Cc: H.E. Abp. Khajag Rev. Dr. K. Maksoudian

P.S. I am glad you have no objection to my forwarding copies of our correspondence to Patriarch Torkom or anyone else who may be interested. After my last letter to you I waited for more than 10 days, and assuming after that interval (in this age of the email) that you indeed had no objection, I sent a copy of this correspondence to H.B. Archbishop Torkom. Patriarch Mesrob of Constantinople, himself in the process of preparing a pew book for the churches under his jurisdiction, also expressed interest in our exchange of views on the subject. He also has a copy. As I mail this letter to you, I will be mailing Their Beatitudes copies of your last letter and of this reply.

### ՀԱՆԳԻՍՏ Տ. ԱՆՈՒՇԱՒԱՆ Ծ. ՎՐԳ. ԶՂՋԱՆԵԱՆԻ (1981–1999)

Երուսաղէմի Ս․ Աթոռոյ վաստակաշատ եւ երեց Միաբաններէն Տ․ Անուշաւան Ծ․ Վրդ․ Զղջանեան, իր մահկանացուն կնքեց ֆրանսական հիւանդանոցին մէջ Շաբաթ, Ձ8 Օգոստոս 1999, սրտի անակնկալ կաթուածով։

29 Օգոստոս 1999ին, Կիրակի կէսօրէ Խոք ժամը 4ին նորոգ հանգուցեալ Տ. Անուշաւան Ծ. Վրդ. Զղջանեանի մարմինը բերուեցաւ Ս. Յակոբեանց Մայր Տաճար եւ կատարուեցաւ Տան Կարգ։

80 Օգոստոս 1999, Վերափոխման Մեռելոցին, Մայր Տաճարի Աւագ Սեղանին վրայ Ս. Պատարագ մատոյց Տ. Աւետիս Արղ. Իփրաճեան։ «Ողջոյն»էն առաջ կատարուեցաւ վերջին օծման կարգը հանգուցեալ Տ. Անուշաւան Ծ. Վրդ. Ջղջանեանի, որուն դագաղը վարդապետներ խորան բարձրացուցին։ Պատրիարք Սրթագան Հայրը կատարեց վերջին օծումը եւ խօսեցաւ դամբանականը։ Միաբանութիւն եւ ժողովուրդ հանգուցեալին աջը համբուրելով իրենց վերջին յարգանքը մատուցին։ Ժամը 11ին Պատրիարք Սրբազան Հօր գլխաւորութեամբ Մայր Տաճարին մէջ կատարուեցաւ Հանգստեան Կարգ, ապա կազմուեցաւ թաղմանական թափօր, որ մինչեւ Ս. Փրկիչ միաբանից գերեզմանատունը չորս անգամ կանգ առնելով հոգեւոր երգերով եւ հանգստեան Աւետարաններու ընթերցմամբ, հագուցեալին մարմինը ուսամբարձ առաջնորդուեցաւ դէպի իր յաւիտենական կայքը։

Թաղման կարգէն ետք, Պատրիարք Սրբազան Հօր գլխաւորութեամբ Միաբանութիւնը թափօրով վերադարձաւ դէպի ժառանգաւորաց վարժարանի մեծ սրահը ուր մատուցուեցաւ հոգեսուրճ։

Թաղապետ Պրն. Կարապետ Յակոբեան Պատրիարքարանի պաշտօնէից, կազմա... կերպութ է ես չարգանքի զգացումները արտայայտեց Պատրիարք Սրթազանին եւ Միաբանութ էան, հաւատարիմու խղճամիտ Հայր Անուշաւանի յանկարծական փախճանումին առիթով։

#### ԿԵՆՍԱԳՐՈՒԹԻՒՆ Տ. ԱՆՈՒՇԱՒԱՆ Ծ. ՎՐԴ. ԶՂՋԱՆԵԱՆԻ

Անուշաւան Ծ. վրդ. Ջղջանհան, աւազանի անունով, Եղիա, զաւակը բնիկ Քիլիսցի Տէր եւ Տիկ. Յարութիւն եւ Մարիամ Ջղջանհաննհրու, ծնած է Հալէպ 1961: Փոքր տարիքեն յաճախած է Յիսուսեաններու ֆրանսական վարժարանը, որ կ'աւարտէ 1944ին։ Իբրեւ ուխտի զաւակ նոյն տարին որպէս ժառանգաւոր սան ընդունուած է վարժարանէն ներս եւ վարժարանը աւարտած է 1949ին։ Դպրութեան 4 աստիճան ստացած է 9 Դեկտ. 1944ին, ձեռամբ Ռուբէն Արք. Մանասեանի։ Սարկաւագ ձեռնադրուած է Քրիստոսի Ս․ Գերեզմանին առջեւ Ձ6 Յունուար 1950ին ձեռամբ Խորէն Եպս․ Բարոյեանի։

Կուսակրօն քահանայ ձեռնադրուած է 27 Մայիս 1951 ձեռամը Խորէն Եպս-Բարոյեանի, Ս. Յարութեան Տաճարի Ս. Գրիգոր Լուսաւորիչ եկեղեցւոյն մէջ։ Երուսաղէմի "Ecole Biblique" դպրոցին մէջ ծանօթացած է Աքքատեան բեւեռագիրերուն։ Իր բարձրագոյն ուսումը շարունակած է Փարիզ, Սորպոնի Համալսարանին մէջ, որմէ ետք նշանակուած

digitised by

է հոգեւոր հովիւ Լիոնի մօտ Սէյնթ–Էթիէնի թուով հազարի հասնող հայ գաղութին, որուն համեստ մատուռը փոխարինուեցաւ հկեղեցիով մը։

Վարդապետական գաւազանի իշխանութիւնը ստացած է 6 Նոյեմբեր 1955ին Փարիզի Ս. Յովհաննէս եկեղեցւոյ մէջ, ձեռամբ Կաթողիկոսական Պատուիրակ Տ. Սերովթէ Եպս. Մանուկեանի։

Հայր Անուշաւան Երուսաղէմ վերադարձաւ դասաւանդելու եւ Կիւլպէնկեան Մատենադարանի տեսչութեան պաշտօնը ստանձնելու համար։ Միաժամանակ դասաւանդած υ. F Թարգմանչաց Երկրորդական Վարժարանին մէջ։ Իր ջանքերով Ֆրանսերէն լեզուի դասընթացք մր հաստատուած F վարժարանէն ներս։ Հայր Զղջանեան գրասէր հոգեւորական մը եղած է։ Ան քաջալերած է իր աշակերտները որ յաճախեն Կիւյպէնկեան Մատենադարան եւ զբաղուին ընթերցանութեամբ։

θωջորդաբար պաշտօնավարած է որպէս Ս. Հրեշտակապետաց Վանքի Տեսուչ (1959-1962), եւ Գանձատան Մարմնի անդամ, Ամմանի եւ Շրջակայից Հոգեւոր Հովիւ եւ դպրոցի տեսուչ (1964-1979), ուր շուրջ 7000 Հայ կ'ապրէր։ Այնտեղ որպէս Հոգեւոր Հովիւ իր ծառայութեան միջոցին կը կառուցուի նոր դպրոց եւ եկեղեցի։ Շուէտի Հոգեւոր Հովիւ կը նշանակուի եւ կր ծառայէ 1981-1986: Դարձեալ Երուսաղէմ կը վերա– դառնայ, եւ կը ստանձնէ Հոգեւոր Հովիւի պաշտօնը Նոր Երուսաղէմի, Ռեմլէի, Յոպպէի, Հայֆայի եւ շրջակայից (1987–1999):

Ծայրագոյն վարդապետի 10 աստիճանները ստացած է 1 Սեպտեժբեր 1990ին Ս. Յակոբեանց Մայր Տաճարին մէջ ձեռաժբ Պատրիարք Տ. Թորգոմ Արք. Մանուկեանի։

#### ՀԱՆԳՈՒՑԵԱԼԻՆ ՀՐԱՏԱՐԱԿՈՒԹԻՒՆՆԵՐԸ

1.- Տ. Անուշաւան Աբղ. Ջղջանհան Համմուրապիի Օրինագիրքը (նհրածութհամբ, թարգմանութհամբ բեւհռագիր բնագրեն եւ ծանօթագրութիւններով). Երուսաղէմ Տպ. Սրբոց Յակոբհանց 1953 էջ 147:

Ձ.– Տ. Անուշասան Աթղ. Ջղջանեան Գիլգամէշի Դիւցազներգութիւնը Երուսաղէմ, Տպ. Սրբոց Յակոթեանց 1954, էջ 144:

8.- Տ․ Անուշաւան Վրդ․ Ջղջանեան Հրաչեայ Աճառեան եւ իր «Լիակատար Քերականութիւն»ը (վերլուծական եւ քննական փորձ մը - ներածական հատորին։ Երուսաղէմ Տպ․ Սրբոց Յակորեանց 1960 էջ Յ37)։

#### ՎԱՆԻԿ ՎՐԴ․ ՄԱՆԿԱՍԱՐԵԱՆ

### ԽՕՍՔ ՅԻՇԱՏԱԿԻ

Այսօր մեզմէ կը բաժնուի մեր ընտանիքի անդամներէն, մեր Միաբանութեան եղբայրներէն, Անուշաւան Ծ. Վրդ. Զղջանեանը։ Իր ապրած 65 տարիներէն 55 տարիները ապրեցաւ իրրեւ ուսանող, Սարկաւագ, վարդապետ եւ Միաբան Սրբոց Ցակոբեանց մեր Եղբայրութեան։ իր ամբողջ կեանքին ընթացքին անիկա չը դադրեցաւ ուսանելէ, զարգանալէ։ Ուսանող Եւ ուսումնատենչ էր։ Իբրեւ ուսանող իրեն համար հետաքրքրական օրեր ապրած է, մանաւանդ երբ սկիգբները լեզուագիտութեան սէր ունէր։

՝Կը՝ պատմէր՝ թէ՝ինչպէս, երբ՝որ Փարիզ, Սորպոնի համալսարանի լեզուագիտութեան դասընթացքին կը հետեւէր, Սանսգրիտ լեզուն սորվելու, 21 աշակերտներով սկսած են, բայց տարուան կէսին, 21 տարբեր եւ օտար երկիրներէ եկած աշակերտներէն երկուքը միայն մնացած են շարունակող։ Եւ այդ երկուքէն մէկը Անուշաւան Վարդապետն էր։

Ապա ան կոչուհցաւ ուսուցչութհան պաշտօնին։ Ուսուցիչ հղաւ մհր Սրբոց Թարգմանչաց վարժարանի, Ժառանգաւորաց վարժարանի, Եաֆայի, Հայֆայի, Ամմանի մհր համայնքնհրուն զաւակնհրուն իբրհւ դաստիարակ։

՝ Ան՝ ոչ՝ միայն Ամմանի մեր համայնքին տարիներով եղաւ հովիւ, քարոզիչ, ուսուցիչ եւ դաստիարակ, այլ նաեւ Ծուէտի հայկական գաղթօճախին։ Ծուէտի մեր համայնքը զինք կը յիշէ իբրեւ այն բա– րի, ազնիւ հոգեւորականը, որ նուիրուած հոգիով իրենց հետ եղաւ եւ իրենց հոգեւոր կարիքները հոգաց եւ զիրենք դաստիարակեց։

՝ Ամնանի եւ Ծուէտի համայնքներու՝ հովուութենէն յետոյ, վանք վերադարձաւ, եւ Եաֆայի եւ Հայֆայի հոգեւոր հովուութեան պաշ– տօնները ստանձնեց, նոյն ժամանակ շարունակելով դաստիարակի իր պարտականութիւնները։ Եւ այս բոլորը՝ ինքնակամ յօժարութեամբ կատարեց մինչեւ իր կեանքին վերջին շունչը։

՝ Բոլոր անոնք որոնք ծանօթացան Անուշաւան Վարդապետի անձին, անոր մէջ տեսան իր ուխտին, եւ իր հոգեւորականի կոչումին հաւատարիմ կրօնաւորը, պարտաճանաչ, վստահելի եւ պարկեշտ։

Իբրեւ՝՝ միաբան Մրբոց՝ Յակոբհանց՝ Ուխտին, ան՝ խղճամիտ գիտակցութհամբ եւ հաճոյքով կը կատարէր Սուրբ Տեղեաց մէջ դարաւոր եւ ամենօրհայ եւ գիշերախառն մեր պաշտամունքները եւ Ս․ Պատարագներու մատուցումը։ Նաեւ մեր միաբանական կեանքի վարչական պարտականութհանց շարքին ծառայած է իբրեւ անդամ յանձնախումբերու, եւ ատենադպիր ժողովներու, խղճմտօրէն արձանագրութիւններ պահելով։

՝Ան, ինչպէս՝ քիչ՝առաջ կարդացինք, ըստ Սաղմոսերգուին, եւ ըստ Յովհաննու՝ Աւետարանին՝ մէջ՝ Յիսուսի՝ ակնարկութեան՝ Նաթանաէլի մասին, «ահա այր՝ յորում՝ նենգութիւն՝ ոչ գոյ»։ Ոչ մէկ նենգութիւն՝ կար իր հոգիին մէջ, իր մտքին մէջ։

՝ Ապրեցաւ՝ հաւատարիս իր՝ կոչումին։ Կը սիրէր գրել եւ ուսում-նասիրել։ Տեղեկատուութիւններ՝ ղրկել թերթերուն, օգտակար եւ կարեւոր ծառայութիւն մատուցանելու գոհունակութեամբ։

՝ Երուսաղէմի՝ մէջ, ոչ–հայ կրօնական եւ իմացական շրջանակներու գործունէութեանց իր մասնակցութիւնը զինք կը մղէր լեզուներ սորվելու։ Իր կեանքը լեցուն կը զգար կարդալով եւ արտայայտուե– լով, եւ մաս կազմելով Անգլերէն, Ֆրանսերէն եւ Ծուէտերէն լեզուներով հաւաքոյթներու եւ յայտագիրներու։ Աստուծոյ կողմէ իրեն տրուած շնորհքները կը գործածէր իր կարողութիւններուն չափով։ Մինչեւ անգամ վերջին երկու տարիներուն, գերմաներէն լեզուն սորվելու հետամուտ էր աշխուժօրէն եւ զուարթօրէն։

Այսպիսի շնորհալի հղբայր մը, զաւակ մը՝ Սուրբ Աթոռին, կը հրաժարի մեզմէ։ Իր վերջին պատարագը կը մատուցանէ։ Անոր համար է որ «Ողջոյնը» իրմէ պիտի առնենք, աղօթելով որ Աստուած իր արդարներուն՝ շարքին ընդունի անոր հոգին, ներելով անոր մարդկօրէն ունեցած թերութիւններուն, «Եւ ով է մարդ որ կեցցէ եւ ոչ մեղիցէ»։

Մէկ դժգոհութիւն եթէ պիտի յայտնենք, այն պիտի ըլլար որ, իր առողջութեան կապակցութեամբ բժիշկներէն հեռու կ'ուզէր մնալ միշտ, հաւատալով որ ինք առողջ է։ Այդ կամշոտ հոգին անգամ զինքը պահեց գործունեայ, աշխոյժ եւ հաւատարիմ, մինչեւ իր վերջին շունչը, Երբ, Վերափոխման շաբաթ առաւօտ, Եաֆայի մեր վանքին մէջ Ս. Պատարագ մատուցանելէ, խաղողի օրհնութիւն կատարելէ յետոյ, պարտաճանաչութեամբ Երուսաղէմ կը վերադառնար մասնակցելու համար, Գեթսեմանիի Ս. Աստուածածին Եկեղեցւոյ մէջ, ամբողջ միաբանութեան հետ, Վերափոխման պաշտամունքին։

՝ Եւ՝ յանկարծական սրտի՝ կաթուածին՝ պատճառաւ հիւանդանոց կը փոխադրուի եւ հոգին կ՚աւանդէ։

՝ Աստուած ընդունի բարի այդ հոգին, եւ Սրբոց Յակոբեանց մեր հաստատութեան վրայ Տիրոջ հովանին անպակաս մնայ միշտ։ Եւ Սուրբ Հոգիին շնորհաբաշխութեամբ Սուրբ Յակոբայ մայրավանքի ծառը ծաղկուն մնայ առ յաւէտ։ Եւ մեր Ժառանգաւոր սաներէն շնորհալի զաւակներ, յիշեն անձնուէր այս հոգին եւ անոր նկարագիրը, եւ շնորհօք Սուրբ Հոգւոյն որոշեն ծառայել Աստուծոյ, ծառայել Սրբոց Յակոբեանց դարաւոր հաստատութեան եւ Սուրբ Վայրերու պայծառութեան, եւ մեր աշխարհացրիւ ժողովուրդին, իբրեւ հոգեւոր դաստիարակներ, անձնդիր հովիւներ եւ Տիրոջ պատգամին քարոզիչներ։

Սուրբ Հոգիին մխիթարութեամբը թող զօրանան մեր ամբողջ միարանութիւնը եւ մեր ժողովուրդը, ինչպէս նաեւ Անուշաւան Վարդապետի հարազատները, Հալէպաբնակ իր եղբայրը, իր ընտանիքի բոլոր անդամներով։

Եւ Աստուծոյ կամքն օրհնեալ ըլլայ, յաւիտեանս յաւիտենից։

. ղ. դ. Պ

## Ս. ՅԱԿՈԲԻ ՆԵՐՍԷՆ

### ԵԿԵՂԵՑԱԿԱՆՔ\_ԲԵՄԱԿԱՆՔ

Եշ․ 1 Յուլիս.– <u>Ս. Թարգմանչաց</u> <u>Վարդապետացն մերոց Սահակայ եւ Մեսրոպայ։</u> Մայր Տաճարի Աւագ Սեղանին վրայ պատարագեց եւ քարոզեց Տ. Վանիկ Վրդ. Մանկասարեան։

Շր. Յ Յուլիս.- <u>Ս. Տրդատայ Թագաւորին մԵրոյ Եւ Աշխէն Տիկնոջն Եւ Խոսրովիդխտոյն։</u> Ս. Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս. Գլխադիր։ Ժամարարն էր Տ. Գուսան Վրդ. Ալնանեան։

- Նախատօնակին ի Ս․ Յակոբ հանդիսապետն էր Տ․ Կիւրեղ Եպս․ Գաբիկեան։

Կիր. 4 Յուլիս.- <u>Գիւտ Տփոյ Ս. Աստուածածնի։</u> Ս. Պատարագը Տիրամօր Ս. Գերեզմանին վրայ մատոյց Ռազմիկ Վրդ. Պօդոսեան։ Հանդիսապետն էր Տ. Աղան Արք. Պալիօգեան, Առաջնորդ Աւստրալիոյ եւ Նոր Ջելանտայի ԹԵմին եւ Հայրապետական Պատուիրակ Ծայրագոյն Արեւելքի, որ ուխտաւորներու խումթով մը Երուսաղեմ ժամանած էր Յուլիս Ձ-ին։

Աղան Սրթազան յաջորդ օրը մեկնեցաւ դեպի Ս. Էջմիածին, մասնակցեցաւ Եպիսկոպոսաց եւ Գերագոյն Հոգեւոր Խորհուրդի ժողովներուն եւ Ահհափառ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի թաղման արարողութեանց, եւ ապա իր ուխտաւորներու խումբին միանալով վերադարձաւ Սիտնի։

Եշ. 8 Յուլիս.- Ազգիս Ընդհանրական Հայրապետ Ն. Ս. Օծութիւն Տ. Տ. Գարեգին Առաջին Կաթողիկոսի թաղժան տխուր առիթով, հանդիսաւոր Ս. Պատարագը Մայր Տաճարի Աւագ Սեղանին վրայ մատոյց Լուսարարապետ Տ. Նուրհան Ծ. Վոդ. Մանուկեան։

«Հայր ՄԵր»էն առաջ կատարուեցաւ Հոգեհանգստեան պաշտօն։ Հանդիսապետն էր Տ. Կիւրեղ Եպս. Գաթիկեան։

бр. 10 Յուլիս.– <u>Երկոտասան Առաքելոցն</u> <u>Քրիստոսի։</u> Ս. Պատարագը մատուցուեցաւ Մայր Տանարի Ս. Պօդոսի վերնամատրան մէջ։ Ժամարարն էր Տ. Աւետիս Աթղ. Իփրանեան։

Կիր. 11 Յուլիս.- Ս. Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս. Յարութիւն, մեր վերնամատրան մէջ։ Հանդիսապետն էր Լուսարարապետ Տ. Խուրեան Ծ. Վրդ. Մանուկեան։ Ժամարարն էր Տ. Անուշաւան Ծ. Վրդ. Զղջանեան։

Ուր. 16 Յուլիս.- Նախատօնակը պաշտուեցաւ Մայր Տանարին կից Ս. Էջմիածին մատրան մէջ։ Հանդիսապետն էր Տ. Մեւան Եպս. Ղարիպեան։

Շթ. 17 Յուլիս.– <u>Յիշատակ Տապանակին։</u> Ս․ Պատարագը մատուցու**ьցաւ ի Ս․ Էջմիածին։** Ժամարարն էր Տ․ Վանիկ Վրդ․ Մանկասարեան։ Պատարագի վերջաւորութեան, Ս. Յակոթայ Մայր Տանարին մէջ, Պատրիարք Սրթագան Հայրը, խարտավիլակութեամբ Լուսարարապետ Տ. Խուրհան Ծ. Վրդ. Մանուկեանի դպրութեան Ֆորս Աստիճաններու տըւչութիւնը կատարեց Ձ1 ժառանգաւոր սաներու, որուն աւարտին ուրար կրելու արտօնութիւնը շնորեեց ժառանգաւորաց Վարժարանի Զ. Դասարանի շրջանաւարտ երկու սաներու, Արթուր Երեցեանի եւ Գարեզին Վարոյանեանի։

- Կեսօրէ Խոք Այլակbրպութ հան մեծահանդես նախատօնակին եւ Տեառնեղթայր Յակոթոս Առաքեալի Յիշատակի հանդեսին նախագահեց Պատրիարք Սրթազան Հայրը։ Ապա «Օրհնեցեք գՏէր» շարականի երգեցողութեամբ միաբանութիւնը բարձրացաւ Պատրիարքարան։

– Գիշծրասկիզթին Մայր Տանարին մէջ պաշտուած «Եկհսցէ»ի Եւ «Հսկման» կարգերուն նախագահեց Պատրիարք Սրթազան Հայրը։

Կիր. 18 Յուլիս.- <u>Վարդավառ (Տօն Այլակերպութեան Տեսոն)։</u> ծատերգութեան աւարտին կատարուեցաւ «Անդաստան» հանդիսապետին էր Տ. Սեւան Եպս. Ղարիպեան։ Օրուան հանդիսադոր Ս. Պատարագը Աւագ Սեդանին վրայ մատոյց եւ քարոզեց Պատիարք Սրթազան Հայրը։ Սպասարկող վարդապետներն էին Տ. էմմանուէլ Աթղ. Աթաջանեան եւ Տ. Համբառում Վրդ. Քէշիշեան. իսկ թուրվառակիր վարդապետներն էին Տ. Բագրատ Աթղ. Պուրնէքեան եւ Տ. Առաքել Քենյ. Ալնանեան, որ Նիւ Եօրքեն ուխտարարերան հանդիս պանուպաստիսներն էին հանանեսն, որ Նիւ Եօրքեն ուխտաւորաբար Երուսադեմ կու գտնուէր։

Բշ. 19 Յուլիս.– <u>Յիշատակ ՄԵռելոց։</u> Ս. Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս. Գլխադիր։ Ժամարարն էր Տ. Առաքել Քհնյ. Ալնանեան։

Ուր․ ՁՅ Յուլիս.– Նախատօնակին ի Ս․ Յակոր հանդիսապետն էր Տ․ Կիւրեղ Եպս․Գաթիկեան։

Շր. Ձ4 Յուլիս.- <u>Թադեոսի Առաքելոյն եւ</u> <u>Սանդխտոյ Կուսին։</u> Ս․Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս․ Գլխադիր։ Ժամարարն էր Տ․ Համթարձում Վրդ. Քէշիշեան։

Կիր․ Ձ5 Յուլիս․- Ս․ Պատարագը մատուցուհցաւ ի Ս․ Յարութիւն, մեր վերնամատրան մէջ։ Հանդիսապետն էր Տ․ Սեւան Եպս․ Ղարիպեան։ Ժամարարն էր Տ․ Կոմիտաս Վրդ․ Շէրպէթճեան։

Շթ. 81 Յուլիս.-- <u>Սրբոցն Որդւոց Եւ Թոռանց</u> <u>Սրբոյն Գրիգորի Լուսաւորչին մերոյ՝ Արիստակիսի,</u> <u>Վրթանիսի, Յուսկանն, Գրիգորիսի եւ Դանիէլի։</u>

Ս. Պատարագը մատուցուհցաւ ի Ս. Գլխադիր։ Ժամարարն էր Տ. Գուսան Վրդ. Ալճանհան։

Կիր․ 1 Օգոստ․– Ս․ Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս․ Յարութիւն մեր վերնամատրան մէջ։ Հանդիսապետն էր Տ․ Արիս Եպս․ Շիրվանեան։ ժամարարն էր Տ․ Թէոդորոս Աթղ․ Ջաքարծան։

Շթ. 7 Օգոստ.- Ս. Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս. Գլխադիր։ Ժամարարն էր Տ. Վանիկ Վրդ. Մանկասարեան։

Կիր. 8 Օգոստ.- Օրուան հանդիսաւոր Ա. Պատարագը Մայր Տանարի Աւագ Սեղանին վրայ մատոյց եւ քարոզից Տ. Արիս Եպս. Շիրվանեան։ «Հայր Մեր»էն առաջ Պատրիարք Սրթազան Հայրը նախագահեց Ազգիս Ընդհանրական Հայրապետ Ն.Ս. Օծութիւն. Տ.Տ. Գարեզին Ա. Կաթողիկոսի վախճանման քառասունքին առթիւ կատարուած հոգեհանգստեան կարգին։

Ամենայն Հայոց հանգուցեալ Հայրապետի, Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. Գարեգին Ա. Վեհափառ Կաթողիկոսի վախճանման քառասունքին առիթով, Սրթոց Յակորհանց Մայր Տաճարին մէջ Ս․ Պատարագին եւ Հոգեհանգստեան արարողութեան ներկայ գտնուեցան Պետութեանց Երուսաղէմի հիւպատոսներ **Եւ Քրիստոնեայ լարանուանութեանց հոգեւորական** ներկայացուցիչներ եւ Լատինաց Ամեն. Սրթացան Պատրիարքը Միշէլ Սապպահ։ Ս. Պատարագի աւարտին, Ս. Աթոռոյս Սրթազան Պատրիարք Հօր գլխաւորութեամբ, հիւրերը եւ ժողովուրդը Պատրիարքարան բարձրացան։ Իրենց անձնական վկայութիւնը հանգուցնալ Հայրապետի Էքումէնիք գործունէութեան մասին եւ բոլոր ներկաներու անունով մխիթարութեան բարի մաղթանքներ կատարեցին Լատինաց Միշէլ Սապպահ Պատրիարքը, եւ հիւանդութեան պատճառով բացակալ Յունաց Տեռտորոս Պատրիարքին անունով՝ Մեթրոպոյիտ Թիմոտին։ Պատրիարք Սրթազան Հայրբ շնորհակալութիւն յայտնեց սգակից ներկաներուն իրենց վշտակցութեան եւ մաղթանքներուն համար, յիշելով Վեհափառ Հայրապետին հետ իր վերջին հանդիպումէն էջմիածնի մէջ պահեր, անոր վախճանումէն մի քանի շաթաթներ առաջ, ուր կր րացայայտուէր անոր հոգեկան կորովը «ցաւր կրելու», գրաւոր իր խօսակցութեան ընթացքին իր սրամիտ արտայայտութիւնները գործածելու, գերագոյն ճիգով եւ պարտականութեան գիտակցութեամբ թէ իսկ կարճ ժամանակի պաշտօնական հիւրեր ընդունելու եւ ժողովներու նախագահելու։ Քրիստոսի եկեղեցիին հաւատաւոր սպասաւորը մնաց միշտ։։

Ծթ.14 Օգոստ.– <u>Սրթոյն Գրիգորի Աստուա– ծաթանին։</u> Ս. Պատարազը մատուցու**ծցաւ ի Ս.** Գլխադիր։ Ժամարարն էր Տ. Համբարձում Վրդ. Քէշիշծան։

Կիր․ 15 Օգոստ.- Ս․ Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս․ Յարութիւն մեր վերնամատրան մէջ։ Հանդիսապետն էր Տ․ Սեւան Եպս․ Ղարիպեան, որ կատարեց «Խաղողօրհնէք»ի արարողութիւնը։

Բշ. 16 Օգոստ.– Այսօր սկսաւ Ս. Կոյսի ՎԵրափոխման տօնը կանխող հանդիսաւոր Ս. Պատարագներու մատուցումը՝ Գեթսեմանիի Ս. Աստուածածնի Տանարին մէջ։

Շթ. Ձ1 Օգոստ.- <u>Եփեսոսի Ս. Ժողովոյն (431):</u> Ս. Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս. Հրեշտակապետաց։ Ժամարարն էր Տ. Ընծանուէր Արդ. Բարախանեան։

Կիր․ ՁՁ Օգոստ․- Ս․ Պատարագը մատուցուեցաւ ի Ս․ Աստուածածին։ Ժամարարն էր Տ․ Կոմիտաս Վրդ․ Շէրպէթնեան։

Ուր. Ձ7 Օգոստ.- Նախատօնակին ի Ս. Էջմիածին հանդիսապետն էր Տ. Սեւան Եպս. Ղարիպեան։

Շթ. ՁՑ Օգոստ.- <u>Տօն Շողակաթի Ս. Էջմիածնի։</u> Ս. Պատարագը մատուցուհցաւ ի Ս. Էջմիածին։ Ժամարարն էր Տ. Գուսան Վրդ. Ալնանհան։

– Կեսօրէ Խոք, Պատրիարք Սրթազան Հօր գլխաւորութԽամբ, Միաթան Հայրծր, ինքնաշար– ժԵրով իջան ԳԵթսԽմանիի ձորը ու «Հրաշափո ռով» մուտք գործեցին Ս. Աստուածածնայ Տանար, ուր պաշտուեցան ժամերգութիւն Եւ նախատօնակ։

Գիշերասկիզրին, նոյն վայրին մէջ պաշտուեցան «Եկեսցէ»ի եւ Հսկման ժամերգութիւնները։ Հանդիսապետն էր Տ.Արիս Եպս.Ծիրվանեան։

Կիր. Ձ9 Օգոստ.- <u>ՎԵրափոխումն Ս. Աստուածածնի։</u> Առաւօտուն, Պատրիարք Սրթազան Հօր գլխաւորութծամբ Միարան Հայրծր ինքնաշարժերով իջան Գեթսեմանիի ձորը ու «Հրաշափառոով մուտք գործեցին Ս. Աստուածածնայ Տաճար, ուր Տիրամօր Ս. Գերեզմանին վրայ օրուան Սուրթ Պատարագը մատոյց եւ քարոզից Տ. Արիս Եպս. Շիրվանեան։ Պատարագիչ Սրբազանը հանդիսապետեց «Անդաստան ծին։

<sup>4</sup><sup>2</sup>/<sub>2</sub>. 30 Օգոստ.- <u>Յիշատակ Մեռելոց։</u> Օրուան հանդիսաւոր Ս. Պատարագը Մայր Տանարի Աւագ Սեղանին վրայ մատոյց Տ. Աւետիս Արդ-Իփրանեան։ Օգոստոս ՁՑին սրտի կաթուածով յանկարծամահ եղաւ Միարանութեանս անդամներէն Տ. Անուշաւան Ծ. Վրդ. Զղջանեան, որուն Վերջին Օծման եւ Թաղման կարգը կատարուեցաւ այսօր, յընթացս Ս. Պատարագի ձեռամբ եւ նախագահութեամբ Սրրազան Պատրիարդ Հօր։

#### ՊԱՇՏՕՆԱԿԱՆՔ

Դշ. 16 Յունիս.- Ռամլէի վանքապատկան ընդարձակ հողին վրայ, ըստ համաձայնագրին կառուցուելիք բնակարաններու առաջին հիմնարկէքի հաւաքոյթին եւ ընդունելութեան ներկայ գտնուեցաւ, **Եւ Շինարար ընկերութ**եան ներկայացուցիչին, Ռամլէի քաղաքապետին եւ հրաւիրեալ Ռաբիին գնահատական եւ քաջայերական խօսքերուն կարգին Պատրիարքարանիս գոհունակութիւնը յաջողութեան մաղթանքները ներկայացուց Պատրիարք Սրբազան Հայրը, որուն կ'րնկերակցէին Լուսարարապետ Նուրհան Ծ. Վրդ. Մանուկեան, Աւծտիս Արդ. Իփրաճեան, եւ Պատրիարքարանիս փաստաբաններեն Ճօգէֆ Ավնէրի, որ Երրայերենի Պատրիարք թարգմանեց Սրթազանի այտայայտութիւնները։

Եշ. 17 Յունիս... Պատրիարքարանիս փաստարաններեն Մազեն Քիւփթիի անձնական հաւաքածոյեն Պաղիստինցի նկարիչներու ցուցահանդեսին այցելեցին Պատրիարք Սրրազան Հայրը, Համբարձում Վրդ. Քէշիշծան, Աւետիս Աթղ. Իփրանեան, Բագրատ Աթղ. Պուրնեքեան, Ընծանուեր Աթղ. Բաբախանեան։

Կիր. ՁՕ Յունիս.- Երուսաղէմի Համագումարի Կեդրոն համալիրին մէջ կազմակերպուած Հրատարակութեանց Միջազգային ցուցահանդեսի բացումի հանդիսութեան ներկայ գտնունցաւ Պատրիարք Սրբազան Հայրը, ընկերակցութեամբ Համբարձում Վրդ․ Քէշիշեանի։ Եշ. Ձ4 Յունիս... Սէյնթ Ճան այքի հիւանդանոցի անուան տարեդարձի առթիւ (որուն թազմամեայ Վարիչ Ղեկավարն է մեր Եկեղեցւոյ զաւակներեն Նազարեթ Պեննեեան), Հոգատար Խորհուրդի կազմակերպած հիւրասիրութեան ներկայ Սրթազան Հայրը, գտնուհցաւ Պատրիարք ընկերակցութեամբ Սեւան Եպս․ Ղարիպեանի եւ Համբարձում Քէշիշծանի։ Վրդ․ - Նոյն օրը, Սպանիական Ընդհ․ Հիւպատոսի Փոխանորդ Ֆէրնանտօ Ֆէրնանտէզ-Արիասի

Փոխանորդ Ֆերնանտօ Ֆերնանտեզ-Արիասի Լոնտոն փոխադրուծլուն առիթով կազմակիրպուած հիւրասիրութեան ներկայ գտնուեցան Պատրիարք Սրբազան Հայրը, Արիս Եպս. Ծիրվանեան, Սեւան Եպս. Ղարիպեան, Համրարձում Վրդ. Քէշիշեան, եւ Աւետիս Աթղ. Իփրանեան։

Դշ. 80 Յունիս.– Ծրուսաղէմի մէջ Միջազգային Փաքս Քրիստի Խորհուրդի համագումարին առիթով Լատինաց ԱմԵն. Պատրիարք Միշէլ Սապահի հրաւէրով կազմակերպուած ընդունելութեան ներկայ գտնուեցան Արիս Եպս. Շիրվանեան եւ Աւետիս Աթղ. Իփրանեան։ Գշ. 14 Յուլիս.– Ֆրանսական Ազգային տօնին առիթով Երուսաղեքի Ֆրանսական Ընդհանուր Հիւպատոսի կազմակերպած հիւրասիրութեան ներկայ գտնուեցաւ Պատրիարք Սբրազան Հայրը ընկերակցութեամբ Սեւան Եպս. Ղարիպեանի, Տ. Համբարձում Վրդ. Գէշիշեանի, եւ Ռազմիկ Վրդ. Պօղոսեանի։

Ուր. 18 Յուլիս.- Երուսաղեմի Միացեալ Նահանգաց Հիւպատոսարանէն ներկայացուցիչի մը հետ Պատրիարք Սրբազան Հայրը տեսակցութիւն մը ունեցաւ տեղեկութիւններ տալու համար Համբարձման Աբրան վանքապատկան սրբավայրին վրայ արաբ խմբակի մը կատարած քանդիչ արարքին կապակցութեամբ։

Ուրթաթ, ՁՅ Յուլիս.– Հ․ Մ․ Ը․ Միութեան սկաուտներու թանակումի շաթաթուան աւարտին, Պէյթ Շէմէշի կողմերը, Պատրիարք Սրթագան Հայրը, ընկերակցութեամբ Ռազմիկ Վրդ․ Պօդոսեանի եւ Համբարձում Վրդ․Քէշիշեանի ներկայ գտնուեցաւ սկաուտներու կազմակերպած Երեկոյթին, քաջափոխվով զոհոզութիւնը եւ նուիրեալ ջանքերը վարչութեան, ծնողներուն եւ սկաուտապետներուն։

Սկաուտական թանակումի նոյնպիսի յայտագիր ունցան Հայ Երիտասարդաց Միուբեան սկաուտները 14 Օգոստոսի Շաթաթը, Պադեստինի սահմաններուն մէջ ՌեթդիեւՆԻ եւ Հովուաց Դաշտի մշտերը Պէյթ Սահուրի Y.M.C.A.ի անտառակին մէջ, ուր եւս Պատրիարք Սրթազան Հայրը ներկայ գտնուեցաւ սկաուտներու կազմակերպած խադերուն եւ յայտագրին, ընկերակցութեամբ Համբարձում Վրդ. Քէշիշեանի, գնահատելով Միութեան Վարչութեան եւ ծնողներուն յարատեւ քաջախրանքը հանդէպ երիտասարդ սկաուտներուն եւ կազմակերպուած յայտագիրներուն.

Շթ. Ձ4 Յուլիս.- Պելնիքայի Ազգային տօնին առիթով Երուսադեքի Պելնիքական Հիւպատոսի կազքակերպած հիւրասիրութեան ներկայ գտնուեցաւ Պատրիարք Սրթազան Հայրը, ընկերակցութեամբ Սեւան Եպս. Ղարիպեանի եւ Համթարձում Վրդ. Քէշիշեանի։

Կիր. 11 Օգոստ.- Ֆրանչիսկեան Միարանութեան մեծաւոր Քուսթոտը, որ նոր վերադարձած էր իր միարանութեան մասնանիւղերուն տուած շրջապտոյտէն, Պատրիարքարան այցելեց իր ցաւակցութիւնը յայտներու հանգուցեալ Գարեգին Ա. վեհ. Հայրապետի մահուան քառասոնքին։

– Նոյն յետ միջօրէին, երեք Պատրիարքներու եւ քրիստոնեայ համայնքներու հոգեւոր պետերու խորհրդակցութեան ներկայ գտնուեցաւ Եկեղեցիներու Համաշխարհային Խորհուրդի Կեդրոնական Յանձնախումբի քարտուղարուհի Օր. Սալթի Էսքիճհան, Ժընէվէն, ներկայացնելով Կեդրոնական Յանձնախումթի հետաքրքրութիւնը Սուրբ Երկրի Քրիստոնհայ համայնքներու կացութեամբ եւ մտահոգութիւններով։

Եշ. 12 Օգոստ.- Ժընէվեն Օր. Սալթի Էսքիճեան, Եկեղեցիներու Համաշխարհային Խորհուրդի Կեղրոնական Յանձնախումբի քարտուղարուհին, Պատրիարքարան այցելեց, ընկերակցութեամբ Միջին Արեւեյքի եկեղեցիներու Խորհուրդի Երուսազէմի Գրասենեակին Ընդհանուր Վարիչ Հրաչ Յակոթեանի հետ, աւելի մանրամասն խորհրդակցութիւն ունենալով Պատրիարք Սրթազան Հօր հետ, Եկեղեցիներու Համաշխարհային Խորհուրդի առնելիք անմիջական եւ գործնական ձեռնարկներու կապակցութեամբ։

Եշ. Ձ Սեպտ... Երուսաղեմի Իտալական Հիւպատոսի եւ իր տիկնոջ պաշտօնով տեղափոխման առիթով Ամերիքըն Գոլոնի Պանդոկի պարտեզին մէջ տրուած ողջերթի հիւրասիրութեան ներկայ գտնուեցաւ Պատրիարք Սրրազան Հայրը, ընկերակցութեամը Սեւան Եպս. Ղարիպեանի, Համբարձում Վրդ. Քէշիշեանի եւ Թէոդորոս Արդ. Զամարեանի։

## ՀՐԱՏԱՐԱԿՉԱԿԱՆ ԾՐԱԳԻՐ

## ՏՈԼՈՐԵՍ ԶՕՀՐԱՊ ԼԻՊՄԱՆ ՀԻՄՆԱԴՐԱՄ

Հանոյքով կը հաղորդենք, թէ Տոլորէս Ջօհրապ Լիպման Հիմնադրամը նիւթապէս պիտի օժանդակէ որ հրատարակուին ընտրեալ

ա. վարդապետական աւարտաճառեր հայագիտական նիւթերու մասին,

թ. հայոց հին պատմութեան երկեր հայ պատմաբաններու,

գ. 19րդ դարու եւ աւելի վաղ շրջանի հայ գրականութեան երկեր։

Ներկայացուող աշխատասիրութիւնները կրնան ըլլալ կա՛մ հայերէն կա՛մ անգլերէն լեզուով։ Եթէ գործ մը հայերէն լեզուով է, անոր պէտք է ընկերանայ անգլերէն որակաւոր թարգմանութիւնը։

Դիմումնագիրները ներկայացնել ամէն տարուան Ապրիլ 15 եւ Նոյեմբեր 15 թուականներէն առաջ։

Յաւելուածական տեղեկութեան եւ դիմումնագրի թերթիկ ստանալու համար դիմել

THE DOLORES ZOHRAB LIEBMANN FUND PUBLICATIONS PROGRAM Attn: Mr. Suren D. Fesjian 661 Hillside Rd., P.O.B. 889 Pelham Manor, NY 10803



ԱՆՈՒՇԱՒԱՆ Ծ. ՎՐԴ. ԶՂՋԱՆԵԱՆ 1981-1999



Անուշաւան Ծ. Վրդ. Ջղջանհան (1981-1999), վախնանհալ 28 Օգոստոս 1999, Թաղման Կարգ 60 Օգոստոս 1999, վարդապետներ ուսամրարձ կը կրեն դագաղը դէպի Ս. Փրկիչ Գերեզմանատուն։

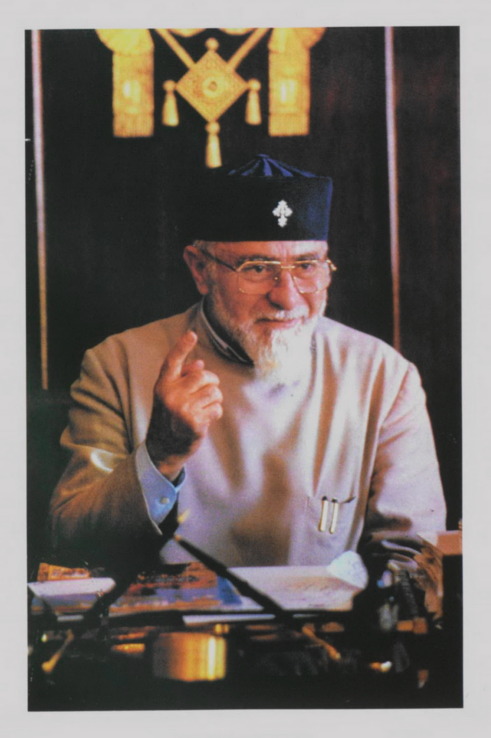


Անուշասան Ծ. վրդ. Ջղջանհան (1981-1999), վախճանհալ 28 Օգոստոս 1999, Թաղման Կարգ 80 Օգոստոս 1999, Ս. Յակոթայ Մայր Տաճարին մէջ։

# ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹԻՒՆ

| – Հայրապետական Խօսք                                                |       |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------|-------|--|--|--|
|                                                                    | 9-881 |  |  |  |
| – Հանգիստ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի Դիւան Մայր Աթոռոյ 853              | 2     |  |  |  |
| - Գարեգին Ա. Հայրապետի                                             |       |  |  |  |
| Կեանքն ու Գործունէութիւնը Դիւան Մայր Աթոռոյ ՅՅ                     | 8-886 |  |  |  |
| – Վերջին Հրաժեշտ (Յուղարկաւորութիւն) Արթուր Կարապետեան ՅՅ          | 7-840 |  |  |  |
| – Հրաժեշտի Խօսք՝ Արարատեան Հայրապետական Թեմի Փոխանորդ              |       |  |  |  |
|                                                                    | 1-842 |  |  |  |
| – Հրաժեշտի Խօսք՝ Կաթողիկոսական Տեղապահ Ներսէս Արք․ Պօզապալեանի Յ45 | 8-846 |  |  |  |
| – Հրաժեշտի Խօսք՝ Կիլիկիոյ Արամ Ա․ Կաթողիկոսի 847                   | 7_850 |  |  |  |
| – Հրաժեշտի Խօսք՝ Երուսաղէմի Պատրիարք Թորգոմ Արք․ Մանուկեանի        |       |  |  |  |
| – Հրաժեշտի Խօսք Կ. Պոլսոյ Պատրիարք Մեսրոպ Արք. Մութաֆեանի 855      | 8     |  |  |  |
| – Հրաժեշտի Խօսք՝ Հ. Հ. Նախագահ Ռոբերտ Քոչարեանի 854                | 4     |  |  |  |
| – Հրաժեշտի Խօսք՝ Վրաստանի Կաթողիկոս Իլյա Բ.ի 855                   | 5     |  |  |  |
| - Նուիրապետական Աստիճանները Վարդան Ա․ Քհնյ․ Տիւյկէրեան Յ56         | 6     |  |  |  |
|                                                                    |       |  |  |  |
| <b>ՀԱՂՈՐԴԱԳՐՈՒԹԻՒՆՔ</b>                                            |       |  |  |  |
| ՄԱՅՐ ԱԹՈՌ Ս․ ԷՋՄԻԱԾՆԷՆ                                             |       |  |  |  |
| - Նամակ Գարեգին Ա. Վեհ. Կաթողիկոսէն (19 Մայիս 1999) 857            | 7     |  |  |  |
| – Հռոմի Սրբազան Պապը, Յովհաննէս Պօդոս Բ. Ս. Էջմիածին               |       |  |  |  |
| պիտի այցելէ Յուլիս Չ–4 Մամլոյ Դիւան Մայր Աթոռի Յ5ն                 | 8     |  |  |  |
| – Նամակ 7 Յունիս 1999, Կաթողիկոսական Ընդհ․ Փոխանորդ                |       |  |  |  |
| Գարհգին Արք․ Նհրսիսհանէ, «Պապին Այցհլութիւնը Յհտաձգուած» 35ն       | 9     |  |  |  |
| – Նամակ 14 Յունիս 1999․ Կաթողիկոսական Ընդհ․ Փոխանորդ               |       |  |  |  |
| Գարեգին Արք․ Ներսիսեանէ․ «Յունիս 18ին Հռոմի Պապը                   |       |  |  |  |
| մի քանի ժամով պիտի այցելէ Գարեգին Ա․ Վեհափառին» 85ն                | 9     |  |  |  |
| - Նամակ Ձ9 Յունիս 1999, Կաթողիկոսական Ընդհ․ Փոխանորդ               |       |  |  |  |
| Գարեգին Արք․ Ներսիսեանէ «Գարեգին Ա․ Վեհ․ Հայրապետը՝                |       |  |  |  |
| հանգհաւի Տէր». 360                                                 | 0     |  |  |  |
| - Բժիշկներու Հաղորդագրութիւնը                                      |       |  |  |  |
| Ամենայն Հայոց Կաթողիկոսի վախնանման մասին 36(                       | 0     |  |  |  |
| – Կաթողիկոսական Տեղապահի Ընտրութիւն․ Եպիսկոպոսաց                   |       |  |  |  |
| Ժողովի Գումարում Մամլոյ Դիւան Մայր Աթոոի Յնi                       | 1     |  |  |  |
| – Մայր Աթոռի Պատուիրակութիւնը                                      |       |  |  |  |
| ՀՀ Նախագահի, ԱԺ Նախազահի հւ                                        |       |  |  |  |
| Վարչապետի մօտ «Քրիստոնեայ Հայաստան» Յնն                            | 2     |  |  |  |
| – Երուսաղէմի Պատրիարքը                                             |       |  |  |  |
| Գնալըի մէջ «Ժամանակ» Յնք                                           | 8-866 |  |  |  |
| – Երուսաղէմի Պատրիարքին                                            |       |  |  |  |
| Ծնորհակալութեան նամակը «Մարմարա» 867                               | 7     |  |  |  |
| – Յովհաննէս Պօղոս Ք. Պապի նամակը                                   |       |  |  |  |
| Գարեգին Ա․ Կաթողիկոսին                                             |       |  |  |  |
| "May We Rediscover Our Full Communion" 868                         | 8-870 |  |  |  |

| – Խորհէ հւ Մտիր                   | Գարեգին Ա. Կաթողիկոս                   | 871-876 |
|-----------------------------------|----------------------------------------|---------|
| - Պիոս Թ. Պապի Հրաւէրին Առթիւ     | 1-11-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1 |         |
| Մկրտիչ Վրդ․ Խրիմեանի նամակը       |                                        |         |
| 1869 <b>3</b> niûniwp 18          | Մկրտիչ Վ. Խրիմնան                      | 677-680 |
| – Ապերախտութիւն                   | Միշա Սվարհան                           | 680     |
| – Իգնատիոս Եպս ի Մեկնութիւն       |                                        |         |
| Ղուկաս ԺԴ1-ԺԵ8                    | Զաւէն Արք․ Չինչինեան                   | 881-885 |
| - Դէմքն Յիսուսի                   | Այպէռ Նորատունկեան                     | 686-689 |
| – Ցաւին Իմաստը                    | Վարդան Ա. Քհնյ. Տիւլկերեան             | 889     |
| - Սարտարապատեան Ոգիով             | Կարպիս Եսայեան                         | 690-696 |
| - Սփիւռքի Վարժարաններու           |                                        |         |
| Ազգային Կրթութիւնը                | Մարզպետ Մարկոսեան                      | 694-404 |
| - Թղթակցութիւն Ընդ մէջ            |                                        |         |
| Տքթ. Յակոր Ներսոյեանի եւ          |                                        |         |
| Դանիէլ Վրդ. Ֆինտիքեանի            |                                        |         |
| - The Armenian Church Liturgy     |                                        |         |
| and A Proposed Pew Book           |                                        | 405-429 |
| - Հանգիստ Անուշաւան Ծ. Վրդ. Զղջան | <b>հանի</b>                            |         |
| եւ կենսագրութիւն                  | Վանիկ Վրդ․ Մանկասարեան                 | 480-481 |
| - Nouf Bhowmuhh                   |                                        | 482-488 |
|                                   |                                        |         |
| - Ս․ Յակորի Ներսէն                |                                        | 484-487 |
| - Տօլօրէս Զօհրապ Լիպմըն           |                                        |         |
| Հրատարակչական Ծրագիր              |                                        | 487     |
|                                   |                                        |         |
| – Բովանդակութիւն                  |                                        | 488-489 |
|                                   |                                        |         |



จนกษรษร บ. งนุษณระทบ นบษรมชร 20308 (1982-1999) digitised by A.R.A.R.@



6 Յուլիս 1999 Գշ. Հանգուցծալ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի մարմինը Երեւանի Ս. Սարգիս Եկեղեցինն կ՝առաջնորդուի դէպի Ս. Էջմիածին։



6 Յուլիս 1999, Գչ. Հանգուցնալ Գարնգին Ա. Կաթողիկոսի մարմինը Երեւանի Ս. Սարգիս Եկնդնցինն Էջմիածին առաջնորդող թափօրին կը հետեւին.- Աչէն Ձախ՝ Կաթողիկոսական Տեղապահ Ներսես Արք. Պոզապալնան (Ետեւը կանգնած՝ Կ. Պոլսոյ Պատրիարք Մեսրոպ Արք. Մութագծեան), Կիլիկիոյ Կաթողիկոս Արամ Ա. Քէշիշեան, Հայաստանի Նախագահ Ռոբերտ Քոչարեան, Երուսաղէմի Պատրիարք Թորգոմ Արք. Մանուկեան, Հայաստանի Վարչապետ Վազգեն Սարգսեան, Նախարար Գագիկ Յարութիւննան։ digitised by A.R.A.R.@

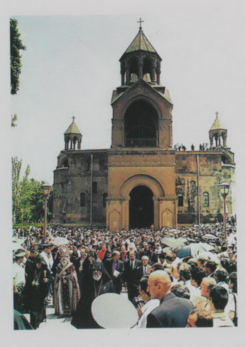


8 Յուլիս 1999, Եշ. Էջմիածնի Մայր Տաճարին մեջ, հանգուցնալ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի Վերջին Օծման Կարգէն յնտոյ, «Ողջոյնի» աջահամրոյրին կը խոնարհի Երուսաղէմի Թորգոմ Պատրիարք։



8 Յուլիս 1999, Եշ. Հանգուցեալ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի մարմինը, Վերջին Օծման Կարգէն յետոյ, էջմիածնի Մայր Տանարէն կ'առաջնորդուի դէպի դամբարան։

digitised by



8 Յուլիս 1999, Եշ. Հանգուցնալ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի Թաղման Կարգէն յետոյ, Պետական հիւրերով վերադարձ դէպի Վեհարան։



9 Յուլիս 1999, Ուր. Հանգուցեալ Գարնգին Ա. Կաթողիկոսի Թաղումէն յետոյ, Կաթողիկոսական Տեղապահ Ներսէս Արք. Պօզապալեանի գլխաւորութեամբ Եպիսկոպոսաց այցելութիւնը Հայաստանի նախագահ Ռոբերտ Քոչարեանի։

digitised by



9 Յուլիս 1999, Ուր․ Հանգուցնալ Գարնգին Ա․ Կաթողիկոսի Թաղումէն յնտոյ, Կաթողիկոսական Տնղապահ Ներսէս Արք․ Պօզապալնանի գլխաւորութնամբ նպիսկոպոսաց այցելութիւնը Ազգային Ժողովի Նախագահ Կարէն Տէմիրննանին։



1 Յուլիսեն 8 Օգոստոս 1999, մինչեւ Քառասունքի Պատարագ, հանգուցեալ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի դիմանկարը սեւ շղարշով եզերուած, Պատրիարքարանի դահլինի մուտքին էր տեղաւորուած, ցաւակցութեան Յուշամատեանով։

digitised by



8 Օգոստոս Կիր. 1999, Հանգուցնալ Գարնգին Ա. Կաթոդիկոսի մահուան Քառասունքին, Ս. Յակորայ Մայր Տանարին մէջ մատուցուած Ս. Պատարագին մասնակցող Լատինաց Պատրիարք Միշէլ Սապպահ, Եւ հոգծւորական ու պետական ներկայացուցիչներ։



8 Օգոստոս 1999, Կիր. Հանգուցնալ Գարնգին Ա. Կաթողիկոսի Քառասունքին, Ս. Ցակոթայ Մայր Տանարին մէջ մատուցուած Ս. Պատարագէն յնտոյ, Պատրիարքարանի դահլիճին մէջ իր ցաւակցութիւնը յայտնեց Լատինաց Պատրիարք Միշէլ Սապպահ։

digitised by



8 Օգոստոս 1999, Կիր. Հանգուցեալ Գարեգին Ա. Կաթողիկոսի մահուան Քառասունքին առիթով Ս. Ցակոթայ Մայր Տանարին մէջ մատուցուած Ս. Պատարագէն յետոյ, Պատրիարքարանի Գահլինին մէջ, Յունաց Տեոտորոս Պատրիարքին անունով ցաւակցութիւններ յայտնեց Մէթրօփօլիթ Թիմօթին։ Չախէն Աջ՝ Անկլիքան Եկեղեցւոյ Ռիահ Ապու-էլ-Ասալ Եպս., Լատինաց Միշէլ Սապպահ Պատրիարք, Թորգոմ Պատրիարք, Մէթրօփօլիթ Թիմօթի, Ղպտոց Անպա Աթրահամ Եպս., Հապէշաց Ապպա Մատթէոս Եպս.։



8 Οգոստոս 1999, Կիր. Հանգուցծալ Գարծգին Ա. Կաթողիկոսի մահուան Քառասունքին, Ս. Յակորայ Մայր Տաճարին մեջ մատուցուած Ս. Պատարագէն յնտոյ, Պատրիարքարանի Դահլինին մեջ հաւաքուած հիւրծրը, հանգուցծալ Կաթողիկոսի դիմանկարին առջեւ դրուած Յուշամատծանին մեջ կը ստորագրծն։

digitised by

#### «Սիոն» Ամսագրի բաժանորդագրութիւն

– Սիռն ամսագրի խմբագրութիւնը կը փորձէ սրբագրել եւ ամբողջացնել ցանկը իր բաժանորդներուն։

– Եթե կը ցանկաթ որ ձեր անունը ունենանց ցանկին մեջ մեր թաժանորդներուն, ծանեցեց ներբեւի կտրօնը յաստկ եւ գլխագիր տառերով անթորջացնել եւ փութով մեր նոր հասցիին դրկել։ P.O.Box 14235 Jerusalew, Old City. Isr.

՝ – Նախորդ՝ տարիներուն ՍԻՈՆ ամսագիրը ձրի դրկուած է հարիւրներով հասցէներու։ Նկատի առած մանաւանդ գունաւոր էջերու տպագրութեան՝ սլութիւնը՝ պարտաւոր ենք ձեզմէ բաժանորապցի Ազորել։

#### Խմբագրութիւն

#### ቁዚያቦትዚዮჅስኮምኮኮՆ ፈዚՅስጛ ԵቦስኮህԱՂԷՄ ԲԱԺԱՆՈՐԴԱԳՐՈՒምኮՒՆ ህክበՆኮ

| Uania                  |              |                     | - |
|------------------------|--------------|---------------------|---|
| Տիտղոս                 |              |                     |   |
| Կազմակերպութիւն        |              |                     | - |
|                        |              |                     |   |
| Łwugt                  |              |                     |   |
|                        |              |                     |   |
|                        |              |                     |   |
| բեն ետգազսնմանից Ուսշխ |              |                     |   |
| ՊԱՐԶ կամ ՕԴԱՅԻՆ ԹՂԹԱՏ  | ԱՐՈՎ ՂՐԿԵԼՈՒ |                     |   |
| Ստորագրութիւն          |              |                     |   |
| Բաժնեգին               |              |                     |   |
| վարզ թմերոտորով        |              | ՕմաԴին լումեաստոհով |   |
| US\$108*               | Մէկ տարի     |                     |   |
| 115\$200               | Երիու տարի   | US\$ 240            |   |

•Կամ` ձեր երկրին համապատասխան գումարով։



#### NOTICE TO SUBSCRIBERS

The Armenian Patriarchate of Jerusalem is drawing up a new updated list of subscribers to its official gazette, SION. In order to ensure that your name is on the list, you are kindly requested to fill in the form below and send it back to us, with your remittance, as soon as possible.

Please write to our new address: POB 14235, Jerusalem, Israel. We would like to point out that while in previous years it has been the custom to distribute the gazette virtually free of charge to hundreds of subscribers, escalating costs and, particularly, the introduction of colour printing, has imposed upon us the obligation of trying to recover part of these costs.

The Editor

#### "SION" SUBSCRIPTION RENEWAL FORM

| Name:               | Address:                                                                                                                 |   |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| Title:              |                                                                                                                          | _ |
| Organisation:       |                                                                                                                          |   |
| My/our check for co | on for "SION," for a period of year(s).<br>overing the cost of subscription and<br>out to the Patriarchate, is enclosed. |   |
| Signature:          | RATES: Surface Mail Air Mail                                                                                             |   |
| Official seal:      | 1 year: US\$108* 1 year: US\$<br>2 years: US\$200 2 years: US\$                                                          |   |
|                     | *Or equivalent in your local currenc                                                                                     |   |