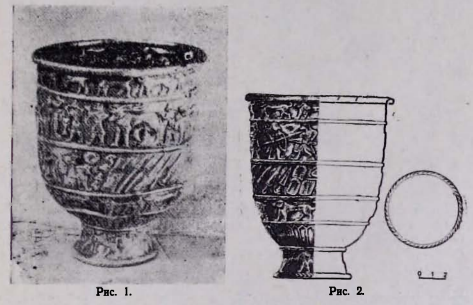
## СЕРЕБРЯНЫЙ КУБОК ИЗ КАРАШАМБА

## В. Э. ОГАНЕСЯН

Осенью 1987 г. отрядом Отдела новостроечной археологии Института археологии и этнографии АН Армянской ССР и Музея «Эребуни» на северной оконечности Карашамбского могильника (Нанрийский р-н)был раскопан большой курган среднего бронзового (СБ) века. Курган безъямный, кремированные останки погребенного находились на наземной погребальной площадке, окаймленной каменной оградой. Здесьже размещались костные останки множества жертвенных животных и богатейший погребальный инвентарь, включавший в себя предметы вооружения, инсигнии власти, украшения и утварь, в том числе значительное число высокохудожественных изделий из драгоценных металлов



Конструктивные особенности кургана, обряд захоронения и погребальный инвентарь характерны для памятников, триалети-кироваканского круга первой четверти II тысячелетия до н. э.1

Наиболее выдающаяся находка—шедевр древней торевтипп—великолепный кубок из тонкого серебряного листа, покрытый рельефпыми

<sup>1</sup> Полная публикация материалов готовится к печати. Следует отметить, что погребальный комплекс кургана, при явной принадлежности к триалетн-кироваканской культуре обнаруживает по сравнению с «классическими» триалетскими курганами, открытыми Б. А. Куфтиным, несколько больше связей с культурои «царских погребений» Аладжа-Хююка. По параллельному материалу Карашамбский курган датируется самым началом II тыс. до н. э.

изображениями различных сцен (рис. 1). Цилиндрическое, слегка расширенное кверху тулово кубка с отогнутым венчиком внизу имеет сужающуюся придонную часть, которая переходит в расширяющуюся книзу полую ножку с плоским дном. Вес кубка—219 г. (рис. 2). Кубок опоясывают шесть фризов, заполненных рельефными изображениями. Фризы, имеющие различную ширину, отделены один от другого гладкими рельефными поясками. Нижний край ножки окаймляет рельефный валик, украшенный горизонтальными «елочными» насечками.

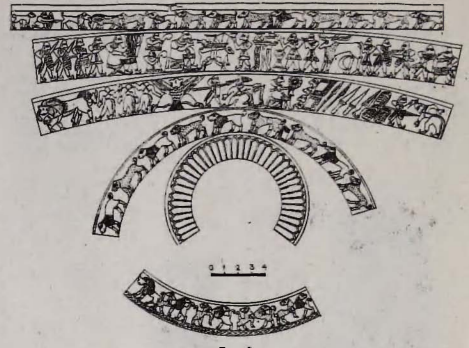


Рис. 3.

Изучение морфологических признаков кубка позволяет отметить его явное родство с кубками из драгоценных металлов, известными из памятников Армении и Закавказья СБ века и проследить более отда-

ленные и ранние параллели на западе Малой Азии.

Наиболее близкой аналогией карашамбского кубка является серебряный кубок из кургана Корух-Таш в Триалети<sup>2</sup>. Оба несомненно принадлежат к одной художественной школе при значительно более мастерском исполнении карашамбского образца. Близки к ним по форме и золотые закавказские кубки СБ века—трналетский, из кургана XVII<sup>3</sup> и (в меньшей степени) карашамбский, происходящий из того же погребения, что и изучаемый серебряный.

Западномалоазийские параллели известны из Трои II и характеризуются отсутствием отогнутого венчика и стереотипным чеканным декором в виде слабо выраженных каннелюр. Особенно интересен золотой кубок из Трои IIg (большой клад А, конец третьей четверти III

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Б. А. Куфтин. Археологические раскопки в Триалети. Тбилиси, 1941, с. 88— 92, табл. XCI, XCII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же, с. 92, табл. XCIII.

тыс. до н. э.), оформление ножки которого вполне соответствует ножке

триалетского серебряного кубка4.

Исключительную художественную и научную ценность представляет комплекс изображений на кубке (рис. 3). Поражает необычайная пасыщенность фризов мастерски исполненными рельефными изображениями. В целом, на поверхности площадью менее 290 см<sup>2</sup> отчеканено 25 человеческих фигур, 36 фигур животных и свыше 60 различных предметов. При том, что рост изображенных в самых различных позах людей и длина тела животных не превышают в среднем 0,30 см, мастеру удалось достаточно четко выразить даже такие мелкие детали, как волоски львиной гривы, пальцы на лапах хищников и на человеческих руках, кисточки на кончиках хвостов, пятна на шкурах леопардов, веки, иногда глазные яблоки, подошвы обуви, бахрому на одежде, орнамент на сосудах и т. д. Строгая орнаментация придает кубку особое изящество. В смысле художественного совершенства он имеет мало аналогов в древнен торевтнке. Его изображения заключают в себе богатейшую информацию о материальной и духовной культуре, а также о социальной организации общества, искусство которого воплощено в карашамбском кубке. Предварительный характер и рамки данной публикации позволяют коспуться только части этой огромной информации, однако даже частичный ее анализ вскрывает целый пласт древней культуры, атрибуция которой, вернее возможность ее соотнесения и отождествления с трналети-кироваканской археологической культурой, выступает основной задачей данного исследования, являющегося лишь первым: шагом в этом направлении5.

Одним из перспективных путей исследования является семантический анализ сцен и композиций карашамбского кубка, складывающихся в единый эпический сюжет, имеющий мифологическую основу. Фабула этого сюжега в значительной степени проясняется уже в ходе поочеред-

ного описания сцен кубка.

Центральная сцена верхнего фриза—сцена охоты на вепря. Лучник, стоящий на правом колене, натягивает тетиву лука. Стрела нацелена в морду крупного кабана, склонившего голову и выставившего изогнутые клыки. В его левое плечо уже вонзилась одна стрела. За загривок вепря треплет лев, а сзади в его круп вцепился леопард. К месту схватки справа налево подходит вереница животных—львов и леопардов, расположенных поочередно. Профильные изображения львов на кубке обнаруживают значительную стилевую общность с золотой скульптуркой льва из цнорского кургана № 2 (последние века III тыс. до н. э.) в.

За спиной охотника изображена собака с ошейником.

Сцены второго фриза складываются в три многофигурные композиции, изображающие войну, конвоирование пленного и ратуальное пиршество, составляющие, по всей вероятлости, фабульную последовательность.

W. Müller. Troja. Leipzig, 1972, S. 79, Taf. 11b.

<sup>5</sup> Следует заранее отметить, что современный уровень изучения триалети-кироваканской культуры позволяет, хотя и с определенной оговоркой, видеть в носителям этой культуры индеевропейские этнические группы. См.: р. 8 го 8 о др. отпоступно уписабото зоробое доботробосное со воботово, постово, 1972, кд. III; Р. В. Гор де з и а н и. Кавказ и проблемы древнейших средиземноморских языковых и культурных взапмоотношений.—Всессюзная конференция «Античные, византийские и местные традиции в странах Восточного Черноморья». Тбилиси, 1975, с. 19 и т. д.

<sup>6</sup> Ш. Ш. Дедабришвили. Курганы Алазанской долины. Тбилиси, 1979, с.

Сцена битвы пеших воинов изображает два поединка, в которых участвуют с одной стороны (слева) копьеносцы, с другой (справа) — меченосцы. Их вооружение и экипировка представляют особый интерес. Копья короткие, их длина не превышает человеческого роста, причем наконечники составляют около 40 % общей длины копья, что, скорее всего, не отражает реального соотношения. Наконечники треугольной формы с прямым основанием. По оси проходят две сходящиеся к острию нервюры. В верхней части древка у места соединения его с наконечником заметны поперечные полоски. Возможно, это изображение ремешков, стягивающих расщепленную часть древка, в которую вставлен черенок наконечника. В таком случае, следует признать, что перед

нами черенковые копья.

Вооружение меченосцев составляют мечи двух типов. Меч первого типа имеет треугольный гладкий клинок с широким основанием; плечики рукояти прямые, на них нанесены две параллельные линии; рукоять удлиненная с округлым завершением. Меч второго типа имеет аналогичный по форме клинок, однако, как и копья, с продольными нервюрами. Узкая в средней части рукоять расширяется кверху и книзу-деталь, присущая рукоятям мечей и кинжалов переднеазиатского типа. В месте соединения с клинком она имеет выгнутую наружу гарду. Рукоять увенчана серповидным навершием. Наиболее близкие аналогии наблюдаются в рукоятях мечей некоторых персонажей на рельефах Язылы-Кая<sup>7</sup>. Однако серповидное навершие весьма характерно для рукоятей мечей и кинжалов многих регионов Передней Азии уже на рубеже III-II тыс. до н. э. Для ранних образцов малоазийских кинжалов с аналогичным завершением рукояти предполагается косвенная зависимость от шумерского оружия<sup>8</sup>. Что же касается широких в основании треугольных клинков мечей карашамбского кубка, то они более всего напоминают лезвия широко распространившихся в Армении с середины II тыс. до н. э. кинжалов, имеющих прототипы в более древнем оружии<sup>9</sup>.

Все участники батальной сцены снабжены висящими на боку ножнами. Ножны однотипны, хотя в оформлении их лицевых сторон заметна небольшая разница. Зигзаги, штрихи, вписанные друг в друга углы, украшающие их, весьма напоминают прорезные узоры бронзовых ножен Армении, отливавшихся по восковой модели и предназначавшихся для упомянутых выше кинжалов. Характер орнаментации этих ножен может указывать на их происхождение от плетеных прототипов, кото-

рые, возможно, и изображены на кубке.

Щиты, которыми прикрываются бойцы—двух типов. У первой пары сражающихся они имеют овальную форму. Поверхность щитов этого типа разделена продольными линиями на два или три поля, скаймленных по верху широкой полосой, и покрытых рисунком, имитирующим плетение. Перед нами, по всей видимости, плетеные щиты. Щиты второго типа (ими снабжена вторая пара сражающихся), имеют форму срезанных по оси цилиндров. Центральная часть—гладкое поле—окаймлена широкой рамкой, оформленной в виде косых штрихов, сеток или зигзагообразных линий. Возможно, эти щиты имели натянутый на деревянную основу лист толстой кожи.

Направо от сцены битвы изображены три воина-копьеносца, прикрывающихся щитами (первого типа) и движущихся к сцене пиршества.

<sup>7</sup> J. Garstang. The Hittite Empire. N. Y., 1930, p. 110, fig. 7.

<sup>8</sup> K. Bittel. Grundzuge uer Vor-und Frühgeschichte Kleinasiens. Tubingen, 1950' S. 27, 28, Abb. 9, 10.

<sup>9</sup> С. А. Есаян. Оружие и военное дело древней Армении. Ереван, 1966, с. 59-60.

Перед ними изображена движущаяся в том же направлении фигура

безоружного человека.

Центральная фигура последней композиции второго фриза, изображающей ритуальное пиршество,—«царь», сидящий на сидении без спинки перед столом. Под ногами у него невысокая подставка. Правой рукой он подносит ко рту чашу с напитком. Одет в длиннополый кафтан с длинными рукавами, закрывающий колени, отороченный по нижнему краю бахромой. Ворот имеет круглый вырез; окаймлен широкой орнаментированной полосой. На шее, кажется, имеется ожерелье или шейная гривна.

Манера «посадки» люден на кубке весьма напоминает аналогичные изображения сидящих людей в южномесопотамской изобразитель-

ной традиции10.

Стол, перед которым сидит «царь», представляет собой орнаментированную с торцов плоскость, установленную на расходящихся в нижней части ножках, имеющих завершение в виде раздвоенных копыт. Такое же устройство имеет стол, изображенный на корухташском кубке.

На столе рыба, расширяющийся кверху кубок и предмет неопределенных очертаний. Верхняя часть кубка украшена полосой с косой штриховкой. Следует отметить, что глиняные сосуды такой формы, как и отмеченный декор, встречаются в керамике Армении СБ века (в частности, в погребениях триалетн-кироваканской культуры<sup>11</sup>) и после-

дующего времени12.

За ножками стола стоит собака. К столу подходит прислужник, несущий в высоко поднятой правой руке кубок, аналогичный по форме стоящему на столе. Прислужник, как и большинство остальных персонажей, одет в узкие штаны и кафтан, не доходящий до колен, перетянутый в талии поясом, отороченный внизу бахромой. В передней части проходит широкая вертикальная планка, вероятно место запаха, орнаментированная «елочным» узором. Обувь, как и у всех остальных персонажей—башмаки с высокими голенищами, заостренным, эагнутым кверху носом, на толстой подошве с рифленым срезом. Костюм, как видим, почти идентичен облачению персонажей корухташского кубка, которое в свою очередь тяготеет к малоазнискому культурному кругу, котя и отмечено определенным своеобразием<sup>13</sup>.

Что касается иконографических черт прислужника, а также остальных персонажей, то все они характеризуются абсолютным отсутствием волосяного покрова на голове и на лице, уплощенным затылком, одутловатым лицом, крупным, иногда слегка изогнутым носом без переносицы, большими глазами в рамках припухших век, уходящим назад подбородком. Этот набор физиономических признаков находит весьма отчетливые параллели в изображениях лиц статуэток из Центр. Анатолии, относящихся к концу III тыс. (Аладжа, Хасаноглан) 14.

За спиной прислужника изображен второй стол, несколько иной конструкции, две ножки которого также завершаются копытами. Одна из ножек украшена зигзагообразными линиями. Между ножками свисает

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A. Salonen. Die Möbel des alten Mesepotamien. — Annales Academiae Scientiarum Fennicae, Ser. B. t. 127, Helsinki, 1963, Taf. II, III, VII, VIII.

 $<sup>^{11}</sup>$  Материалы Нор-Ошаканского некрополя. Раскопки Л. Н. Биягова в 1987 г. Готовятся к публикации.

<sup>12</sup> Б. А. Куфтин. Указ. соч., с. 66, табл. LIII, рис. 66, 67.

<sup>13</sup> Там же, с. 89.

<sup>14</sup> E. Akurgal, M. Hirmer. Die Kunst der Hethiter. München, 1976, Taf. VIII. Taf. 21.

бахромчатая лента, возможно, волчий хвост или его имитация. На втором столе размещены сосуды: два кувшина и миска. По-видимому, прислужник передает различные яства со второго стола на первый. Справа от стола стоит ритуальный сосуд-подставка в виде двураструбной воронки, украшенной линейным орнаментом. На ней установлена чаша. Эта чаша, как и стоящая на втором столе миска и чаша, которую держит в руке «царь», имеет полусферическую форму и украшена проходящей под венчиком вдавленной линией. Аналогичные изделия очень

характерны для керамики Армении СБ века.

В культурах Армянского нагорья ІІ тыс. до н. э. весьма распространены также ритуальные сосуды в виде двураструбных воронок. Эти сосуды известны по памятникам изобразительного искусства и археологическому материалу многих регионов Передней Азии и Европы III---I тыс. до н. э. и трактуются в качестве атрибутов поения или оплодотворения земли, связанных с культом плодородия 15. В основе этого культа лежала идея вечного чередования гибели и возрождения живой природы, т. е. взанмосвязанности и взаимообусловленности жизни и смерти. Поэтому, наряду с частыми изображениями прорастающих через двураструбные воронки растений, особенно распространенными в глиптике Древнего Востока<sup>16</sup>, известно также использование этих ритуальных сосудов для возлияния во время погребальных обрядов (похороны Патрокла-по Б. А. Рыбакову<sup>17</sup>). Возможно, что именно это ритуальное возлияние зафиксировано в форме искупительной жертвы одним из самых архаических мифов Эгеиды, мифом о Данаидах, обреченных после убийства своих мужей вечно лить воду в бездонный сосуд. В Армении различные модификации глиняных сосудов этого типа известны с эпохи средней бронзы, а широкое распространение получают в середине и второй половине II тыс. до н. э. (бассейн оз. Севан<sup>18</sup>, Ереван<sup>19</sup>, Лори-Берд<sup>20</sup>, Верин-Навер<sup>21</sup>, Карашамб<sup>22</sup>, Меградзор<sup>23</sup> и т. д.)<sup>24</sup>

<sup>15</sup> Б. А. Рыбаков. Космогония и мифология земледельцев энеолита.—Советская археология (далее: СА), № 2, 1965, с. 16.

<sup>18</sup> Briggs Buchanan. Early Near Eastern Seals in the Yale Babilonian Collection. N. Hawen London, 1981.

<sup>17</sup> Б. А. Рыбаков. Указ. соч., с. 16.

<sup>18</sup> А. О. М нацаканян. Раскопки курганов на побережье оз. Севан в 1956 г.— СА. № 2, с. 151.

<sup>19</sup> С. А. Е с а я н. Ереван. Археологический очерк. Ереван, 1969, с. 41, табл. 29-2.

<sup>20 .</sup>С. Г. Деведжян. Лори-Берд І. Ереван, 1981, с. 37-39, табл. Х.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> А. Е. Симонян. Раскопки могильника Верин Навер.—В кн.: Археологические открытия 1978 г. М., 1979, с. 525.

<sup>22</sup> Из относящегося к XV в. до н. э. карашамбского погребения № 60 (раскопки Ф. М. Мурадяна н автора. 1982 г.) происходит двураструбная воронка своеобразной формы, имеющая некоторые параллели в Анатолии. См.: W. О r t h m a n n. Fi uhe Keramik von Bogazköy. Berlin. 1963, S. 26, Таб. 12—106. Кроме того, в погребении № 11 Карашамба (поздний бронзовый век) обнаружена цилиндрическая печать с изображением ритуальной сцены, атрибут которой—двураструбная воронка. См.: Ч. 2 п и б и б ь р и и б. Р и р в прибиды կ б р р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и р п и и р п и р п и р п и и р п и р п и р п и р п и р п и и р п и и р п и и р п и р п и р п и и р п и и р п

<sup>23</sup> Ի. Դ. Ղարիրյան, Լ. Ն. Բիյագով. Ուշ բրոնզեդարյան նորադայտ դամրարան Մեդրաձոր այուղի տարածքում.—«Բանրեր Երևանի համայսարանի». 1937, 36 2, էջ 122, աղ. 1— $\mathcal{E}_1$ 

<sup>24</sup> Двураструбные воронки различных форм имеются и в памятниках раннего железного века Армении; более того они встречены в священных уголках урартских до-

Далее следует изображение трех человеческих фигур, видимо, также прислужников, которые подводят к ритуальному сосуду большого оленя-самца с ветвистыми рогами. Двое из этих персонажей идут впереди оленя, третий замыкает шествие. Под брюхом оленя изображен

«стареющий месяц».

Стилистически изображение оленя имеет определенные точки соприкосновения с оленями на серебряном ведерке из XVII кургана Триадети<sup>25</sup> и на корухташском кубке. Однако, но грациозности и пластичности карашамбекий олень тяготеет к образцам бронзовой скульптуры Аладжа-Хююка<sup>26</sup> и более поздним статуэткам из памятников Армении

середины и второн половины II тыс. до н. э.27

К изображению «царя» слева примыкают персонажи, дополняющие сцену ритуального пиршества. За спиной «царя» изображены двое, повидпмому, коленопреклонных слуг с опахалами в правых руках. Оторочка их одежды вкизу представляет собой широкую ленту, украшенную зигзагообразной линией. За слугами на сидении в виде раскладного табурета сидит музыкант, играющий на лире. Ворот его одеяния оформ-

лен в виде треугольных шевронов.

На третьем фризе представлена группа сцен, в том числе и аллегорических, которые складываются в общую картину победы и избиения уцелевших врагов. Прежде всего отметим сцену терзания козла (?) львом, многочисленные параллели которой известны в древневосточном искусстве. В этой символической сцене победы, где лев, по-видимому, олицетворяет военную мощь победившей стороны, прослеживается целый комплекс древневосточных мифологических представлений, специальное рассмотрение которых выходит за рамки данной работы. Касаясь стилистики этой сцены, следует отметить, что трактовка гривы и повернутой анфас морды некоторых изображений львов на кубке обнаруживает параллель з изображении львов на серебряной вазе Энметены (устаревшее прочтение Энтемена<sup>28</sup>) из Лагаша (Южная Месопотамия, XXIV в. дз н. э.).

Другой аллегорический образ третьего фриза—изображенное анфас фантастическое существо с львиной головой на птичьем теле, широко раскинутыми крыльями и лапами хищного зверя. Этот фантастический образ напрямую соотносится с шумеро-аккадским мифологическим персонажем—львиноголовым (без гривы) орлом Анзулом (Анзу.

Имдугуд), связанным с богом войны и миром мертвых29.

Между спеной терзания и львипоголовой птицей изображены три обезглавленных воина с привешенными сзади к пояснице пушистыми волчыми хвостами. Костюм их имеет следующие отличительные детали: кафтан со свисающими полами отсутствует: по-видимому, рубаха заправлена в штаны; от плеч к пояснице нисходят скрещивающиеся на груди ремии, возможно, имеющие характер портупеи. Справа от львиноголовой птицы изображено убийство одного из вражеских вождей. Копьеносец, прикрывающийся щитом второго типа, наносит острием копья удар по голове упавшему на одно колено и выронившему щит

мов вместе с кувшинами для возлияний. См.: А. А. Мартнросян. Аргиштихимили. Ереван. 1974. с. 148, рис. 72-12.

<sup>25</sup> Б. А. Куфтин. Указ. соч., табл. LXXXVIII—XC.

E. Akurgal, M. Hirmer. Op. cit., Tai. 1. 2, 10.

<sup>27</sup> С. А. Есаян. Скульптура древней Армении. Ереван. 1980. с. 24, 25, табл. 28, 29.

<sup>28</sup> История Древнего Востока. Под ред. И. М. Дьяконова. Ч. 1. М., 1983, с. 198

<sup>29</sup> Мифы народов мира (далее: МНМ). Т. 1, М., 1980—1982, с. 82.

(тоже второго типа) вражескому вождю, с головы которого слетает шлем. Одет вождь так же, как и обезглавленные воины, и тоже снабжен волчьим хвостом. Шлем высокий, остроконечный, имеет выступы для прикрытия верхней части лица и задней части шеи. Верхняя часть

шлема локрыта поперечными линиями.

Следующая сцена представляет груду собранного с поля боя оружия, на которую навалены отрубленные головы врагов. Головы отрублены персонажем, который с топором в руках сидит на табурете перед сваленным в кучу оружием. Топор на длинной рукояти, имеет широкий обух с выступом в тыльной части и расширяющееся лезвие с прямой режущей частью. Обух покрыт поперечными линиями. Над «палачом» и отрубленными головами сияет солнечный диск, повторяющий в общих чертах характер изображения этого светила на каменных стелах из. Двуречья последних веков ІІІ тыс. до н. э., и напоминающий также изображение солнца на рельефах Язылы-Кая<sup>30</sup>.

Последняя сцена третьего фриза изображает убийство второго вражеского вождя. Копьеносец пригнул его голову и приготовился пронзить копьем. Этот вождь также имеет волчий хвост. Вожди (как вражеские, так и «царь» в сцене пира) изображены более крупными, нежели рядовые персонажи сцен, что очень характерно для древнего ис-

кусства вообще.

На четвертом фризе отчеканена вереница движущихся справа налево хищных животных, в которой, как и на первом фризе, чередуются львы и леопарды (4 льва и 5 леопардов). Этот порядок нарушен только в одном месте: леопард следует за леопардом, а между ними изображен щит (второго типа). Значение щита в данном изображении не совсем ясно; возможно, он играет роль разделителя сцены. Если отсчет животных начинать от щита налево, по ходу их движения, то порядок чередования львов и леопардов не нарушается.

Пятый фриз орнаментальный. Выполнен в виде 38-лепестковой рельефно гравированной розетки со стрельчатыми завершениями. Идентично оформлена придонная часть корухташского кубка, что лишний раз указывает на единство художественной традиции, вызвавшей к жизни эти произведения торевтики. Декор придонной части обоих кубков, видимо, восходит к розеткам, украшающим золотые сосуды из

царских гробниц Ура<sup>31</sup>.

Шестой рельефный фриз опоясывает ножку кубка. Здесь изображена одиночная профильная фигура льва с мордой анфас и четыре пары хищных животных. Каждая из пар изображает льва и леопарда, поднявшихся на задние лапы, а передними упирающихся в грудь друг другу. Головы их повернуты в противоположные стороны. Львы справа, леопарды слева. Такие «геральдические» противостояния животных очень характерны для искусства Древнего Востока, особенно Месопотамии. Обращает на себя внимание, что в одной из пар оба зверя, и лев, и леопард покрыты пятнами, льва выделяет только грива, причем не такая пышная, как у других львов. Такой же пятнистый хищник с гривой (гибрид?) имеется и на первом фризе. Это наблюдение особенно интересно в свете древних представлений о возможности сочетания в брачных парах только леопардов со львицами и наоборот (сочетание львиц со львами, как и самок и самцов леопарда считалось невозможным). Наиболее выразительное проявление этих представлений—в гре-

<sup>30</sup> E. und H. Klengel. Die Hethiter und ihre Nachbarn. Leipzig, 1970, Taf. 37.
31 C. L. Woolley. The Development of Sumerian Art. Westport, 1981, p. 75.

ческом мифе об Аталанте и ее супруте, которые в наказание за святотатство были превращены в пару львов и тем самым лишены возможности брачного сочетания<sup>32</sup>. В пользу связи карашамбских изображений с подобными представлениями говорит тот факт, что создатель кубка тщательно старался чередовать изображения львов и леопардов. В единственном месте, где он не смог избежать соседства двух леопардов, он поместил между ними щит.

Смысл происходящего во всех описанных сценах в целом ясен. В большинстве случаев внутреннее содержание сцен диктует их последо-

вательное чередование (или синхронность).

Некоторые замечания стилистического характера, сделанные выше, по ходу описания сцен, конечно, не могут претендовать на полноту, но реалистичность изображений и их динамика (если не считать явно привнесенного образа львиноголового орла) может расцениваться как определенный аргумент в пользу их связи с представлениями и основанной на них художественной традицией культурного ареала Армянского нагорья и сопредельных областей<sup>33</sup>. С этим же ареалом можно связывать и многие черты материальной культуры и атрибуты культа, наблюдаемые в изображениях кубка. А главное, сопоставление сцен кубка с известным археологическим материалом указанного ареала и данными письменных источников также выявляет много общего.

Схватка, изображенная на кубке, может являться отражением какого-то легендарного сражения, память о котором сохранилась в устной традиции и, будучи перенесена в мифологическую сферу, могла впоследствии выражаться в поединках и групповых схватках инициационного характера. Поздние реплики подобных схваток можно наблюдать в некоторых древнеанатолийских ритуалах (сражения между людьми Хатти и Маса, состязательные поединки<sup>34</sup>). Правда, в карашамбской сцене еще явно проглядывают черты «мифологической действительности», поскольку, исходя из известного материала, трудно предположить, что реальное ритуальное сражение могло привести к такому количеству кровавых человеческих жертв, какое мы видим на третьем фризе. Вместе с тем, противопоставление воинов по виду оружия нападения можно рассматривать как элемент «мифологизации» в осмыслении и воспроизведении легендарной битвы<sup>35</sup>. Наряду с противопоставлением по виду оружия нападения наблюдается полное сходство остальных деталей экипировки воинов (щиты, ножны и т. д.). Это может служить косвенным указанием на внутриплеменной характер конфликта.

В сцене битвы, по нашему мнению, копейщики олицетворяют «своих», победителей, а меченосцы— «чужих», врагов. На такую расстановку сил указывают следующие композиционные особенности и детали рассматриваемых сцен:

1. Вооруженная дружина копьеносцев присутствует в сцене торжественного царского пира, где эти воины обращены лицом к фигуре «царя».

<sup>32</sup> Позднейшие отголоски этих представлений известны и в средиовековой литературе. См.: Шота Руставели. Витязь в тигровой шкуре, пер. Н. Заболоцкого. М., 1987. с. 158.

<sup>23</sup> Л. Г. Арутюнян. Художественные образы в пластике лчашенского типа и в искусстве хетто-хуррито-митаннийского круга (к отличительным особенностям иконографии).—VI республиканская конференция по проблемам культуры и искусства Армении. Ереван, 1987, с. 82—85.

<sup>84</sup> В. Г. Ардзинба. Ритуалы и мифы древней Анаголии. М., 1982, с. 80—81.
25 Там же. с. 81.

2. В битве копейщики стоят спиной к сцене пиршества, как бы защищая его (свой мир) от обращенных к нему лицом и нападающих на него меченосцев.

3. Батальная сцена фиксирует момент нанесения копьеносцами удара копьем в голову или лицо противника, тогда как удары меченос-

цев оба копейщика парируют щитами.

4. В сцене избиения потерпевших поражение воинов на третьем фризе два копейщика убивают обезоруженных вражеских вождей.

5. В груде «трофейного» оружия мечей больше, чем копий.

6. С этими соображениями вполне согласуются позиции, в которых изображены воины во всех сценах. Профильные изображения копьеносцев (так же как «царя» и «палача») повсюду повернуты вправо, правым боком к зрителю. В то же время их противники и в сцене битвы, и в сцене умерщвления пленных изображены обращенными налево, и даже мечи держат в левой руке. Положительное, «благое» начало воинов, обращенных направо, и отрицательное «вражеское» их противников вытекает из древнейшей универсальной символики «правого-левого»—двух противопоставляемых друг другу понятий, первое из которых выступает олицетворением доброго начала, а второе—его противоположностью. Эта символика весьма ярко проявляется в древних индоевропейских культурах<sup>36</sup>.

Процессия копьеносцев, движущаяся по направлению к сцене царского пира, на первый взгляд представляет собой колонну бойцов под предводительством военачальника, идущего впереди. Однако такой трактовке противоречат следующие детали и композиционные особенности: во-первых, колонна движется в направлении, противоположном сцене битвы; во-вторых, персонаж, идущий впереди, совершенно безоружен; в-третьих, копья воинов, замыкающих процессию, подняты вверх, в то время как копейщик, следующий непосредственно за «безоружным», направил свое копье в спину последнего. Таким образом, описываемая сцена может расцениваться скорее как сцена конвоирова-

ния пленного.

Особый интерес представляет следующая композиция, в которой можно видеть торжественное пиршество по случаю победы, сопровождающееся исполнением различных ритуалов. Не исключено, что именно для ритуального жертвоприношения предназначен олень, которого ведут прислужники (или жрецы ?). Впрочем, правомернее предположить, что олень сам выступает в роли объекта поклонения, и жертвоприношение (возлияние) должно быть совершено перед ним. На такой вариант указывает соотнесение карашамбской сцены с хеттской ритуальной практикой, связанной с культом оленя и восходящей к хаттской традиции<sup>37</sup>. Близкую по смыслу и сходную в художественностилистическом отношении сцену можно видеть на широком чеканном фризе, опоясывающем горловину великолепного серебряного ритона в форме оленя (случайная находка их в Центр. Анатолии, датируется приблизительно концом Древнехеттского царства). Среди изображений на ритоне выделяется олень с ветвистыми рогами, на спине которого стоит божество с птицей в руках. Стоящий перед оленем жрец совер-шает возлияние<sup>38</sup>. Аналогичная сцена имеется и на хеттском каменном рельефе из Малатии<sup>39</sup>. Сказанное не исключает возможности ис-

<sup>36</sup> Т.В. Гамкрелидзе, Вяч. Вс. Иванов. Индоевропейский язык и индоевропейцы. II, Тбилиси, 1984. с. 784—786.

В. Г. Ардзинба. Указ. соч., с. 17.

<sup>38</sup> J. Mellaart. The Archaeology of Ancient Turkey. London, 1978, p. 64.

<sup>30</sup> J. Garstang. Op. cit., p. 202-203, pl. XXXVIIIa.

пользования оленя как культово значимого животного в погребальных обрядах Армении и Закавказья эпохи бронзы. Об этом может свидетельствовать находка в 1-м цнорском кургане (Алазанская долина, конец III тыс. до н. э.) рогов кавказского оленя<sup>40</sup>. Особенно интересно то, что и в Карашамбском кургане, из которого происходит изучаемый кубок, были обнаружены кости оленя, особая роль которого подчеркивается находкой подвесок, украшавших его шею. Культ оленя сохранялся на Армянском нагорье и в последующие эпохн<sup>41</sup>.

В изображениях третьего фриза обращает на себя внимание, что фигура Анзуда отделяет обезглавленных людей от сцен избиения пленных, в которых присутствуют живые люди. Можно предположить, что львиноголовый орел символизирует границу загробного мира, которую

пересекли обезглавленные воины.

Следует особо отметить, что волчьи хвосты появляются именно у убитых или убиваемых воинов, т. е. в момент их перехода в загробный мир. Это, несомненно, является подтверждением высказанного недавно мнения о том что триалетский кубок, фигуры которого (процессия) также снабжены волчьими хвостами, изображает сцену потустороннего мира, соответствующего индоевропейским представлениям о нем 12.

Наличие двух вражеских вождей в сцене избиения пленных указывает на особую социальную организацию общества, эпику которого представляют изображения кубка. Два военных предводителя—черта стадиального характера, присущая многим обществам, с достоверностью реконструируется и для древних индоевропейских племен<sup>43</sup>.

Светила, изображенные на втором (лужа) и третьем (солнце) фризах в лунарных и солярных мифах, часто имеют значение противостоящих друг другу начал при положительной, «благой» маркировке солнца<sup>44</sup>. Не исключено, что, наряду с культовой значимостью, светила на центральных фризах могли также обозначать время происходящего.

Постоянное сочетание львов и леопардов на карашамбском кубке может быть связано с индоевропейской мифологической символикой, которая проявляется в древнехеттской традиции, рассматривающей льва и леопарда, как два зооморфных символа царя 5. Божественная символика этих животных уходит корнями в древнейшую культуру Малой Азии (Чатал-Хююк, Хаджилар) 6.

По целым группам признаков (морфологических, орнаментальных и др.) 47 карашамбский кубок выглядит произведением малоазийско-закавказского культурного круга при заметном южномесопотамском вли-

янии.

<sup>40</sup> Ш. Ш. Дедабришвили. Указ. соч., с. 35.

<sup>4:</sup> Ս. Դևո գլաս. Եղջերժի պաշտամունքի հետցերը հին Հայաստանում.—«Պատմա-բակատիրական չանդես», 1982, Ֆ 2, էր 149—150

<sup>42</sup> Գ. Ե. Ար հ շ յա Ն. Բռեղջի «Քորուխըալ» դամբառաբլուրի դավարհ պատկերային հորինվածքը մոկսաբանման դողմ.—Հանրապետական դիտական նստաշրջան՝ նվիրված 1984— 1987 թթ. ազդադրական և րանասիտական դաշտային հետազոտությունների հանրադումարհն, ղեկուսյումների Ոեղիաներ. Երեան. 1987, էջ 11—13։

<sup>43</sup> Т. В. Гамкрелндзе, Вяч. Вс. Иванов. Указ соч., т. 2, с. 776—777.

<sup>44</sup> MHM, T. 2. C. 78-80, 461-462.

<sup>· · 45</sup> MHM, T. 2, C. 48.

<sup>4€</sup> Т. В. Гамкрелидзе, Вяч. Вс. Иванов, Указ. соч., т. 2, с. 500—511.

<sup>47</sup> Анализ технологических признаков кубка, весьма еажный для установления происхождения металла, использованного при его изготовлении, реконструкции технических возможностей и инструментария древнего торевта (литье, ювелирная вальцовка, ковка, паяние, чеканка по модела, резьба по металлу и проч.) не входит в задачи

Разбор семантики изображенного на кубке сюжета может быть проведен лишь с привлечением широчайшего спектра данных о культуре древних обществ с целью выявления не только и не столько аналогичных сюжетных схем (их может оказаться сколько угодно, и это легко объясняется стадиальной общностью развития мифологического мышления этих обществ), сколько с целью выявления в этом сюжетеспецифических черт, которые позволят очертить сферу питавших его мифологических представлений, помогут связать его с конкретной традицией или группой традиций, и, в конечном итоге, окажутся важными для его этнокультурной атрибуции.

Прежде всего ясно, что изображенные на различных фризах эпизоды складываются в единый сюжет, кульминацию которого мы видим на центральных фризах—втором и третьем, причем на третьем фризе заметны уже элементы развязки. Завязку же, по нашему мнению, сле-

дует искать в сцене первого фриза.

Как отдельные изображения кабана, так и сцены охоты на это животное не имеют широкого распространения в древнем искусстве стран Ближнего Востока. Однако, если в искусстве Месопотамии III—II тыс. до н. э. наблюдается почти полное отсутствие этого мотива, то в культурах стран, лежащих к северо-западу, северу и востоку от Двуречья, он появляется значительно чаще48. На протяжении III—II тыс. до н. э. кабаны и сцены охоты на них фигурируют в искусстве Армении и Закавказья, Анатолийского нагорья, Материковой Греции, а также Ирана и Среднего Востока. Среди них можно отметить образцы эламской глиптики III тыс. 19; ранней бактрийской торевтики (клад из Фуллола) и глиптики II тыс. 50; ритон в виде кабаньей головы из анатолийского Кюль-тепе (XVIII в. до и. э.) $^{51}$ ; настенное украшение в одном из святилищ Нузи (XV в. до и. э.) $^{52}$ ; охотничьи сцены в наскальных изображениях Сюника<sup>53</sup>; отдельные бронзовые пояса из Закавказья конца II тыс.54; хеттский каменный ортостат с рельефом из Аладжа-Хююка, особенно сближающийся с изображением охоты на карашамбском кубке55 и т. д. В культурах иранско-среднеазиатского круга указанный мотив распространен особенно широко. Его развитие в изобразительном искусстве этого региона продолжается и последующие эпохи, вплоть до его исламизации 56.

настоящей публикации. Хотелось бы только отметить, что, по предварительному мнению Л. С. Сарвазяна, зав. реставрационной лабораторией Музея истории Армении, при создании кубка мастером использован припой, содержавший ртуть.

49 В. Хинц. Государство Элам. М., 1977, рис. 3.

<sup>48</sup> В числе древнейших изображений охоты на вепря следует упомянуть стенную роспись в святилище V слоя Чатал-Хююка (начало VI тыс. до и. э.), обнаруживающую удивительный сюжетный параллелизм с верхним фризом карашамбского кубка. Охотники, одетые в шкуры леопардов, охотятся на оленя и кабана огромных размеров, см.: E. und H. Klengel. Op. cit., S. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> В. И. Сарианиди. Месопотамия и Бактрия во II тыс. до н. э—СА, 2, 1986, рис. 8, 16.

<sup>51</sup> E. Akurgal, M. Hirmer. Op. cit., Taf. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> H. Frankfort. The Art and Architecture of the Ancient Orient. Baltimore, 1955, pl. 139.

<sup>53</sup> Գ. Հ. Կարախանյան, Պ. Գ. Սաֆյան. Սյունիջի ժայռապատկերները. Երևան,. 1970, էջ 18—19, 42, աղ. 314, 329, 341։

<sup>54</sup> Б. А. Куфтин. Указ. соч., табл. XXV.

<sup>56</sup> J. Oarstang. Op. cit., pl. XXXI.

<sup>56</sup> Р. Фрай. Наследие Ирана. М., 1972, нлл. 102, 106-109, 111, 112.

Обращает на себя внимание, что на преобладающей части упомянутых территорий в указанные периоды (по меньшей мере со ІІ тыс. до н. э.) зафиксировано или предполагается наличие индоевропейских этнических массивов или групп. Все указанные изображения или их большая часть отражают определенные мифологические представления.

Культовая значимость кабана прослеживается в большинстве индоевропейских традиций, где его образ неоднозначен и связывается с различными началами, в том числе с плодородием. Но основная и часто враждебная людям его роль—олицетворение боевой мощи, воинственности и победы. Кабан тесно связан также с потусторонним миром<sup>57</sup> и обладает демоническими чертами.

В индоиранской мифологии известен сюжет о поражении героем (Тритой, Траэтаоной) демона в образе кабана<sup>58</sup>. Демон Эмуша в индийском мифе в образе вепря похищает у богов зерно, за что Индра

поражает его стрелой 59.

Сакральное значение вепря (у хеттов-«животное бога») и его связь с потусторонним миром особенно проявляется в сакральности охоты на него, точнее в его убийстве, за которое неминуемо наступает расплата: герой, поражающий вепря, попадает в загробный мир. Не случайно в иидоевропеизированном варианте универсального мифа об умирающем и воскресающем божестве в качестве носителя рока появляется кабан. Речь идет о переработанном на греческой почве мифе о сиро-финикийском боге Адонисе, которого растерзал кабан<sup>60</sup>. Аналогичен и геродотовский рассказ об Аттисе, сыне Креза, убитом во время охоты на вепря<sup>61</sup>. Характерно, что в других однотипных переднеазиатских (ненндоевропейских) мифах (Балу, Таммуз и проч.) это животное отсутствует. В этом контексте особый интерес приобретает целая серия индоевропейских мифов (они будут рассмотрены ниже) с участием персонажей, наделенных в той или иной степени функциями умирающего и воскресающего бога, противником и причиной гибели которых. становится дикий кабан. На верхнем фризе карашамбского кубка, по нашему мнению, изображен характерный для индоевропейской мифологии эпизод схватки героя, наделенного чертами умирающего и воскресающего бога с демоническим противником—кабаном<sup>62</sup>.

В свете вышесказанного один из возможных вариантов трактовки общей канвы повествовательного сюжета карашамбского кубка может выглядеть так: герой охотится на кабана с помощью собаки (львы и леопарды могут символизировать сверхъестественные силы, стоящие на стороне героя, может быть, могущественных почитаемых предков, тем более, что их слишком много для реальной охотничьей сцены). Убийство вепря начинает цепь гибельных событий, отраженных на центральных фризах. В их числе война, причем, возможно, братоубийственная война, результатом которой явилась гибель множества ее участников и победа одной из враждующих сторон.

<sup>57</sup> Уже в неолитической культуре Чатал-Хююка кабан, наряду с некоторыми другими животными, несомненно выступает в качестве символа смерти. См.: Дж. Мелларт. Древнейшие цивилизации Ближнего Востока. М., 1982, с. 92.

<sup>58</sup> МНМ, т. 1, с. 233.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Там же, с. 534.

<sup>60</sup> И. Ш. Щифман. Культура древнего Угарита (XIV—XIII вв. до н. э.). М., 1987, с. 158—159.

<sup>61</sup> Геродот. История в девяти книгах. Л., 1972, с. 21-24 (Клио. 34-35).

<sup>62</sup> В пользу отождествления лучника с верхнего фриза с умирающим и воскресающим богом говорит и его поза. См.: Ф. Тер-Мартиросов. Керамика эллинистической Армении как исторический источник. Автореф. канд. дис., Ереван, 1984, с. 11.

Предложенная схема, конечно, не исчерпывает всего сюжетного богатства сцен кубка, но дает возможность выделить его специфику, выраженную в охоте на вепря, которая предшествует основным, кульминационным событиям повествования. Именно эта охота выступает в качестве ключевого момента, связывающего основу карашамбского сюжета с целым рядом древнейших индоевропейских эпических традиций.

Рассмотрим вкратце некоторые из них.

1. Одним из важнейших событий греческой мифологии является охота на страшного вепря, посланного Артемидой в наказание царю Калидона Оинею и разорявшего окрестности города. Охоту возглавил Мелеагр, сын Оинея, и вепрь был им убит. Но дележ охотничьих трофеев вызвал распрю между родичами, а затем и войну между этолянами и куретами, приведшую к гибели Мелеагра<sup>63</sup>. Важно отметить, что в Калидонской охоте принимала активное участие Аталаита, в другом мифе испытавшая превращение во львицу.

В греческой мифололин известно также повествование о жестоком побоище Геракла с кентаврами, которое является составной частью

сюжета о борьбе героя с Эриманфским вепрем 64.

2. Германо-скандинавский эпос «Песнь о Нибелунгах» сохранил рассматриваемый сюжет в несколько искаженном наслоениями феодальной эпохи виде. Зигфрида убивают после охоты, во время которой его добычей стали многие животные. Но первым сраженным им зверем был подсвинок, молодой кабан, а труднее всего ему досталась победа над матерым вепрем. По некоторым версиям эпоса герой (сканд. Сигурд) был убит во время охоты на вепря, причем убийцы возлагали вину за его гибель именно на это животное. Эта версия эпоса послужила основой для его сравнения с мифом об Адонисе 7. Гибель героя привела к войне между родичами—Кримхильдой и Этцелем (сканд. Атли), с одной стороны, и бургундами—с другой.

3. Погоня за жабаном, приводящая преследователей в загробный мир, играет важную роль в кельтской мифологии<sup>67</sup>, в которой также имеются близкие параллели сюжету карашамбского кубка. Особенно интересны в этом отношении две кельтские саги. В первой из них («Повесть о кабане Мак-Дато «68) дележ кабана приводит к побоищу между ирландскими племенами уладов и коннахтов и гибели множества героев.

Заключительная часть второй саги («Преследование Диармайда и Грайне» совержит повествование об охоте на дикого банн-гульбайнского кабана, во время которой погибает герой саги—Диармайд О'Дуйвне. Отметим, что гибель Диармайда является карой за преступление его отца. Смерть героя вызывает войну между его сынсвьями и воинами Финна, подстроившего роковую охоту. На третьем фризе карашамбского кубка мы как будто видим иллюстрацию к одному из эпизодов этой войны: «...и сыновья Диармайда сразились с ними и прошли сквозь

<sup>63</sup> Гомер. Илиада. Одиссея. М., 1967, с. 162—163.

<sup>64</sup> И. Тренчени-Вальдапфель. Мафология. М., 1959. с. 279.

<sup>85</sup> Беовульф. Старшая Эдда. Песнь о Нибелунгах. М., 1975, с. 462—472 (Авептюра XVI).

<sup>66</sup> МНМ, т. 2, с. 433.

<sup>67</sup> Там же, т. 1, с. 635. О культовой значимости кабана у кельтов. проявляющейся в аржеологическом материале см.: F. Schlette. Kelten zwischen Alesia und Pergamon. Leipzig, 1976. S. 128, 130.

<sup>68</sup> Исландские саги. Ирландский эпос. М., 1973, с. 576—583.

<sup>69</sup> Там же, с. 718-792.

их ряды, сделав из них три груды: одну из их толов, другую из их тел,

и третью из их оружия»70.

4. В индийской мифологии известен герой Харишчандра, царь Айодхьи из Солнечной династни. Охота на огромного дикого кабана, подосланного Вишвамитрой и разорявшего его царство, оказывается роковой и для него. Кабан после безуспешного преследования заманивает героя в ловушку, после чего Харишчандре приходится перенести тяжеленшне испытания, в том числе работу на кладбище (по одной версин он крал саваны<sup>71</sup>, по другой—сжигал трупы<sup>72</sup>, т. е. так или иначе общался с миром мертвых). После всех испытаний он попал в загробный мир, в рай Индры.

5. В римской мифологии аналогичным образом бестелесная тень (призрак) кабана, подосланная Киркой заманивает в гибельную ловуш-

ку италийского царя Пика73.

6. В мифологии балтов (литовцев) известен персонаж Совий, от которого берет начало традиция трупосожжения. Однажды он поймал вепря и, выпотрошив, отдал девять его селезенок сыновьям, чтобы те их испекли. Но сыновья съели их, не поделившись с отцом (конфликт между родичами из-за несправедливого дележа); разгневанный Совий сошел в ад<sup>74</sup>.

7. Образ вепря, как противника умирающего и воскресающего бога известен и в армянской мифологии<sup>75</sup>. Особенно ценно свидетельство, согласно которому от удара вепря погиб Ара Прекрасный<sup>76</sup>. Отголоски подобного противоборства отразились и в христианской армянской легенде о Григории Просветителе и обратившемся в вепря царе Трдате<sup>77</sup>.

Более того, армянская мифология содержит также элементы реконструпруемого сюжета, причем они сконцентрированы в биографии одного персонажа. Этим персонажем является Артавазд, сын царя Арташеса. в образе которого смешаны черты реальной исторической личности и мифологического героя, наделенного чертами умирающего и воскресающего бога. Будучи проклят отцом (ср. с Мелеагром и Диармайдом, рок которых предопределен преступлением их отцов), он, по версии Мовсеса Хоренаци, погибает (исчезает), отправясь на охоту за вепрями и онаграми<sup>78</sup>. Следует также отметить, что в его биографии неоднократно появляется мотив борьбы с братьями.

Мотив борьбы с вепрем известен и в изобразительном искусстве Древней Армении, отражающем древнейшие мифологические представления. Свидетельство тому—рельеф из Ахца (здесь герою помогают со-

баки) 79.

Как видим, сюжет, вошедший в рассмотренные традиции, несмотря на определенные видоизменения (утрата одних и приобретение новых мотивов, хронологическое смещение отдельных элизодов и проч.) сохра-

<sup>70</sup> Tam жe, c. 791-792.

<sup>71</sup> MHM, T. 2, C. 584.

<sup>72</sup> Р. К. Нарайан. Богв. демоны и другие. М., 1975, с. 236.

<sup>73</sup> Овидий. Метаморфозы. М., 1977, с. 347—350.

<sup>74</sup> MHM, T. 2. C. 454.

<sup>75</sup> А. Мнацаканя и. Мотив вепря в армянской мифологии и искусстве.—Второй международный симпозиум по армянскому искусству. Ереван, 1978.

<sup>76</sup> Там же, с. 5.

<sup>77</sup> Ագա Բանգեղոս. Պատմունյան Հայոց. Երևան, 1977, է, 90։

<sup>78</sup> Մովսես Խորենացի. Պատմություն Հայոց. Երևան, 1981, էջ 230.

<sup>79</sup> Բ. Առաջ և լյան. Հայդապաս պատկերաբանդակները IV—VII գարերում. Երևա**ն**,

нил общую фабулу, аналогичную той, что прослеживается на карашамб-

ском кубке.

Несомненно, варианты сюжета, сохранившиеся в различных традициях, восходят к древнейшей индоевропейской мифологической основе, художественное отображение которой в виде эпического «изобразительного текста» донес до нас карашамбский кубок—пока наиболее древний памятник, фиксирующий рассматриваемый сюжет в относительно полном виде.

Индоевропейская мифологическая тематика, выявленная в изображениях кубка вполне определенно увязывается с его этнокультурной атрибуцией. Факт нахождения в синхронных памятниках триалетской культуры двух родственных шедевров древней торевтики, не имеющих близких аналогий за пределами как ныне известных территориальных, так и хронологических границ этой культуры, может сам по себе свидетельствовать в пользу местного (в широком смысле) происхождения как карашамбского, так и корухташского кубков и их принадлежности к триалетской культуре СБ века.

Как уже отмечалось выше, для носителей этой археологической культуры предполагается индоевропейское происхождение. Особенно показательны в этом отношении памятники изобразительного искусства триалетской культуры (геташенская гидрия, корухташский кубок и др.), семантический анализ которых также выявил индоевропейскую мифологическую основу изображенных сцен<sup>80</sup>. Анализ сюжета карашамбского кубка подтверждает наличие и преобладание индоевропейского массива в среде носителей триалети-кироваканской археологиче-

ской культуры.

Признаки, характеризующие кубок как предмет драгоценной утвари, а также многие стилевые особенности его сцен, при заметном художественном своеобразии обнаруживают явные следы воздействия малоазийских и, в меньшей степени, месопотамских культурных центров. Зона наиболее вероятных контактов малоазийских и южномесопотамских культурных влияний—западные области Армянского нагорья, с культурой которых, по мнению Б. Б. Пиотровского должны быть связаны памятники триалети-кироваканского круга<sup>81</sup>, до сих пор археологически не исследованы (особенно это касается памятников эпохи средней бронзы<sup>82</sup>). Однако именно здесь на рубеже III—II тыс. до и. э. должен был находиться аккумулирующий центр и источник культурных импульсов и миграций, направленных на восток Армянского нагорья, в междуречье Аракса и Куры. Активное участие в этих процессах принимали индоевропейские этнические группы.

<sup>1949, 1, 78-83, 64. 60.</sup> 

<sup>80</sup> Г. Е. Арешян. Отражение индоевропейской мифологии в памятниках искусства Восточной Армения среднего и позднего бронзового века.—Четвертый международный симпозиум по армянскому искусству. Тезисы докладов. Ереван, 1985, с. 24—26.

<sup>81</sup> В. Б. Пиотровский. Новые данные о древнейших цивилизациях на территории СССР. М., 1955, с. 10.

<sup>83</sup> J. Mellaart. Op. cit., pp. 46-47.

## **ՔԱՐԱՇԱՄԲԻ ԱՐԾԱՔԵ ԳԱՎԱՔԸ**

4. t. 2042ULLHUSUL

## Ամփոփում

1987 թ. 2002 ԳԱ Հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտի նորակառույցների Հնագիտության բաժնի և «Էրերունի» թանգարանի արշավաջոկատը Քարաշամբի դամբարանադաշտում պեղեց միջին բրոնզեդարյան վերգետնյա մեծ գամբանաբլուր։ Հայտնաբերված նյութի ուսումնասիրությունը ցույց է տալիս, որ դամբանաբլուրը պատկանում է թենդջ-կիրովականյան Հնագիտական մշակույթին և թվագրվում է մ. թ. ա. II հազարամյակի սկզբով։ Թազման հարուստ գույթի մեշ առանձնանում է արծաթե դրվագազարդ գավաթը, որն ամբոզջությամբ պատված է տարրեր տեսարանների պատկերներով։ Գավաթի ձևաբանական հատկանիշների և պատկերների ուսումնասիրությունների և պատկերների ուսումնասիան հատկանիշների և պատկերների ուսումնասիրությունների զննումբ, ինչպես նաև ընդհանուր դիցաբանական սյուժե կազմող տեսարանների իմաստաբանական ուսումնասիրությունը հիմց են տալիս գավաթը համարել տեղական արտադրանց, բնորոշ Հայկական լեռնաբարհի և Փոքր Ասիայի մշակութային արևալին։ Վերոհիշյալ սյուժեի վերլուծությունը, բազմաթիկ զուգահեռների հիման վրա, թույլ է տալիս կապել այն հնգնվողական դիցաբանական պատկերացումների հետ։ Այս փաստը խոսում է միշին բրոնզի դարում Հայաստանի և Կենտրոնական Անդլվովկասի տարածքը բնակեցնող թռեղջ-կիրովականյան մշակույթի կրողների հեղջիրոպական անին օգտին։