## миниатюры афганской рукописи матенадарана

## Р. И. АМИРБЕКЯН

Целью настоящей статьи является рассмотрение миниатюр уникальной рукописи арабо-персидского фонда Матенадарана им. Маштона (№ 538) — сборника поэтических произведений на персидском языке и на языке пушту афганского козга XVIII века 'Али Акбара Оракзая¹ «Гулшан-и Афган», отражающих суфийскую тематику. Матенадаран приобрел эту рукопись в 1956 г. у жителя Еревана О. А. Гукасяна, которому она была подарена москвичом В. В. Ворковицким. Имеющиеся в рукописи две даты (1845 и 1960), а также упоминание о том, что она была во владении некоего Ахундзада Сахиба, позволяют наметить путь миграции рукописи, очевидно, от самого времени ее создания.

Долгое время этот памятник оставался неизвестным даже специалистам, несмотря на очевидную его ценность как исторического источника периода правления первых шахов Дуррани, как неизвестного сборника произведений несомненно крупного афганского поэта XVIII в., непосредственного участника многих политических и культурных событий этого периода истории первого независимого афганского государ ства. Содержание поэтических произведений 'Али Акбара Оракзая расширяет сведения о деятельности в Афганистане суфийского ордена «накшбандие»<sup>2</sup>, приверженцем которого он был. Иллюстрации же этой рукописи являются дополнительным материалом в изучении одного измало освещенных в искусствоведческой литературе направлений восточной миниатюры — индо-персидского, или кашмирского.

Впервые рассматриваемая рукопись была введена в научный оборот Абдуллой Бахтанаем в 1964 г. Афганский филолог дал описание рукописи, сообщил ее название и имя автора, а также приложил текст некоторых поэтических произведений<sup>3</sup>. К материалам филологического и источниковедческого характера афганской рукописи Матенадарана

<sup>1</sup> Полностью поэт — 'Али-Акбар иби Қасим-хан Оракзай, родом афганец, житель Тираха в Хайбере, — назван в двух предисловиях рукописи (лл. 16а, 80а).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Этот суфийский орден был основан Баха-ад-дином Накшбандом (ум. 1389), современником Тимура. См. В. В. Бартольд. Сочинения. Т. 2, М., 1963, с. 252; К. А. Антонова. Очерки общественных отношений и политического строя могольской Индии времен Акбара (1556—1605 гг.). М., 1952, с. 198; Л. Р. Гордон-Полонская. Мусульманские течения в общественной жизни Индии и Пакистана. М., 1963; К. З. Ашрафян. Делийский султанат. М., 1960; А. Тавіві. Sufism n Afghanistan. Kabul, 1977; М. Т. Тітиs. Islam in India and Pakistan. Calcutta, 1959; W. S. Smith. Modern Islam in India. London, 1946; Т. Chandra. Influence of Islam on Indian Culture. Allahabad, 1946; І. Holdziher. La Dogme et la Loi de l'Islam, Paris, 1920; и др.

عبد الله بختانی ، علی اکبر آپریدی افده فه قلمی دیوان ۵ \* کلشن افغان « ـ مجله کابل ، ۱۳۶۳ (۱۹۹۶) ، ۷ (۵٤۰) .

обращался В. В. Кушев<sup>4</sup>. О. И. Галеркиной впервые были исследованы миниатюры этой рукописи<sup>5</sup>. Автор этих строк продолжил их исследование<sup>6</sup>. В настоящей статье излагаются материалы сообщения, сделанного нами на XV научной сессии Матенадарана в январе 1980 г.

История суфизма как течения в ортодоксальном исламе показывает, что он является и по сей день весьма значительным по охвату территории и контингенту приверженцев. Из-за многочисленных ответвлений внутри суфизма понятие единого суфизма исключается, но эти ответвления содержат и элементы общности, несмотря на крайние отличия в установках7. Суфизм оставил глубокий след в литературе народов Востока и получил отражение в их искусстве. Имеется значительное количество исследований, посвященных идеолотии, терминологии суфизма, истории его различных ответвлений, а также проблемам происхождения его идейных корней<sup>8</sup>. Что же касается искусствоведческих исследований, касающихся отражения суфийской тематики в произведениях искусства, то они носят разрозненный и случайный характер и сводятся к нескольким упоминаниям суфийских сюжетов в общих трудах по изобразительному искусству Востока и нескольким статьям и сообщениям9. Такие важные темы, нашедшие широкое отражение в искусстве исламских народов, в частности в миниатюре, как психологические теории суфизма и проповеди наставников, конкретные эпизоды из жизни суфийской общины, космогония и пантеизм и др., остаются за пределами внимания исследователей. Это обусловлено, очевидно, це-

<sup>4</sup> В. В. Кушев. Уникальная афганская рукопись из собрания Матенадарана.— Письменные памятники и проблемы истории культуры народов Востока. Вып. 8. М., 1972; оп же. К биографии 'Али Акбара Оракзая — афганского поэта XVIII века.—Вестник Матенадарана. № 12, Еревап, 1977, с. 114—132; он же. Афганская рукописная книга. Очерки афганской письменной культуры. М., 1980, с. 86—98.

<sup>5</sup> О. И. Галеркина. Художественное оформление рукописи № 538 Матенадарана.— II Республиканская научная конференция по проблемам культуры и искусства Армении. Тезисы. Ереван, 1976, с. 119—122.

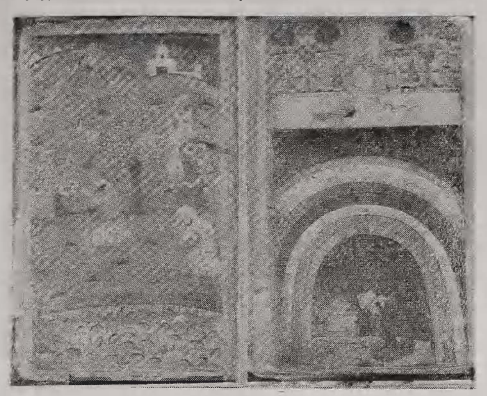
<sup>6</sup> Р. И. Амирбекян. Суфийская тематика миниатюр арабо-персидского фонда Матенадарана.—Древнерусское искусство. М., 1983.

<sup>7</sup> См. Е. Э. Бертельс. Суфизм и суфийская литература. М., 1965.

<sup>8</sup> И. С. Брагинский, Из истории таджикской народной поэзии. М., 1965; А. А. Семенов, Мусульманский мистик и искатель бога X—XI вв. по Р. Х. Ашхабад, 1905; В. А. Жуковский. Человек и познашие у персидских мистиков. СПб., 1895; К. Казанский. Мистицизм в исламе. Самарканд, 1906; Е. А. Полякова. К вопросу о сектах в исламе.— Материалы по Востоку. Ташкент, 1966; она же. Понятие «Ишк» в персоязычной поэзии позднего средневековья.— Труды молодых ученых и асппрантов Института востоковедения УзССР. Ч. 1, Ташкент, 1969; О. А. Сухарева. О некоторых элементах суфизма, генетически связанных с шаманством.— Материалы Второго совещания археологов и этнографов Средней Азии. Сталинабад, 1956; А. Массэ, Ислам. М., 1962; А. J. Arberry. Sufism. London, 1950; Е. Раlmer. Отепаl Misticism. London, 1938; М. Smith. Reading from the Mistics of Islam. London, 1950; R. A. Nicholson. Studies in Islamic Misticism. Cambridge, 1921 (герт. 1967); I. Goldziher. Vorlesungen über der Islam. Heidelberg, 1910; и др.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> О. И. Галеркина. Суфийские мотивы в иранской миниатюре второй половины XVI века.— Искусство и археология Ирана. М., 1971; она же. Элементы пантеизма в исламской миниатюре (к постановке вопроса).— Античность и античные традиции в культуре и искусстве народов советского Востока. М., 1978; и др.

лым рядом трудностей, возникающих при исследовании памятников. В первую очередь здесь необходимо знакомство с догматикой суфизма и суфийской терминологией. Далее — с его влиянием на поэзию (степень воздействия и конкретные проявления), а через нее на формирование искоторых образов и иконографических типов миниатюр, иллюстрирующих списки поэтических произведений.



Некоторые исследователи уже обратили внимание на тесную взаимосвязь господствующих философских установок на разных этапах у разных народов с искусством<sup>10</sup>. Рассмотрим под этим углом зрения иллюстрации афганской рукописи из собрания Матенадарана, большая часть которых отражает суфийскую тематику. Мы попытаемся на их материале показать проникновение суфийской терминологии, символики в композиции иллюстраций, особенности иконографии и техники исполнения их в связи с традициями кашмирской школы.

Колофон рассматриваемой рукописи не содержит никаких сведений о времени и месте ее создания, но анализ стиля миниатюр<sup>11</sup>, а так-

<sup>10</sup> Например: И. П. Медведев. К вопросу о влиянии идеологической борьбы в Византии в XVI веке на изобразительное искусство.—Краткие тезисы докладовнаучной конференции «Культура и искусство Византии». М., 1975, с. 31—33.

<sup>11</sup> О. И. Галеркина по ряду стилистических признаков отнесла миниатюры этой рукописи к кашмирской школе (см. указ. в прим. 5 работу).

же надпись на полях, не замеченная предыдущими исследователями!? сведения, подчерпнутые из содержания самой рукописи, где излагаются автобиографические данные 'Али Акбара Оражзая, и сигнатура переплетчика говорят о том, что рукопись была создана во времена правления первых шахов Дуррани<sup>13</sup> в восточной, или индийской, провинции империи — в Кашмире. Здесь проживало много афганцев. В силу сложившихся условий, как исторических, так и социально-экономических, индийские вилайеты Дурранийской империи были намного развитее во всех отношениях, чем собственно афганские территории. В частности. это касается ремесленного производства и искусства переписки рукописей 14. Кашмир, одно из ценнейших владении афганских шахов в Индии как по своим природным богатствам, так и по уровню жизни, был включен в состав Дурранийской империи в 1752 г., после завоевания его полководцем Ахмад-шаха Дуррани — Абдуллой-ханом.

Автор и, возможно, каллиграф (В. В. Кушев) афганской рукописи Матенадарана 'Али Акбар Оракзай, как становится известно из содержания рукописи, служил при дворе афганского наместника в Кашмире Нур ад-дина Поползая, вступившего в должность в 1762 г.<sup>15</sup> Принимая участие в жизни двора и в предпринимаемых его покровителем военных сражениях, 'Али Акбар состоял в суфийском ордене «накшбандие». Исследователи отмечают, что влияние этого ордена было наиболее сильным среди афганцев<sup>16</sup>. Ои же являлся связующим звеном между Индией и Средней Азией, благодаря странствующим дервишам — пред ставителям ордена<sup>17</sup>. Эпизоды, связанные с деятельностью этого ордена во второй половине XVIII в. на территории Дурранийской империи, проиллюстрированы в ряде миниатюр рукописи. Они тесно связаны с текстом, немалая часть которого носит отчетливо суфийский характер, особенно газели<sup>18</sup>. Это изображение маджлисов у духовного наставни-— Шах-Камана<sup>19</sup>, беседы, чтение Корана, видения Акбара,

<sup>12</sup> Надпись на полях миниатюры с изображением Акбара со своим пиром за чтением Корана гласит: «Завершение изучения Корана было осуществлено в местности Кашмир».

<sup>13</sup> Сигнатура переплетчика на верхней и нижней крышках переплета — «Сделал Баха ад-дин Пешавари», делает правомочным предположение, что и сщита была рукопись в пределах Дурранийской державы. Известно, что Пешавар, тесно контактировавший с индийскими провинциями, с давних пор славился высококачественными изделнями из кожи наряду с известными хлопчатобумажными тканями и др. См. А. Борис. Путешествие в Бухару... СПб., 1848. Т. 3, с. 544-545; Е. С. Ме!дельсон. Роль города как центра торговли и ремесла в Афганистане в XIV — начале XX века. -- Афганистан (вопросы истории, экономики и филологии). Ташкент, 1978, c. 25; Ch. Masson. Narrative of Various Journeys in Beluchistan, Afghanistan and Penjiab... Vol. 3. London, 1842, p. 289.

<sup>14</sup> См. Сh. Masson. Op. cit. Vol. 3, pp. 288—290; Ю. В. Ганковский. Империя Дуррани. М., 1958, с. 63.

<sup>15</sup> Ю. В. Ганковский. Указ. соч., с. 28.

<sup>16</sup> См. К. А. Антонова. Очерки..., с. 198.

<sup>17</sup> Там же, с. 180.

<sup>18</sup> См. В. В. Кушев. К биографии..., с. 124.

<sup>19</sup> Имя духовного наставника Акбара указано им во втором предисловии указанной рукописи (л. 81a) — «совершенный пир со всеведающим сердцем, путеводитель знающих и заблудших, разрешитель дел правых и неправых хазрат Хваджа Шах-Абд ар-Рахим, известный как Шах-Каман» (пер. В. В. Кушева).

иллюстрация генсалогии Накшбанда и др. Расшифровку содержания композиций миниатюр облегчает их литературный источник — произведения 'Али Акбара и тот факт, что художник переносит сцены миниатюрных композиций в обстановку окружающей его действительности.

Стилистическая близость миниатюр «Гулшан-и Афган» кашмирским, выразившаяся в наличии таких деталей, как разномасштабность

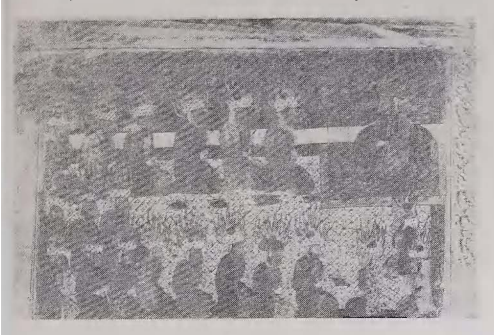


Рис. 3

персонажей, специфика архитектурного стаффажа, близкого к индийскому (белые павильоны, ниши со стоящими в них расписанными кобальтом сосудами и др.), в отсутствии элементов европейского влияния (не считая стремления выделить портретно Акбара и Надир-шаха), в индийском костюме и колорите, построенном на сочетании желтоголилового, красного, зеленого и др., соседствует с чертами, раздвигающими границы, намеченные исследователями для памятников кашмирского круга<sup>20</sup>. Творческое своеобразие художника афганской рукописи Матенадарана проявилось прежде всего в ее миниатюрах во весь лист, редко встречающихся в рукописях ленинградских собраний<sup>21</sup>, и выделении их в одну тетрадь в конце рукописи, в отличие от типичного длягрукописей кашмирского круга вклинивания миниатюр в текст и их максимального приближения к месту изложения. Другой особенностью «Гулшан-и Афган» является отмеченное выше присутствие в ее миниа-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> H. Goetz. Die Moghul-Malerei Nordwest-Indiens unter Persischer und Afghanischer Herrshaft.—Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft. Wiesbaden, 1969, S. 912; Idem. Two Illustrated Persian Manuscripts from Kashmir.— Arts Asiatiques. IX (1962—1963), pp. 61, 63; A. Т. Адамова, Т. В. Грек-Миниатюры кашмарских рукописей. Л., 1976, с. 15; н др.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> А. Т. Адамова, Т. В. Грек. Миниатюры..., с. 167.

тюрах портретных изображений, роднящее их с памятниками могольской школы.

Миниатюры со сценами бесед и маджлисов в рассматриваемой рукописи Матенадарана повторяют композиционные схемы, известные в восточной миниатюре еще с XV века<sup>22</sup>, однако принадлежность миниатюр к кашмирской школе н наличие в них поргретных изображений автора литературного текста рукописи вносят в их композиции ряд черт, не встречающихся в известных памятниках восточной миниатю. ры на этот сюжет. Характерной для рассматриваемых миниатюр чертой является прежде всего горизонтальное членение плоскости композиции на две самостоятельные части, связанные общим содержанием. Помимо этого каждая часть имеет выражениее вертикальное членение. выражающееся в своеобразном размещении деталей композиции. Таким образом, основная схема построения композиций миниатюр рассматриваемой рукописи состоит из четырех относительно самостоятельных композиционных групп, объединенных общим сюжетом и общим фоном — это, в основном, отмеченный выше тип архитектурного стаффажа и светлые ковры в интерьерах открытых веранд на фоне ярко-голубого неба. Масштабное выделение в каждой из указанных частей композиции основных персонажей и их взаимосвязь в рамках всей композиционной структуры создают уравновещенную схему<sup>23</sup>.

Иллюстрации суфийских маджлисов в афганской рукописи Матенадарана повторяют их характер, известный еще из жизнеописания шейха Абу Са'ида ибн 'Абд ал-Хайра<sup>24</sup>. Это две миниатюры с изобра-

жением бесед 'Али Акбара и его пира Шах-Камана в присутствии членов суфийской общины и две композиции, иллюстрирующие эпизод посещения Акбаром с сыновьями своего пира и беседа с ним. Композиции довольно ошутимо насыщены персонажами — от десяти до пятнадцати фигур в каждой. Обе миниатюры, объединенные стилевым и композиционным единством, общностью колористического решения и технических приемов исполнения, проводят одну и ту же сюжетную линию — общение пира с муридом, наставника с учеником. Костюм персонажей выдержан в стиле, типичном для городов Афганистана XVIII в., городов со смешанным индо-персидско-среднеазиатским контингентом жителей<sup>25</sup>.

<sup>22</sup> Наиболее близки по стилю эти миниатюры к иллюстрациям списка 1797 г. «Жития святых» Фарид-ад-дина 'Аттара из собрания ИВ АН УзССР (2103—СВР, III № 200, л. 54 б) и списка XVIII века «Дивана» Хафиза из того же собрания (1420 СВР, II № 1087, л. 216а) — см. воспр. в кн.: Восточная миниатюра. Ташкент, 1980, илл. 62, 68—70.

<sup>23</sup> Подобные композиционные схемы типпчиы для миниатюры XVIII века индийских княжеств, расположенных в непосредственной близости к Кашмиру: см. Т. В Грек. Индийские миниатюры XVI—XVIII века. М., 1971, табл. 29, 39, 48; А. Т. Адамова, Т. В. Грек. Миниатюры..., илл. 3, 19, 27, 61; W. G. Archer. Indian Painting in Bundi and Kotan. London, 1959, pl. 29; D. Barret, В. Сгау. Indian Painting. Paris, 1978, p. 141; К. Кhandalavala. Some Problems of Mughal Painting.—Lalit Kala. № 13, April 1962, p. 8; E. Grandman. Miniatures Indiens.—Orbis pictus. Vol. 6, pl. VI, X; и др.

<sup>24</sup> См. В. А. Жуковский. Тайны единення с богом в подвигах старца Абу Са'нда. СПб., 1899, с. 91 и др.

<sup>25</sup> Известно, что еще в первой половине XIX в. население Герата, Кабула, Газни и, в меньшей степени, Кандагара оставалось преимущественно таджикским, а насе-

Две другие миниатюры с изображением суфийских маджлисов афганской рукописи Матенадарана объединяются в свою очередь рядом общих черт. Это, во-первых, горизонтальное членение плоскости композиции на три части: бассейн с плавающими утками, цветочная полянка в средней части и, наконец, павильон, окруженный деревьями, в котором и происходит действие. Верхняя часть миниатюры — ярко-синес небо. От рассмотренных выше эти миниатюры отличаются еще одной деталью — уменьшением масштабов деревьев на первом плане. В одном случае это кипарис, в другом — деревья с листвой, расходящейся концентрическими окружностями, характерными для кашмирской миниатюры<sup>26</sup>.

Деление рамочками и джадвалями композиции миниатюр на планы, наблюдаемое в афганской рукописи Матенадарана, является упрощенной версией традиционного для иранской миниатюры приема, сложившегося в VI в. Он наблюдается также во многих индийских миниатюрах, созданных в позднем средневековье, исключая могольскую и другис школы, которые трактуют пейзажный фон с учетом свето-воздушной перспективы<sup>27</sup>. Отмеченный принцип деления на планы в иллюстрациях «Гулшан-и Афган» дает возможность совмещения на плоскости одной миниатюры нескольких эпизодов иллюстрируемого события. Эта черта была отмечена исследователями кашмирской миниатюры как одна из ведущих<sup>28</sup>.

Миниатюры «Гулшан-и Афган» (лл. 2126 и 2116), снабженные пояснительными надписями на оборотной стороне листа, изображают сцену беседы пира с муридами — Акбаром и его сыновьями. На первой из них представлено три эпизода: Акбар с сыновьями и слугами в ожидании аудиенции; Акбар поднимается по лестнице в обитель Шах-Камана; беседа. На второй миниатюре представлено основное действие—меджлис у пира с участием Акбара и его сыновей, а также других чле-

нов суфийской общины и слуг.

Представляет определенный интерес следующая группа миниатюр из трех композиций, иллюстрирующих видения Акбара, описанные в тексте рукописи. Характерное для суфиев и весьма широко распространенное явление «посмертного муридизма» нашло отражение в одной из них (л. 200б). Эта миниатюра иллюстрирует стремление Акбара поставить своего пира в связь с самим основателем ордена «накшбандие». Приводим краткое описание содержания миниатюры, помещенное на оборотной стороне иллюстрации (перевод В. В. Кушева): «Вечером, когда он (Акбар) сочинял газель, привиделась ему улица с застекленными лавками по обеим сторонам и возле каждой лавки хозяин. Появляется конный отряд, и «презреннейший» спрашивает: что это за войско? — Ему отвечают, что это войско хазрата Шах-Накшбанда. «Я побежал к отряду, чтобы оказать почести в связи с прибытием, и проснулся», — заканчивает свое пояснение Акбар<sup>29</sup>. На миниатюре он изображен прикладывающимся к стремени Шах-Накшбанда. Композиция строится на сочетании сдержанности и спокойствия степенного отряда Шах-Накшбанда, поддержанного статикой горизонтальных рядов лавок в верхней и нижней частях, с динамикой эмоционального

ление Пешавара, Джалалабада, Қашмира — пидийским (см. И. Р. Рейснер. Развитие феодализма и образование государства у афганцев. М., 1954, с. 271).

<sup>26</sup> См. А. Т. Адамова, Т. В. Грек. Миниатюры..., с. 31, илл. 26, 29, 47, 52.

<sup>27</sup> Там же, с. 22, илл. 20, 22.

<sup>28</sup> Там же, с. 22, илл. 21, 24, 56 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> См. В. В. Кушев. К биографии..., с. 128.

порыва Акбара, переданного через стремительность его позы<sup>30</sup>. Колорит миниатюры, построенный на сгармонированном сочетании теплых оттенков красного, желтого, коричневого цветов, способствует созданию праздничной, нарядной атмосферы, создает иллюзию пространства, насыщенного солнечным светом.

Следующее видение, литературным источником которого является одио из стихотворений 'Али Акбара, также связанное с именем основатели ордена «накшбандие», проиллюстрировано в миниатюре с изображением коленопреклоненного Акбара, обратившего свою молитву к богу с просъбой защитить его от многочисленных врагов (рис. 1). Следует отметить, что многие произведения сборника «Гулшан-и Афган» отражают размышления автора, о тех людях, жертвой которых он становился, следствием чего и были его продолжительные скитания вдали от родных мест<sup>31</sup>. Переживания Акбара относительно многочисленности его врагов, надежда на спасение от них, вера в покровительство самого основателя ордена, выраженные посредством поэтических произведений, в рассматриваемой миниатюре визуально спрессованы в лаконичную форму, каждый элемент которой весьма значим. Лежащее в основе этой композиции противопоставление злых и добрых начал порождает сосуществование положительных и отрицательных образов. Эта двойственность характерна для суфийской поэзии вообще и для всех суфийских концепций, начиная с противопоставления духовных миров и кончая раздвоением в психических переживаниях посвящаемого<sup>32</sup>. Двойственность мира — инобытия бога и одновременно главного препятствия на пути достижения истины-бога, снимается, считают некоторые суфии, лишь в момент обретения истины33.

Композиция миниатюры оригинальна как по причине неповторимости литературного сюжета, лежащего в его основе, так и благодаря печати творческого своеобразия художника «Гулшан-и Афган». Немногочисленные фигуры персонажей миниатюры динамикой своих поз и жестов прекрасно передают настроение напряженности — основное впечатление от мысли автора, лежащей в основе литературного текста Коленопреклоненная фигура Акбара, выражение безысходности и в то же время мольбы, надежды, является одним из трех центров композиции, наряду с группой врагов и противопоставленной им твердо стоя-

<sup>30</sup> Напболее близкой косвенной аналогией можно считать кашмирскую миниатюру XVIII в., иллюстрирующую рукопись № 943 ЛГУ списка XVII в. «Матла ас-са'дийи (Восход двух счастливых звезд и соединение двух морей)» Абд ар-Раззака Самарканди (л. 315а). Близость заключается в идентичности конструкции и декора конского убора и общего колорита композиций.

<sup>31</sup> Известно, что смысл бытия для суфия-пантенста — это слияние с богом. Конкретно эта тема в суфийской литературе выражается в образе человека-странника, совершающего тернистый путь к истине, путь реальный и аллегорический; см. В. Б. Куделии. Поэзия Юпуса Эмре. М., 1980, с. 48. Из содержания поэтических пронзведений 'Али Акбара мы узнаём, что многие годы он провел в странствиях, где его подстерегали многочисленные препятствия и опасности (см. В. В. Кушев. К биографии..., с. 125). В данном случае мы имеем не условный, традиционный в суфийской поэзии образ странника — искателя истины, а реального подвижника, образ, наделенный конкретным жизненным содержанием.

<sup>32</sup> См. Е. Э. Бертельс. Суфизм..., с. 111.

<sup>33</sup> В. Б. Куделин. Поэзия Юнуса Эмре, с. 29.

щей фигурой защитника — Накшбанда<sup>34</sup>. Зрительная ясность и смысловая конкретность композиции этой миниатюры не является следствисм искусственного упрощения ее структуры, - это стремление выявить смысл сюжета и воплотить его в символах, устраняющих в изображениях предметов и персонажей все несущественное, второстепенное. Колорит миниатюры, объединенный превалированием ярко-зеленого топа травы, придает композиции оттенок пленерности. Планы строятся чисто условно, без применения свето-воздушной перспективы.

Следующее видение Акбара (л. 1976 — рис. 2) имеет такую литературную основу: «Повиделась сия большая черная глубина, а над нею проложили подобие моста, который является мостом Сырат<sup>35</sup>, и, перейдя его, заметил двери. Справа от дверей— змея, а слева— образ живого павлина. Хотел войти внутрь — сказали: это рай. Сделал шаг вперед, и проснулся. А Аллах знает истинное положение дел» (перевод Н. Х. Гевориова). Композиция миниатюры состоит из двух частей, в нижней изображен 'Али Акбар, сидящий под сводом из девяти небес, а верхняя представляет собой изображение «истинного рая». Все детали композиции подписаны красной тушью почерковым стилем насталик: «'Али Акбар», «мечеть», «приобретенный мир», «луна», «звезды»,

«черная глубина», «нстинный рай».

Известно, что благодаря неразрывной связи суфизма с Кораном, значительная часть суфийских терминов, особенно в поэтическом творчестве суфиев, почерпнута из Корана<sup>36</sup>. Воспользуемся для истолкования некоторых изобразительных символов рассматриваемой миниатюры отрывком из поэмы Аухад ад-дина Кирмани (ум. 1248) «Мисвах ал-Арвах», где мы находим следующее объяснение кораническим представлениям о рае: «Что такое рай? — Мир веры. ... Райский сад. — Присутствие Его величия. ... Деревья (рая). — Силы разума добрых. ... Гурии. — Это прославление состояния экстаза»<sup>37</sup>. С помощью этой расшифровки можно, очевидно, истолковать миниатюру как иллюстрацию представления Акбара о достижении состояния наибольшей близости к желаемому, т. е. к постижению истины, или божества<sup>38</sup>. Одновременно она как бы иллюстрирует суру 50 Корана (Каф): «Разве не смотре-

<sup>34</sup> Тип этой фигуры, ее постановка, динамика имеют близкую аналогию в миниатюре кашмирского круга, помещенной на полях рукописи ГПБ ПНС 253 списка XVIII в. «Бустана» и «Гулистана» Саади (л. 41), изображающей главаря воров и поэта — см. воспр.: А. Т. Адамова, Т. В. Грек. Миниатюры..., с. 107, илл. 11.

<sup>35</sup> По мусульманским представлениям, ь рай ведет мост Сырат. Перешедший его оказывается в райских кущах, грешник же попадает в геенну огненную. Очевидно. это поиятие восходит к зороастрийскому «Чиневаду» — мосту, соединяющему обитель мертвых с обителью вечной жизни. В законе Зороастра упоминается о многих грехах, мешающих душам перейти через него (см. Истерия религий, тайных религнозных обществ и обычаев древнего мира. Т. ІІІ. СПб., 1883, с. 149). По мнению некоторых суфпев, переход по этому мосту можно совершить с одной-единственной целью — выявить истину (см. В. Б. Куделин. Поэзия Юнуса Эмре, с. 34).

<sup>36</sup> См. Е. Э. Бертельс. Суфизм..., с. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Цит. по ки.: Е. Э. Бертельс, Суфизм..., с. 93—94.

<sup>38</sup> Для человека, созданного творцом из земли, согласно библейско-кораническим представлениям, истинный рай предстает не таким, каким он рисуется ортодоксальной религией. В истинный рай, по убеждению суфиев, «окно... открывается тем, кто нашел истину в своем сердце» (см. А. Gölpunarli, Yunus Emre. Hayati Sanati Siileri. Istanbul, 1960, s. 84; цит. по: В. Б. Куделин. Поэзия Юнуса Эмре, c. 78).

ли они на небо над ними, как Мы воздвигли его и разукрасили, и нет в нем расщелин? ... И низвели Мы с неба воду благословенную и произрастили ею сады и зерна посевов. ... Мы сотворили уже человека и знаем, что нашептывает ему душа. ... И возгласили в трубу: это — день обещанный. И пришла всякая душа, а с нею погонщик и свидетель. ... И приближен будет рай для богобоязненных недалеким. ... «Входите туда с миром, это — день вечности» 39.

Широкое использование изобразительных и числовых символов насыщает все детали композиции миниатюры существенным содержанием и обосновывает выбор композиционной схемы. Число 4 (четыре элемента в суфизме) 40 проявилось в изображении четырех гурий райских дев<sup>41</sup>. Число 3, выражающее суфийское деление на душу, дух и тело (рух, нафс, джисм), повторяется трижды в композиции—«черная глубина», «мост Сырат», «истинный рай», изображения мечети и двух павильонов рая содержат по три арочных проема. А число 9 присутствует в изображении девяти небесных сфер. Представляет определенный интерес спаренное изображение змеи и павлина — изобразительных символов, которые встречаются в восточной миниатюре начиная с XIII века, и особенно часто в индийской миниатюре<sup>42</sup>. Исследователи древней культуры из всех известных зоолатрических культов выделяют офиолатрию, поклонение змеям<sup>43</sup>. Изображения змей — одни из наиболее древних и распространенных как у народов, находящихся на сравнительно низком уровне развития, так и в классовом обществе (индийцы, иранцы и др.). Что же касается павлина, то, в отличие от христианской интерпретации этого символа, в восточном искусстве он получает иной смысл. Например, по представлениям йезидов (секты, существующей начиная с XIII века, исповедующей синкретическую религию, сочетающую в себе элементы зороастризма и др. религий), павлин некогда пребывал в раю, но был низвергнут богом за прегреше ния. А чтобы павлин не мог вернуться, вход рая охраняет змей. Памятники восточной поэзии довольно часто доносят до нас образ павлина. причем многократно отмечается, что красота оперения в нем сочетается с грязными уродливыми ногами. На наш взгляд, рассматриваемая миниатюра имеет довольно сложную символическую структуру и нуждается в отдельном, более детальном исследовании.

Космогоническая теория суфизма проиллюстрирована как в этой миниатюре, так и в композиции, представляющей космогоническую модель отдельно<sup>44</sup>. Она строится по следующей схеме: в нижней части

<sup>39</sup> Коран. Пер. и комментарии И. Ю. Крачковского .М., 1963, с. 412—414.

<sup>40</sup> Согласно суфиям, сочетающим мистический взгляд на вселенную как эманацию божества со стихийно-материалистическими представлениями о реальной подоснове мпра, присущими древним предкам, видимый материальный мир создан из четырех элементов: огня, воды, земли и воздуха (ветра).

 $<sup>^{41}</sup>$  О гуриях в символике суфийской поэзии см. Е. Э. Бертельс. Суфизм..., с. 82-84.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> D. Barret, B. Gray. Indian Painting, p. 142; E. Kuhnel. Miniatürmalerei im Islamische Orient. Berlin, 1922, Abb. 3, 15; и др.

<sup>43</sup> А. Чегодаев. Одетые в чешую.— Наука и религия. 1980, № 1, с. 34—35.

<sup>44</sup> Опираясь на основные положения космогонии Аристотеля, впоследствии разработанной Птолемеем, суфии считают Землю центром шарообразного мира, вокруг которого вращаются особые сферы и небо с укрепленными на нем семью планетами, а также созвездиями Зодиака.

изображен сегмент светло-охряного цвета, подписанный «земной шар», далее изображены миниатюрные фигурки реалистически трактованных животных и птиц, близких по своему стилю к традиции могольской миниатюры, подписанных «мир»; над этим возвышается свод из девяти небес, подписанных последовательно — «луна», «сфера со звездами», «ангелы» (22 фигурки), «солнце»; за всем этим следует изображение «истинного трона» и далее «престола» с символическим изображением «благословенной сандалии».

Особый интерес представляет иллюстрация к месневи «Насабнама» о родословной Накшбанда (л. 2016 — рис. 3). В месневи указаны двадцать имен<sup>46</sup>, начиная с 'Али'<sup>7</sup>, из родословной основателя ордена. На миниатюре они представлены сидящими в два ряда перед пророком с завешенными лицами и в ореолах пламени, в соответствии с принятой в искусстве стран ислама иконографией. Спокойный, уравновешенный ритм этой композиции, образованный цепью повторяющихся поз персонажей, сгармонированными цветовыми пятнами их костюмов, вертикалями кипарисов, оживляется резким масштабным выделением фигуры пророка, сидящего на лиловом коврике на фоне трех уменьшенных фигур, расположенных в правой нижней части композиции лицом к остальным персонажам. Горизонтальное членение композиции на две части подчеркивает ритм миниатюры и позволяет выделить ее главную часть — пророка Мухаммада и первых шесть предшественников Накшбанда в родословной цепи. Колорит миниатюры дополняет активная полоса синего неба с темно-зелеными, почти черными силуэтами кипарисов и доминирующий в композиции песочножелтый тон одеяний персонажей<sup>48</sup>, в сочетании с красным и лиловыми тонами. Следует отметить оригинальность композиции миниатюры как в отношении лежащего в ее основе литературного сюжета, так и по форме его изобразительного эквивалента — композиционной структуры<sup>49</sup>.

<sup>45</sup> В Коряне мы встречаем выражения, дающие антропоморфное представление о боге: например, говорится о восседании его на престоле (ХХ, 4 и в других местах). В данном случае в соответствии с иконографией, принятой в исламском искусстве, изображен только престол.

<sup>46 &#</sup>x27;Али, Хусайи, Зайн-ул Абидин, Мухаммад Бакир, Джафар Садик, Муса Қазим (Али Муса), имам Таги, Хасан Аскари, Али Акбар, Махмуд Сейид Джамме, Фахр уддин, Суфи Мухаммад, Мухаммад Булак, Мухаммад Руми, Бурхан уд-дии Клыч, Джалал ад-дин, Сайид Мухаммад, Хваджа Мухаммад, Накшбанд.

<sup>47</sup> Известно, что все суфийские ордена ведут свою «цепь духовной преемственности» от одного из шейхов или каких-либо легендарных личностей. Например, шиитские ордена ведуг ее от одного из двенадцати имамов (см. И. П. Петрушезский. Ислам в Иране. Л., 1966, с. 66). Как явствует из текста афганской рукописи Матенадарана, в ордене «накшбандие» она ведется от 'Али (ср. А. А. Семенов. Бухарский шейх Баха уд-дин (Накшбанд).— Восточный сборник в честь А. Н Веселовского. М., 1919, с. 204—244; И. П. Петрушевский. Ислам..., с. 344—345).

<sup>48</sup> Внешним отличием приверженцев ордена «накшбандие» является хирка песочно-желтого цвета, которую они получают после посвящения и постоянно носяг.

<sup>49</sup> Қосвенной аналогией к этой композиции можно считать миниатюру с изображением сцены в мечети, иллюстрирующую список 1237 г. «Макамов» ал-Харирп Парижской национальной библиотеки работы мастера Иахйа иби Махмуда, исполненную в традициях арабо-месопотамской школь: 'см. воспр.: Всеобщая история искусств. Т. И., ки. 2. М., 1961, с. 24).

Подводя итоги, отметим следующее. Большое число сохранившихся иллюстрированных кодексов суфийского содержания, хранящихся как в советских собраниях, так и за рубежом, дают богатый матернал для исследования процесса проникновения суфизма в культурную жизнь исламских народов. Особый интерес представляют памятники книжной миниатюры XVIII века, местом создания которых является Северная Индия. Современный уровень изученности этих миниатюр не дает возможности конкретно наметить историческую эволюцию направления, называемого индо-персидским, или кашмирским. Однако известно, что искусство книжной иллюстрации отмеченного региона и того периода имеет ряд специфических особенностей, отличающих его от современного ему искусства индийской и персидской миниатюры. Одной из особенностей кашмирской мниатюры является расширение круга сюжетов, демократизующее этот вид искусства. Миниатюры афганской рукописи Матенадарана демонстрируют указанную особенность, обнаруживая влияние одного из широко распространенных и популярных в странах ислама течений — суфизма — на кашмирскую книжную миниатюру. Заимствование суфийских представлений отразилось в выборе сюжетов и в определенной степени повлияло на фор мирование некоторых образов и иконографических типов.

## ՄԱՏԵՆԱԳԱՐԱՆԻ ԱՖՂԱՆԱԿԱՆ ՁԵՌԱԳՐԻ ՄԱՆՐԱՆԿԱՐՆԵՐԸ

Ռ. Ի. ԱՄԻՐԲԵԿՅԱՆ

(Ամփոփում)

Հոդվածի նպատակն է ներկայացնել Մաշտոցի անվան Մատենադարանում պահվող № 538 ձևռագրի (XVIII դարի աֆղան բանաստեղծ Ալի Ակբար Օրագզայի «Գուլշան-ի Աֆղան» ժողովածուն, գրված պարսկերեն և փուշաու լեզուներով) սուֆիական բովանդակությամբ բնագրի պատկերաղարդումը։ Ինչպես սովետական, այնպես էլ արտասահմանյան հավա<u>ք</u>ածուներ<mark>ում</mark> պանպանված մեծ թվով պատկերադարդ ձեռագրերը Տարուստ նյութ են տալիս իսլամական ժողովուրդների մշակուլթի մեջ սուֆիզմի ներթափանցման պրոցեսի ուսումնասիրության <mark>Համար</mark>։ Առանձնահատուկ հետաքրքրություն են ներկայացնում XVIII դարի քաշմիրյան ոճի գրավոր Հուշարձանները, շնորհիվ այն յուրահատկությունների, որոնցով դրանք առանձնանում են ժամանակակից պարսկական, Հնդկական և միջինասիական պատկերազարդ ձեռագրերից։ Հիմնական առանձնահատկություն կարելի է համարել պատկերազարդվող սյուժետային շրջանակի ընդլայնումը, որով ժողովրդայնանում է արվեստի այս Հյուղը։ Մատենադարանի աֆղանական ձեռագրերի մանրանկարները Հաստատում են այս առանձնաՀատկությունը։ Սուֆիական պատկերացումների փոխառումը արտահայտվում է սյուժեների ընտրության մեջ և զգալի ազդեցություն թողնում որոշ կերպարների և սրբապատկերային տիպերի ձևավորման վրա։ Հոդվածում ներկայացվող նյութեր ընդլայնում է արևելյան մանրանկարչութկան արվեստի պատմության մեջ *Տնդկա*-պարսկական կամ *ջաշմիրյան ուղղության մասին ցարդ հղած պատկերացումները*։